
ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

1  

วารสารวิชาการสถาปัตยกรรมศาสตร์ ฉบับที่ 75 ปี 2565 (กรกฎาคม-ธันวาคม)

การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น 
จากมติกิารอนรัุกษ์สถาปัตยกรรม

ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์
ภาควิชาสถาปัตยกรรมศาสตร์ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย

Nathpaphass@gmail.com

Received 2022-05-05;  Revised 2022-08-01;  Accepted 2022-08-15

บทคัคย่อ

ความเชื่อเรื่องการเวียนว่ายตายเกิดทางศาสนาพุทธ พราหมณ์ และผี เป็นมูลเหตุแห่งการกัลปนาเรือนของผู้วายชนม์
แก่ศาสนา เพื่อเป็นสาธารณประโยชน์จึงถือเป็นการอุทิศส่วนกุศลแก่เจ้าของเรือน งานวิจัยนี้มุ่งการศึกษาการกัลปนา
พระต�ำหนักจากพระบรมมหาราชวังไปยังพระอารามต่าง ๆ ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น ตามพระบรมราชานุญาตของ
พระมหากษัตริย์แต่ละรัชสมัย ได้แก่ 1) หมู่พระต�ำหนักตึก วัดรัชฎาธิษฐาน 2) ต�ำหนักเขียว วัดอมรินทราราม และ        
3) หมูพ่ระต�ำหนกัแดง ซึง่พบทัง้หมด 3 หลงั กลัปนาไป 2 หลงั ได้แก่ พระต�ำหนกัแดง วดัเขมาภริตาราม  และพระทีน่ัง่
มลูมณเฑียร โรงเรยีนกลาโหมอทุศิ ส่วนอกี 1 หลังไม่ได้กลัปนาแต่เปล่ียนทีต่ัง้ คอืพระต�ำหนกัแดง พพิธิภณัฑสถานแห่งชาติ 
พระนคร ทั้งนี้ พระต�ำหนักเมื่อกัลปนาไปแล้วจะเปลี่ยนหน้าที่ใช้สอยและกลายเป็นสมบัติของวัดหรือสถานที่นั้น

ระเบียบวิธีวิจัยมีการทบทวนวรรณกรรมประเด็นที่เกี่ยวข้อง ออกภาคสนามกรณีศึกษาและท�ำโฟโตแกรมเมตรี         
สภาพปัจจุบัน เพื่อน�ำมาประกอบกับข้อมูลที่ทบทวนเพื่อท�ำแบบสถาปัตยกรรมในการวิเคราะห์เปรียบเทียบ

ผลการวิจัยสรุปได้ว่าการกัลปนาเรือน คือ“การอนุรักษ์สถาปัตยกรรมแบบเฉพาะตัวของไทย” ที่ค�ำนึงถึงคุณค่าทาง     
จติวญิญาณมากกว่าวสัด ุการย้ายทีต่ัง้เพือ่การใช้งานใหม่ผ่านความคดิการอทุศิส่วนกศุล พจิารณาทีต่ัง้ใหม่จากการเป็น
วัดที่เจ้าของเรือนอุปถัมภ์ การเปลี่ยนหน้าที่ใช้สอยจากขนาดและฐานานุศักดิ์ โดยเก็บสัญลักษณ์ที่เกี่ยวกับฐานานุศักดิ์
และเอกลักษณ์ของอาคารไว้ ส่งผลให้ส่วนหลังคาและส่วนเรือนมีการเปล่ียนแปลงรูปแบบน้อย แต่มักเพิ่มการใช้สอย 
ในส่วนใต้ถุนเพื่อการใช้งาน ท�ำให้มีหน้าที่ใช้สอยใหม่สืบมาจนถึงปัจจุบัน

ค�ำส�ำคัญ:  การกัลปนาเรือน  พระต�ำหนัก  การปรับปรุงอาคาร  การอนุรักษ์สถาปัตยกรรม



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

2  

Kalpana Phra Tumnak (Royal Residence 
Endowment) in Early Rattanakosin period 

from an Architectural Conservation 
Perspective

Nathpaphas Niyavemanont 
Department of Architecture, Faculty of Architecture Chulalongkorn University

Nathpaphass@gmail.com

Abstract

Kalpana Ruen (House Endowment) is a long-standing tradition that has been practiced by Thais of 
all social classes, due to the belief in the concept of rebirth derived from Buddhism, Brahmanism 
and animism. Consequently, Kalpana Ruen for public interest is considered a way to make merit for 
the deceased owner of the house. This research aims to shed light on a “Kalpana Phra Tumnak (royal 
residence endowment)”, which was practiced among royalty in the early Rattanakosin period and 
has resulted in all the royal residences being changed function and relocated from the Grand Palace 
to other places according to each king’s consent in three different instances: 1) “Tuek Royal Residence” 
was endowed to Wat Rachada Thisatan, 2) “Green Royal Residence” was endowed to Wat 
Ammarinthararam and 3) “The Complex of Red Royal Residences”, found three: one Red Royal 
Residence and Moon Monthian Palace both located at Wat Khemapirataram and the other Red Royal 
Residence, which relocated to National Museum. Furthermore, as soon as the endowment was 
performed, the ownership of the residence would fall on the recipient immediately. 

The research methodology reviewed the relevant literature. Field trips and photogrammetry the case 
studies. To be attributed to the data reviewed for the architectural drawing in the comparative 
analysis.

The findings of this research suggest that Kalpana Ruen is “a type of architectural conservation 
exclusive to Thailand” which emphasize more on the spiritual value rather than merely maintaining 
the physical heritage. Relocating to a new use through charitable contribution ideas Consider the 
new location from being a temple patronized by the former owner. Adapting function from size and 
hierarchical ornamentations by keeping the symbols related to the hierarchy and identity of the 
building, resulting in the roof and the house having well-preserved. On the other hand often add 
usability in the basement for a new function. As a result, the former Ruen is still used.



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

3  

Keywords:  kalpana ruen (house endowment), phra tumnak (royal residence), building adaptation, 
architectural conservation 

การกัลปนาเรือน 

กัลปนา เป็นภาษาสันสกฤตแปลว่า “เจาะจงให้” เป็น     
บุญกิริยาที่ท�ำในศาสนาพุทธ พราหมณ์ และผี เพื่ออุทิศ
แก่ผู้วายชนม์กุศลในโลกหน้า ซึ่งจิตศรัทธานิยมกัลปนา
ของมีค่าแก่ศาสนา (ศิริสาร เหมือนโพธ์ิทอง, 2552)     
การกลัปนาเรอืนเป็นทีน่ยิมในอดตีของไทยจากข้อสงัเกต
ที่ว่าเรือนไทยเครื่องสับเป็นเรือนส�ำเร็จรูปท่ีสามารถ   
ถอดประกอบใหม่ สามารถต่อเติม และรื้อออกได้ จึง
สะดวกต่อการย้ายไปตัง้ใหม่ในทีต่่าง ๆ  เรือนไทยเครือ่งสับ 
สร้างด้วยความเช่ือทีผ่กูดวงกบัเจ้าของเรอืน ไม่ว่าจะเป็น
ขนาดไม้หรือฤกษ์ยามที่ต้องสมพงศ์กับเจ้าของเรือน 
(เสฐียรโกเศศ, 2514) เมือ่มเีหตใุห้เรอืนร้างลงหรือเจ้าของ
ใหม่อยูเ่รอืนแล้วเกดิอาเพศ จงึเป็นเหตใุห้เกดิการกลัปนา
เรือนดังกล่าวเพื่ออุทิศส่วนกุศลแก่เจ้าของเรือนเดิม 
(สมคิด จิระทัศนะกุล, 2544) 

จากมูลเหตุของการกัลปนาที่กล่าวมาข้างต้นเห็นได้ว่า 
การกัลปนาเรือนเป็นการเปลี่ยนสถานะจากเรือนพัก
อาศยัเป็นอาคารทางศาสนา มกีารปรบัเปลีย่นการใช้สอย
และปรบัปรงุลกัษณะทางกายภาพต่าง ๆ  ของเรอืน ท�ำให้
สถาปัตยกรรมอยู่มาจนถึงปัจจุบัน การกัลปนาเรือนจึง  
นับเป็นการอนุรักษ์สถาปัตยกรรมในลักษณะหนึ่ง ที่อาจ
พิจารณาศึกษาวิเคราะห์ได้ผ่านกรอบแนวคิดและทฤษฎี
การอนุรักษ์สถาปัตยกรรม 

การวิจัยนี้ได้เลือกหมู่พระต�ำหนักในพระบรมมหาราชวัง
เป็นกรณีศึกษา เนื่องจากหมู่พระต�ำหนักได้กัลปนาไปใน
สถานที่และสถานะที่ต่างกัน ประกอบกับมีหลักฐานและ
การศึกษาอยู่แล้วจ�ำนวนหน่ึง จึงท�ำให้สามารถศึกษา
ประเดน็ต่าง ๆ  ในการกลัปนาเรอืนผ่านกรอบแนวความคดิ 
และการด�ำเนินงานในการอนุรักษ์สถาปัตยกรรม ตาม

แนวทางของไทยที่มีรากฐานมาจากความเช่ือ ประเพณี 
วัฒนธรรม และแบบแผนปฏิบัติ มีวิธีวิจัยในการศึกษา 
แบ่งเป็น 4 ขั้นตอน ดังนี้  

1) 	 ทบทวนวรรณกรรม เรือ่งสถาปัตยกรรมพระต�ำหนกั 
การกลัปนาเรอืนและหลกัการการอนรุกัษ์สถาปัตย-
กรรม จากหนังสือ วิทยานิพนธ์ จดหมายเหตุ 
ภาพถ่ายเก่า จิตรกรรม 

2)	 รังวัด ถ่ายภาพ  ท�ำโฟโตแกรมเมตรี (photo-
grammetry) และประมวลเป็นแบบสถาปัตยกรรม
ปัจจุบัน  และแบบการอนุรักษ์แต่ละยุคสมัย 

3) 	 วิเคราะห์จากแบบสถาปัตยกรรมและข้อมูลจาก
กระบวนการต่าง ๆ  เพือ่การศึกษาความเปล่ียนแปลง
จากการกัลปนาเรือนอย่างละเอียด 

4) 	 สรุปผลการศึกษา

การกัลปนาเรือนกับหลักการอนุรักษ์
สถาปัตยกรรม

การกลัปนาเรอืนหมายถงึการย้ายทีต่ัง้อาคาร (relocation) 
รวมถึงการเปลี่ยนการใช้สอยอาคาร (adaptive reuse) 
ผ่านความเช่ือที่ต้องพิจารณาคุณค่าและความแท้ที่มี   
การประเมินคุณค่าทางจิตวิญญาณ ซึ่งล้วนเป็นหลักการ
อนุรักษ์สถาปัตยกรรม ทั้งนี้ การกัลปนาเรือนจึงสามารถ
เปรียบเทียบได้หลักการอนุรักษ์สถาปัตยกรรม วิเคราะห์
จาก 3 หลักการ ได้แก่ 

คุณค่า (Value) และความแท้ (Authenticity) 
เป็นหลักการที่มองในประเด็นเพิ่มเติมนอกจากวัสดุ  
หรืออายุเวลา เพื่อให้ครอบคลุมการประเมินมรดก



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

4  

สถาปัตยกรรมมากขึ้น โดยมีการนิยามถึงคุณค่าและ
ความแท้ในหลายเอกสาร ซ่ึงเร่ิมต้นมาจากแนวความคิด
ที่ยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรมท่ีมีความเชื่อ
ที่แตกต่าง กรรมวิธี สิ่งที่แตะต้องได้และไม่ได ้ ที่
แสดงออกและถ่ายทอดมาจนถึงปัจจุบัน สิ่งเหล่านี้จะถูก 
น�ำมาตีความศึกษาตามแต่ละวัฒนธรรมของมรดกน้ัน ๆ  
เพื่อการอนุรักษ์ที่เฉพาะตัวยิ่งขึ้นด้วย (UNESCO, 1994) 
และอ่ืน ๆ เช่น “โบราณสถานเปรียบเสมือนตัวแทน   
ของวัฒนธรรมที่เป็นเอกลักษณ์ และเป็นสิ่งแสดงออก       
ถึงความต่อเนื่องระหว่างอดีต ปัจจุบัน และอนาคต” 
(ปิ่นรัชฎ์ กาญจนัษฐิติ, 2552)  และ “ความเป็นของแท้
ซึ่งแสดงออกอย่างเป็นตัวเอง แสดงความเฉพาะตัว   
เร่ืองความสร้างสรรค์ วัสดุ ฝีมือช่าง สถาพโดยรอบ  
และประโยชน์ใช้สอย” (ICOMOS Thailand, 2011) 
แสดงให้เห็นองค์ประกอบอื่น ซ่ึงต้องประเมินในมิติ   
ต่าง ๆ ได้แก่ ด้านจิตใจ ด้านประโยชน์ใช้สอย และ   
ด้านวัฒนธรรม 

การปรับปรุงอาคาร (Building Adaptation) 
เป็นหลักการการเปลี่ยนแปลงอาคารเดิมท่ีหมดหน้าท่ี
ใช้สอย หรือไม่ตอบสนองการใช้งานในปัจจุบัน จึงปรับ
การใช้สอยเพื่อการใช้งานที่ร่วมสมัย และเพื่อยืดอายุ
อาคาร ในหนึ่งอาคารอาจเคยมีการเปลี่ยนแปลงใช้งาน
หลายประเภท การเปลี่ยนแปลงจึงสามารถเปลี่ยนได้
ตลอดตามการใช้สอยใหม่ตามสมัยนิยมให้เหมาะสม   
กับลักษณะ และคุณค่าของอาคารเดิม การเปลี่ยนแปลง
อาคารมีขั้นตอน 4 ขั้นตอน คือ 1) การท�ำความเข้าใจ
โครงการ ว่าเป็นอาคารอะไร เปลี่ยนเป็นอะไร 2) การ
ออกแบบโครงการ ว ่าจะอนุรักษ ์อะไร แบบไหน 
เปลี่ยนแปลง อะไร และต่อเติมอะไร 3) การปรับปรุง
อาคาร และ 4) การดูแลหลังการเปิดใช้งาน  (Douglas, 
2006)

ล�ำดับชั้นการเปลี่ยนแปลง (Shearing Layers 
of Change) กล่าวถึงการเปลี่ยนแปลงองค์ประกอบ
กายภาพทางสถาปัตยกรรมต่าง ๆ  ตลอดอายุการใช้งาน
อาคาร โดยมีการแบ่งองค์ประกอบการเปลี่ยนแปลงจาก
น้อยไปสู ่เปลี่ยนแปลงมากที่สุดผ่านอายุเวลาที่ต ้อง

เปล่ียนแปลง ดังน้ี 1) ที่ตั้ง (Site) คือสถานที่ที่อาคาร 
ตั้งอยู่ มีอายุตลอดไป เปล่ียนแปลงได้น้อย 2) โครงสร้าง 
(Structure) องค์ประกอบที่รับแรงของอาคาร มีอายุ
วัสดุตั้งแต่ 30 – 300 ปี 3) เปลือกอาคาร (Skin) ได้แก่ 
ผนัง กระเบื้องหลังคา มีอายุวัสดุ 20 ปี 4) ที่ว่างและ
การใช้สอย (Space plan) คือพื้นท่ีภายในและปริมาตร
อาคาร รวมถึงการใช้งานอาคาร มีอายุการเปลี่ยน         
3 – 30 ปี 5) งานระบบ (Services) หมายถึงกลุ่มงาน
เพื่ออ�ำนวยความสะดวกของอาคาร เช่น ระบบไฟฟ้า 
ระบบสุขาภิบาล เป็นต้น มีอายุใช้งาน 7 – 15 ปี และ
เปล่ียนมากที่สุดคือ 6) เครื่องเรือน (Stuff) ได้แก่ เป็น
สิง่ของใช้งานทีส่ามารถเคลือ่นย้ายได้  มอีาย ุ1 วนั – 1 เดอืน 
ก็เปล่ียนที่ตั้งได้ตลอด (Brand, 1995)

ทฤษฎีดั งกล ่ าวใช ้ ในการวิ เคราะห ์ เรือนกัลปนา         
แต่ละหลัง โดยเสนอให้เพิ่ม สัญลักษณ์ (symbol) เข้าไป 
เป็นองค์ประกอบที่ 7 อันเป็นความเฉพาะตัวของ
สถาป ัตยกรรมและการอนุรักษ ์สถาป ัตยกรรมใน
ประเทศไทย

การกัลปนาพระต�ำหนักและต�ำหนัก
ในพระบรมมหาราชวัง

การวิจัยนี้เลือกหมู่พระต�ำหนักในพระบรมมหาราชวัง
เป็นกรณีศึกษา เนื่องจากมีการได้กัลปนาไปในสถานที่ 
สถานะและเวลาที่ต่างกัน จากการทบทวนวรรณกรรม
พบพระต�ำหนักทั้งหมด 3 หมู่ ย้ายไปตามที่ต่าง ๆ  (ภาพ
ที่ 1) ได้แก่ 1) หมู่พระต�ำหนักตึก พบ 1 หลัง กัลปนา
เป็นศาลาการเปรยีญ วดัรชัฎาธษิฐาน 2) หมูต่�ำหนกัเขยีว 
พบ 1 หลัง กัลปนาเป็นกุฏิเจ้าอาวาส วัดอมรินทราราม 
และ 3) หมู ่พระต�ำหนักแดง พบ 3 หลัง ได ้แก ่           
พระต�ำหนกัแดง กลัปนาเป็นกฏุเิจ้าอาวาส วดัเขมาภริตาราม 
นนทบุรี พระท่ีน่ังมูลมณเฑียร กัลปนาเป็นอาคารเรียน 
วัดเขมาภิรตาราม (โรงเรียนกลาโหมอุทิศ นนทบุรี) และ 
พระต�ำหนักแดง พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร 
(แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 2541) ดังมีรายละเอียดต่อไปน้ี



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

5  

ภาพที่ 1  การกัลปนาพระต�ำหนักทั้ง 3 หมู่ ออกไปตามพระบรมราชานุญาต ซึ่งพระต�ำหนักจะแยกออกจากหมู่เดิมกระจายตาม
ที่ต่าง ๆ ในกรุงทพฯ และนนทบุรี 
ที่มา: แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 2541; ผู้เขียน, 2565



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

6  

การกัลปนาพระต�ำหนักตึก

พระต�ำหนักตึกเป็นหมู่พระต�ำหนักท่ีสร้างขึ้นพร้อมกับ
การสร้างพระบรมมหาราชวังในรัชกาลพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกฯ ตั้งอยู่ด้านหลังหมู่พระมหา-
ปราสาทเชือ่มต่อกบัพระท่ีนัง่พมิานรตัยา เป็นหมูพ่ระต�ำหนกั 
ประธานของพระราชฐานช้ันใน แรกสร้างเป็นท่ีประทับ
ของสมเด็จพระเจ้าพี่นางเธอ เจ้าฟ้ากรมพระศรีสุดารักษ์ 
สมเด็จพระพี่นางองค์น้อย ต่อมาเปลี่ยนผู้ประทับซึ่งล้วน
เป็นประธานเขตพระราชฐานชั้นในทั้งสิ้น จิตรกรรม      
วัดราชประดิษฐสถิตมหาสีมาราม ปรากฏภาพหมู ่        
พระต�ำหนักตึก (ภาพท่ี 3) สมัยพระบาทสมเด็จ
พระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั (พชิญา สุม่จนิดา, 2555) หลงัคา
พระต�ำหนักประธานมีเครื่องล�ำยอง มีอาคารจั่วเรียบ
ขนาบ 2 ฝ่ังพระต�ำหนกัประธาน เชือ่ว่าเป็นต�ำหนกับรวิาร 
และอาจมีเรือนข้าราชบริพารถัดไปด้านหลัง (สมเด็จ
พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด�ำรงราชานภุาพ, 2553) 
จนเมื่อสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว
ทรงปรับปรุงพื้นที่ดังกล่าวเป็นอาคารอย่างตะวันตก      
จึงโปรดเกล้า ฯ ให้กัลปนาพระต�ำหนักตึกเดิมมาที่        
วดัรชัฎาธษิฐาน (วัดเงนิ) ซ่ึงเป็นวดัทีส่มเดจ็พระเจ้าพีน่างเธอ 
เจ้าฟ้ากรมพระศรีสุดารักษ์ ผู ้ประทับพระต�ำหนักตึก
พระองค์แรกทรงอุปถัมภ์ ร่วมกับเจ้าขรัวเงิน แซ่ตัน     
พระภัสดา  

เปลี่ยนการใช้สอยเป็นศาลาการเปรียญ เน่ืองจากเป็น
อาคารท่ีต้องการพ้ืนท่ีใช้สอยขนาดใหญ่ และผังเปิดโล่ง
เช่นเดียวกัน เมื่อกัลปนามามีการบูรณะที่น่าสนใจ 2 ช่วง 
ได้แก่ พ.ศ. 2500 และ พ.ศ. 2550 (ภาพที่ 2)

ที่ตั้ง ความน่าสนใจคือเม่ือกัลปนาจากพระบรมมหา-
ราชวังมามีการย้ายท่ีตั้งภายในวัดอีก รวมเป็น 2 ครั้ง 
คร้ังท่ี 1 (ภาพท่ี 6) เม่ือแรกกัลปนาย้ายมาตั้งทาง       
ทิศเหนือของพระอุโบสถ หันทางเข้าในด้านสกัดไปทาง
ทิศเหนือ-ใต้ ติดคลองบางพรมซ่ึงเป็นทางสัญจรหลัก
ของวัด และคร้ังที่ 2 พ.ศ. 2500 (บางหลักฐานว่า     
พ.ศ. 2502) มีการสร้างโรงเรียนวัดรัชฎาธิษฐานจึงย้าย
พระต�ำหนักตึกมาที่ตั้งปัจจุบันคือทางทิศตะวันออกใน

แนวแกนของพระอุโบสถใหม่ หันทางเข้าไปทิศเหนือ-ใต้
เช่นเดิมจนถึงปัจจุบัน โครงสร้างหลังคาและเรือนเป็น
อาคารไม้เครื่องสับขนาด 9 ห้อง เป็นเรือนที่มีลักษณะ
พิเศษคือสามารถถอดประกอบช้ินส่วนสถาปัตยกรรม
และโครงสร้าง ท�ำให้ถอดมาประกอบในรูปแบบเดิมได้ 
เปรียบเสมือนอาคารชิ้นส่วนส�ำเร็จรูป โครงสร้างใต้ถุน 
แรกกัลปนาใต้ถุนสูงประมาณ 80 เซนติเมตรจากค�ำ  
บอกเล่าของคนในวัดรวมถึงศาลาการเปรียญที่สร้างใน
ช่วงเวลาใกล้เคียงกันกับการกัลปนาพระต�ำหนักตึกที่อยู่
ในละแวกเดียวกัน (ภาพที่ 4) ใน พ.ศ. 2500 มีการยก
ใต้ถุนพระต�ำหนักขึ้น ตั้งบนเสาคอนกรีตสูงจากพื้นดิน 
2.50 เมตร เพือ่ป้องกนัน�ำ้ท่วม (ภาพที ่5) และ พ.ศ. 2550 
มีการบูรณะโดยกรมศิลปากร บูรณะโครงสร้างไม้ให้ดี
ดังเดิมและออกแบบใต ้ถุนคอนกรีตใหม ่ให ้รับกับ      
ส่วนพระต�ำหนัก พร้อมปรับความสูงเพิ่มขึ้นจากพื้นดิน
เป็น 3.00 เมตร (ภาพที่ 6) เปลือกอาคารเป็นฝาปะกน
ในส่วนผนังอาคาร มีการแก้หน้าต่างฝาฝั่งอาสนะ 5 ห้อง
ให้สูงขึน้เป็นราวกนัตก และส่วนหลังคาเปล่ียนจากดนิเผา 
สีส้มไม่เคลือบสีเป็นกระเบื้องเคลือบดินเผาสลับสีเขียว 
เหลือง แดง โดยในช่วง พ.ศ. 2500 พื้นผิวทั้งหมดถูก
ปล่อยไปตามสภาพ จากสภาวะทางเศรษฐกิจที่วัดต้อง
ดูแลเอง มีการเขียนรายช่ือผู้บริจาคเงินบูรณะที่หน้าจ่ัว 
เปลี่ยนฝาด้านสกัดด้านละ 2 กระแบะ และทั้งหมด     
ได้บูรณะให้ดีดังเดิมเมื่อ พ.ศ. 2550 พร้อมแก้ฝาด้าน
อาสนะทั้ง 9 ห้อง ยกหน้าต่างสูงเป็นราวกันตก 

ทีว่่างและการใช้สอย พระต�ำหนกัมผีงัโถงโล่ง (ภาพที่ 
7-8) เมื่อกัลปนามามีการตั้งอาสนะที่ฝาด้านขนานด้าน
หนึง่ ประตหูลกัถกูเปลีย่นเป็นประตเูฟ้ียม เมือ่ พ.ศ. 2500 
มกีารต่อเตมิใต้ถนุตดิกนัสาดผ้าใบรอบเพ่ิมเตมิเพือ่การใช้
งานอเนกประสงค์ บนัไดทางขึน้ 2 ทางในด้านสกดั 2 ด้าน 
และเมื่อปี พ.ศ. 2550 ปรับใต้ถุนเพื่อการใช้ในงานบุญ
หรืองานอเนกประสงค์ ส่วนชั้นบนที่เป็นพระต�ำหนัก     
ใช้ส�ำหรับงานบุญใหญ่เท่านั้น ซึ่งการบูรณะถึงปัจุบัน
สามารถเก็บทีว่่างและปรมิาตรอาคารได้ทัง้หมด (ภาพท่ี 9) 
งานระบบติดตั้งระบบไฟฟ้าและไฟฟ้าส่องสว่างในส่วน
พระต�ำหนกัช่วง พ.ศ. 2500 จากนัน้เมือ่บรูณะ พ.ศ. 2550 
ได้แก้ไขระบบไฟฟ้าและไฟฟ้าส่องสว่าง พร้อมตดิตัง้ไฟฟ้า



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

7  

บริเวณใต้ถุนใหม่ ไม่พบเคร่ืองเรือนเดิมท่ีติดมากับ     
พระต�ำหนัก แต่มีเครื่องเรือนที่เสริมการเป็นศาลา
การเปรียญ ได้แก่ บุษบกธรรมาสน์ อาสนะสงฆ์ และ       
ตู้พระพุทธรูป ที่ต่อเติมเมื่อกัลปนามา สัญลักษณ์ เก็บไว้
มากเนือ่งจากเป็นพระต�ำหนักจึงมเีคร่ืองแสดงฐานานศุกัดิ์
คือเครื่องล�ำยองประดับกระจกสีทอง การทาสีแดงที่     
ฝาพระต�ำหนักตามช่ือเรียกอีกช่ือว่าพระต�ำหนักแดง   

ส่วนทีเ่ป็นเอกลักษณ์ของพระต�ำหนกั ได้แก่ หย่องลูกกรง 
แบบเดยีวกบัอาคารยคุเดียวกนั เช่น พระทีน่ัง่พมิานรตัยา 
ซึ่งเป็นงานพระราชนิยมในพระบาทสมเด็จพระพุทธ-  
ยอดฟ้าจุฬาโลก ซึ่งเมื่อมีการกัลปนามาได้มีการเขียน
จติรกรรมทางศาสนาทีค่อสองเพือ่แสดงแก่ประชาชนทีม่า
ท�ำบญุ รวมถงึพระสงฆ์และเณรเพือ่การศกึษา ทัง้ยงัแสดง
สถานะเป็นอาคารทางศาสนาด้วย 

ภาพที่ 2  ภาพแสดงความเปลี่ยนแปลงของพระต�ำหนักตึกในแต่ละช่วงเวลาเมื่อกัลปนามาวัดรัชฎาธิษฐาน แสดงให้เห็น
ความเปลี่ยนแปลงน้อยในส่วนหลังคา เปลี่ยนแปลงบางส่วนของฝาเรือน และเปลี่ยนแปลงอย่างมากที่ใต้ถุน
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 3  จิตรกรรมวัดราชประดิษฐ์ฯ แสดงหมู่พระต�ำหนักตึกในพระบรมมหาราชวัง ตั้งอยู่หลังพระที่นั่งพิมานรัตยา 
หมู่พระต�ำหนักลักษณะเป็นผังแบบมีอาคารบริวาร ต่อมากัลปนามาที่วัดรัชฎาธิษฐาน ทางทิศเหนือพุทธาวาส (สีเทา) 
และย้ายที่ตั้งในปัจจุบันที่ย้ายมาช่วง พ.ศ. 2500-2502 มาทางทิศตะวันออก (สีแดง)
ที่มา:  ผู้เขียน, 2565



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

8  

การกัลปนาต�ำหนักเขียว

หมู่ต�ำหนักเขียวสร้างข้ึนในรัชกาลพระบาทสมเด็จ
พระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกฯ ตั้งอยู่ด้านหลังหมู่พระมหา
มณเฑียรเชื่อมต่อกับพระที่นั่งจักรพรรดิพิมาน แรกสร้าง
เป็นที่ประทับของสมเด็จเจ้าฟ้ากรมพระเทพสุดาวดี 
สมเดจ็พระพีน่างองค์ใหญ่ และเปลีย่นผูป้ระทบัมาตลอด 
สนันษิฐานว่ามตี�ำหนกัประธานขนาด 7 ห้อง และต�ำหนกั
บรวิารขนาด 5 ห้อง 2 หลงั ทกุหลงัหนัทางเข้าสูล่าน และ
อาจมีเรอืนข้าราชบริพารประกอบ ซึง่เป็นผงัทีเ่ชือ่ว่าส่งต่อ 
มาเป็นแบบแผนเม่ือสมยัพระบาทสมเดจ็พระนัง่เกล้าเจ้า
อยู่หัวที่ทรงปรับปรุงเป็นหมู่ต�ำหนักเครื่องก่อตามแบบ
พระราชนิยม (สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยา-
ด�ำรงราชานภุาพ, 2553) จงึได้กัลปนาต�ำหนักเขยีวส่วนหนึง่ 
ไปยังวัดอมรินทราราม (วัดบางหว้าน้อย) ซึ่งเป็นวัดที่

ภาพที่ 4  ศาลาการเปรียญวัดแก้ว-
ไพฑูรย์ก่อนบูรณะ ไม่ยกใต้ถุนสูง
ที่มา: Bangkoksync

ภาพที่ 5  การบูรณะเมื่อ พ.ศ. 2500 
มีการยกใต้ถุน
ที่มา: gis.fineart.go.th

ภาพที่ 6  พระต�ำหนักตึกหลังการบูรณะ 
พ.ศ. 2550 มีการปรับปรุงใต้ถุน
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 7  ผังพระต�ำหนักตึกมีการตั้งอาสนะ
ที่ฝาด้านหนึ่ง และธรราสน์ตรงกลางพระต�ำหนัก
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 8  ที่ว่างภายในช่วง 
พ.ศ. 2541
ที่มา: แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 2541

ภาพที่ 9  งานบุญใหญ่
บนพระต�ำหนัก พ.ศ. 2564
ที่มา: ผู้เขียน, 2564

สมเด็จพระเจ้าพี่นางเธอ เจ้าฟ้ากรมพระเทพสุดาวดี        
ผู้ประทับพระต�ำหนักตึกพระองค์แรกทรงอุปถัมภ์ กับ 
พระอนิทรรักษา (เสม) พระภัสดา (ภาพที ่10) โดยใช้เป็น
กุฏิพระสมณศักดิ์สูง คือกุฏิเจ้าอาวาส ที่มีขนาดใหญ่เพื่อ
เป็นส่วนจ�ำวัดของเจ้าอาวาสและหอฉันหรือหอสวดมนต์
ในตัว เช่นเดียวกับพระต�ำหนักที่มีขนาดใหญ่มีส่วน
บรรทมและส่วนเข้าเฝ้า เม่ือกัลปนามามีการบูรณะที่     
น่าสนใจ 2 ช่วง ได้แก่ หลงัสงครามโลกครัง้ที ่2 และ หลงั 
พ.ศ. 2550 (ภาพที่ 10) 

ที่ตั้ง เมื่อกัลปนาย้ายมาตั้งในสังฆาวาสร่วมกับกุฏิหลัง 
อื่นกึ่งกลางระหว่างกุฏิอื่น หันทางเข้าด้านขนานไปทิศ
ตะวนัออก ซึง่จากภาพถ่ายหลงัสงครามโลกครัง้ที ่2 แสดง
เรอืนขนาดใหญ่อกีหลงัตัง้ตรงข้ามต�ำหนกัเขยีว มรีปูแบบ
ใกล้เคียงกันแต่ขนาดย่อมกว่า สันนิษฐานว่าอาจเป็น



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

9  

ต�ำหนักในหมู่ต�ำหนักเขียวอีกหลัง ซ่ึงปัจจุบันไม่ปรากฏ
อยูใ่นวดัแล้ว (ภาพที ่13) หลงัสงครามโลกครัง้ที ่2 ได้ย้าย
ต�ำหนักเขียวออกจากกุฏิอื่นมาตั้งแบบเอกเทศ มีรั้วล้อม 
และหันทางเข้าไปทิศเหนือจนถึงปัจจุบัน โครงสร้าง
หลังคาและเรือน เป็นโครงสร้างไม้เครือ่งสบัขนาด 7 ห้อง 
ค�้ำยันอาจจะยังใช้เสากันสาดอย่างเรือนหลวงหรือ  
เปลี่ยนเป็นค�้ำยันรับกันสาดในเวลาต่อมา และเนื่องจาก
เป็นโครงสร้างส�ำเร็จรูป จึงเชื่อว่าคงรูปแบบเดิมอยู่มาก 
โครงสร้างใต้ถุนโดยหลัง พ.ศ. 2527 มีการยกต�ำหนัก   
สงูจากพ้ืนดนิ 2.50 เมตร เป็นใต้ถนุโล่งเสาคอนกรีต ต่อมา 
กัน้ฝาห้องใต้ถนุให้ใช้งานในช่วง พ.ศ. 2550 เปลอืกอาคาร 
ผนังเป็นฝาปะกน หลังคามุงกระเบื้องดินเผาหางเหยี่ยว 
สีส้มไม่เคลือบสี งานระบบ มีการติดระบบไฟฟ้าหลัง   
การบรูณะ พ.ศ. 2527 และช่วง พ.ศ. 2550 มกีารกัน้ห้อง
ใต้ถนุเพ่ือการใช้งานส�ำนกังานจงึมกีารติดระบบปรบัอากาศ 
 
ที่ว่างและการใช้สอยเรือน เป็นอาคารขนาดใหญ่   
ผังแบบเรือนพักอาศัย (ภาพที่ 14) กล่าวคือมีเรือนและ
ระเบยีงพาไล ภายในเรอืนมกีารลดระดับ เป็นหอฉันและ
ส่วนจ�ำวดั ซึง่เดมิจากส่วนเข้าเฝ้าและส่วนบรรทม ซึง่อาจ

แบ่งด้วยฝาหรือฉากลับแล โดยปัจจุบันไม่ได้ใช้เป็นกุฏิ  
เจ้าอาวาสแล้ว แต่ยังรักษาผังไว้ ที่ว่างและการใช้สอย
ใต้ถนุ เมือ่ พ.ศ. 2527  มีการท�ำใต้ถนุคอนกรตีโล่งมบัีนได 
2 ทาง เป็นทางขึน้ต�ำหนกั และมกีารต่อเตมิเรือ่ยมาจนเป็น 
พืน้ทีส่�ำนกังานในปัจจบุนั แก้ไขบนัไดขึน้ต�ำหนกัเป็นบนัได 
ทางเดียว เครื่องเรือน ไม่พบเครื่องเรือนเดิมที่ติดมากับ
ต�ำหนกั สญัลกัษณ์ หลังคาประดบัเครือ่งล�ำยองรวยระกา 
แสดงฐานานุศักด์ิของต�ำหนัก และของแสดงเอกลักษณ์
ของต�ำหนัก ได้แก่ จั่วลูกฟักหน้าพรหมติดหน้าต่างใน
หย่องลูกกรงจั่วละ 2 บาน แบบเดียวกับพระที่น่ังใน      
หมู่พระมหามณเฑียร และหย่องหน้าต่างลูกกรง แสดง
ความเป็นงานพระราชนิยมในพระบาทสมเด็จพระพุทธ-
ยอดฟ้าจุฬาโลกฯ สีเขียวภายในของต�ำหนักรักษาได้ถึง
ปัจจุบัน (ภาพที่ 12) ส่วนสีเขียวภายนอกรักษาได้ระยะ
เวลาหนึง่หลงักลัปนา โดยตามเอกสารการบรูณะ ร.ศ. 123 
(พ.ศ. 2447) ที่แสดงความเข้าใจผิดเรียกต�ำหนักเขียวว่า 
“พระต�ำหนักแดง” ซึ่งมีความเป็นไปได้ว่าช่วงเวลา        
ดังกล่าวมีการเปล่ียนสีภายนอกต�ำหนักเป็นสีแดงแล้วจึง
เกิดความสับสน แต่สีแดงก็ถือว่าเป็นสีที่มีความส�ำคัญ
ทดแทนสีเขียวได้

ภาพที่ 10  ภาพแสดงความเปลี่ยนแปลงของต�ำหนักเขียวในแต่ละช่วงเวลาเมื่อกัลปนามาวัดอมรินทราราม แสดงให้เห็น
ความเปลี่ยนแปลงน้อยในส่วนหลังคา เปลี่ยนแปลงสีในส่วนเรือน และเปลี่ยนแปลงส่วนพื้น ใต้ถุนมาก
ที่มา: ผู้เขียน, 2565



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

10  

การกัลปนาพระต�ำหนักแดง

หมู่พระต�ำหนักแดงสร้างขึ้นในรัชกาลพระบาทสมเด็จ
พระพุทธเลิศหล้านภาลัย ตั้งอยู่ด้านหลังหมู่พระมหา-
มณเฑียร ติดกับพระราชอุทยานสวนขวา ในหมู ่มี        
พระต�ำหนักสมเด็จพระศรีสุริเยนทราบรมราชินี เป็น   
พระต�ำหนักแฝดประธาน และพระต�ำหนักพระราชโอรส
เป็นพระต�ำหนักหอ 2 หลัง คือ สมเด็จ ฯ เจ้าฟ้ามงกุฎ 
(พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว) และ สมเด็จ ฯ 
เจ้าฟ้าจุฑามณี (พระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้าเจ้าอยู่หัว) 

สันนิษฐานว่าเป็นพระต�ำหนัก 3 หลังหันหน้าเข้าลาน  
อาจมอีาคารบรวิารต่อไปด้านหลงั ต่อมาพระบาทสมเดจ็
พระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว ได้โปรดเกล้า ฯ ให้ปรับปรุงพื้นที่
ดังกล่าวเป็นต�ำหนักปูน จึงมีการกัลปนาอาคารในหมู่  
พระต�ำหนกัแดงออกจากพระบรมมหาราชวังไปยงัท่ีต่าง ๆ   
โดยพบ 3 หลัง ได้แก่ พระต�ำหนักแดง วัดเขมาภิรตาราม 
(ภาพที่ 15) พระที่นั่งมูลมณเฑียร โรงเรียนกลาโหมอุทิศ 
(ภาพที ่16) และ พระต�ำหนกัแดง พพิิธภัณฑสถานแห่งชาติ 
พระนคร (ภาพที่ 17)

ภาพที่ 11  ต�ำหนักเขียว
ในปัจจุบัน
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 12  สีเขียวดั้งเดิม
ภายในต�ำหนักเขียว
ที่มา: แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 
2541

ภาพที่ 13  ต�ำหนักเขียว
เมื่อกัลปนามา (ซ้าย) ตั้งคู่
ต�ำหนักอีกหลังในหมู่
ทีม่า: หอจดหมายเหตุแห่งชาติ

ภาพที่ 14  ผังต�ำหนักเขียวจาก
สภาพปัจจุบัน
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 15  พระต�ำหนักแดง 
วัดเขมาภิรตาราม
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 16  พระที่นั่งมูลมณเฑียร 
โรงเรียนกลาโหมอุทิศ
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 17  พระต�ำหนักแดง 
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร
ที่มา: ผู้เขียน, 2565



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

11  

พระต�ำหนักแดง วัดเขมาภิรตาราม

พระต�ำหนักแดง วัดเขมาภิรตาราม เดิมเป็นพระต�ำหนัก
ประธานของหมู่พระต�ำหนักแดง ในรัชกาลพระบาท-
สมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว สมเด็จพระศรีสุริเยนทรา-
บรมราชินีได้ขอพระราชทานพระบรมราชานุญาตย้าย
มายังพระราชวังเดิม เพ่ือเป็นท่ีประทับร่วมกับพระ-
ราชโอรส สมเด็จ ฯ เจ้าฟ้ากรมขุนอิศเรศรังสรรค์ 
(พระบาทสมเดจ็พระป่ินเกล้าเจ้าอยูห่วั)  เมือ่สมเดจ็พระ-
ศรีสุริเยนทราบรมราชินีเสด็จสวรรคต พระบาทสมเด็จ-
พระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดเกล้า ฯ กัลปนาพระต�ำหนัก
มาเป็นกุฏิพระราชาคณะที่วัดโมลีโลกยาราม สันนิษฐาน
ว่าเนื่องจากในช่วงท้ายพระชนม์ชีพสมเด็จพระศรีสุริเยน
ทราบรมราชินีทรงบ�ำเพ็ญพระราชกุศลท่ีวัดดังกล่าว     
ต่อมาพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรด ฯ    
ให้ย้ายอีกครั้งมาเป็นกุฏิเจ้าอาวาส วัดเขมาภิรตาราม 
เนือ่งจากสมเดจ็พระบรมชนนทีรงอปุถมัภ์ และผาตกิรรม
สร้างกุฏิปูนแก่พระราชาคณะวัดโมลีโลกยารามแทน

การปรับปรุงหลังกัลปนา เม่ือพิจารณาจากฐานานุศักด์ิ  
พระต�ำหนกั มีขนาดใหญ่ และผงัแบบเรอืนพกัอาศยั จงึเป็น
เหตทุีพ่จิารณาเปลีย่นแปลงเป็นกฏุพิระสมณศกัดิส์งูทัง้ 2 
คร้ัง คอืกฏุพิระราชาคณะและกุฏเิจ้าอาวาส เมือ่กลัปนามา
มกีารปรับปรุงต�ำหนกัเพือ่เป็นกุฏ ิเมือ่อยูใ่นการดแูลของวดั
มกีารบรูณะทีน่่าสนใจ 2 ช่วง ได้แก่ หลังการเปล่ียนแปลง
การปกครอง และ หลงั พ.ศ. 2546 (ภาพท่ี 18) 

ทีต่ัง้ พระต�ำหนกัแดงหลงันีม้กีารย้ายทีต้ั่งมากกว่า 1 ครัง้ 
ครัง้ที ่ 1 จากพระบรมมหาราชวงัมาพระราชวังเดมิ และ
กลัปนาย้ายถงึ 2 ครัง้ ได้แก่ ครัง้แรกทีไ่ปวดัโมลโีลกยาราม 
จากนัน้ย้ายอีกคร้ังมาวดัเขมาภริตาราม โดยตัง้ทศิใต้ของ
พุทธาวาส หันทางเข้าไปทิศใต้ มีคลองคั่นโดยต้ังใน        
ส่วนกลางของเขตสังฆาวาสระหว่างศาลาการเปรียญใน   
ทศิตะวันตกติดแม่น�ำ้เจ้าพระยา และหมูก่ฏิุในทศิตะวนัออก 
เพ่ือให้เจ้าอาวาสควบคุมดแูลพระลูกวดัได้ โครงสร้างเป็น
โครงสร้างไม้เคร่ืองสบัขนาด 5 ห้อง เดมิใช้เป็นเสากนัสาด
เนือ่งจากเอกสารขอพระบรมราชานญุาตจดัการปฏสิงัขรณ์ 
ร.ศ. 120  (พ.ศ. 2444) ทีม่กีารเปลีย่นเสากนัสาด 28 ต้น 
และระเบยีงพาไลก่อใหม่เป็นก่ออฐิถอืปนู ต่อมาในช่วงหลงั

การเปล่ียนแปลงการปกครองมีการต่อเติมห้องมุขมา     
ทางด้านขนาน (ภาพที ่21) เปล่ียนเสากนัสาดทีเ่ส่ือมสภาพ
เป็นค�้ำยันไม้ ซ่ึงองค์ประกอบที่ต่อเติมทั้งระเบียงพาไล     
ค�ำ้ยนั และห้องมขุได้รือ้ออกทัง้หมดในการบรูณะ พ.ศ. 2546 
เปล่ียนโครงสร้างใต้ถนุเป็นคอนกรตียกสูงขึน้ 2.50 เมตร 
ท�ำเสากนัสาดคอนกรตีรบัหลงัคากนัสาด พร้อมแก้องศา
กนัสาดใหม่ให้ชนัขึน้ท�ำให้ภาพรวมของพระต�ำหนกัเปล่ียนไป 
อย่างชดัเจน เปลอืกอาคาร ผนงัเป็นฝาปะกน ภายในเป็น
ฝากระดานเรยีบ หลงัคามงุกระเบือ้งดนิเผาหางเหยีย่วสส้ีม
ไม่เคลอืบสี 

ที่ว่างและการใช้สอยเรือน เป็นอาคารขนาดใหญ่   
ผังแบบเรือนพักอาศัยขนาดใหญ่ (ภาพที่ 19) โดยรักษา
ผังพระต�ำหนักไว้อย่างดี โดยแบ่งออกเป็นส่วนเข้าเฝ้า    
ในระดบัล่าง และระดบับน โดยมีการก้ันส่วนประทบัเป็น
ห้องบรรทมด้วย ซ่ึงได้เปล่ียนส่วนเข้าเฝ้าเป็นหอฉัน    
และส่วนบรรทมส่วนจ�ำวัดของเจ้าอาวาส โดยปัจจุบัน 
พระต�ำหนกัใช้เป็นอาคารเกบ็มหคัฆภัณฑ์ของวดั ทีว่่างและ 
การใช้สอยใต้ถุนและส่วนต่อเติม รื้อห้องสรงที่เชื่อว่าอยู่
ในส่วนระเบยีงพาไลออกไปเนือ่งจากขดัต่อพระธรรมวนิยั 
ไม่เหมาะสมท่ีจะมห้ีองน�ำ้ส่วนตวัเมือ่เป็นกฏิุ ห้องมขุหลัง
เปล่ียนแปลงการปกครองเชื่อว่าเป็นห้องจ�ำวัดใหม่ และ
รื้อออกในปี พ.ศ. 2546 ส่วนใต้ถุนคอนกรีตใช้เป็นพื้นที่
อเนกประสงค์ของชมุชน (ภาพที ่22) งานระบบมกีารตดิตัง้ 
ระบบไฟฟ้าและไฟฟ้าแสงสว่างเมือ่คราวบรูณะ พ.ศ. 2546 
เครือ่งเรอืน ไม่พบเครือ่งเรอืนเดมิทีต่ดิมากบัพระต�ำหนกั 
โดยเมื่อปี พ.ศ. 2565 มีการหล่อพระราชานุสาวรีย์     
พระศรีสุริเยนทราบรมราชินีเพื่อมาประดิษฐานบน     
พระต�ำหนักเพ่ือระลึกถึงผู้ประทับพระองค์แรก แสดง
ความคิดทีจ่ะย้อนไปสมยัทีพ่ระต�ำหนกัแดงเป็นทีป่ระทบั

สัญลักษณ์ ที่หลังคาประดับเครื่องล�ำยอง จั่วลูกฟัก 
หน้าพรหม องค์ประกอบทาสีแดง อกเลาประตูหน้าต่าง
และหย่องหน้าต่างลายพรรณพฤกษาบนขาสงิห์งานอย่าง
พระบาทสมเดจ็พระพทุธเลศิหล้านภาลยั ซึง่ล้วนเป็นของ
แสดงฐานานศัุกดิแ์ละเอกลักษณ์ของพระต�ำหนกัทีเ่กบ็มา
ถึงปัจจุบันความน่าสนใจคือ สัญลักษณ์ที่ใต้ถุนมีการ  
เติมงานพระราชนิยมแบบฝรั่งช่างจีน (ภาพที่ 20) เพื่อ
ถวายเป็นพุทธบูชาในฐานะของดีของแปลก 



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

12  

ภาพท่ี 18  ภาพแสดงความเปลี่ยนแปลงของพระต�ำหนักแดงในแต่ละช่วงเวลาเมื่อกัลปนามาวัดเขมาภิรตาราม แสดงให้เห็น
ความเปลี่ยนแปลงน้อยในส่วนหลังคา เปลี่ยนแปลงบางส่วนในส่วนเรือน และเปลี่ยนแปลงส่วนใต้ถุนมากในทุกยุค
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที ่19  พัฒนาการผงัพระต�ำหนักแดง แสดงส่วนทีย่งัอยูแ่ละถกูรือ้อกไปแล้ว ใน 4 ช่วงเวลา โดยยงัรักษาผงัภายในพระต�ำหนกั 
อย่างดี ปัจจุบันใช้เป็นพิพิธภัณฑ์ของวัดเขมาภิรตาราม และประดิษฐานพระราชานุสาวรีย์พระศรีสุริเยนทราบรมราชินี
ที่มา: ผู้เขียน, 2565



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

13  

พระที่นั่งมูลมณเฑียร 
โรงเรียนกลาโหมอุทิศ

พระที่นั่งมูลมณเฑียรเดิมคือพระต�ำหนักแดงเจ้าฟ้า
มงกุฎ (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว) หนึ่งใน
พระต�ำหนักหอในหมู ่พระต�ำหนักแดง ต่อมาในสมัย
พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวโปรดฯ ให้ย้าย
พระต�ำหนักแดงหลังน้ีมาหมู่พระอภิเนาว์นิเวศท่ีประทับ
ที่สร้างใหม่ พร้อมสถาปนาพระต�ำหนักแดงขึ้นเป็น
พระที่นั่งมูลมณเฑียร พระที่นั่งตั้งบนก�ำแพงต่อพระที่นั่ง
ภูวดลทัศนัยอยู่ระหว่างพุทธนิเวศกับพระอภิเนาว์นิเวศ

พระต�ำหนักแดงหลังน้ีได้สถาปนาฐานานุศักด์ิขึ้นเป็น
พระที่นั่งมูลมณเฑียรเชื่อมโยงกับฐานันดรของเจ้าของ
พระต�ำหนักที่สถาปนาขึ้นจากเจ้าฟ้าเป็นพระมหา-
กษัตริย ์  โดยมีการเปลี่ยนจากพระต�ำหนักไม ้เป ็น
พระที่นั่งปูน ต่อมาเมื่อพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า 
เจ้าอยู่หัวสวรรคต หมู่พระอภิเนาว์นิเวศร้างลง จนเม่ือ
ร.ศ. 116 (พ.ศ. 2440) พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวโปรดให้กัลปนามาที่วัดเขมาภิรตาราม ซึ่งเป็น
สถานที่เดียวกันกับพระต�ำหนักแดงของสมเด็จพระศรี- 
สุริเยนทราบรมราชินีที่กัลปนามาก่อน ซ่ึงพระที่นั่ง     
มูลมณเฑียรเดิมก็เคยเป็นหน่ึงในพระต�ำหนักแดงร่วม
หมู่กัน รวมถึงความสัมพันธ์ในฐานะพระต�ำหนักของ
พระราชชนนีและพระราชโอรสด้วย 

การเปลีย่นแปลงหลังการกลัปนา เมือ่พจิารณาจาก
ฐานานศุกัดิข์องพระทีน่ัง่ประกอบกบั มพีืน้ทีใ่ช้สอยขนาด
ใหญ่ และผังเปิดโล่ง จึงเป็นเหตุท่ีพิจารณาเปล่ียนเป็น
โรงเรียนที่ต้องการพื้นที่คล้ายกัน

ทีต่ัง้ พระทีน่ัง่มลูมณเฑยีรเมือ่กลัปนามาได้มาตัง้อยูท่าง
ทศิเหนือของพุทธาวาสขนานกบัศาลาการเปรยีญ ทางเข้า
หลักอยู่ด้านขนานหันลงทิศใต้ และด้านสกัดมีบันไดรอง 
2 บนัไดหนัทศิตะวนัออก-ตะวนัตก ต่อมาในปี พ.ศ. 2500 
มกีารแบ่งเขตเป็นโรงเรยีนวัดเขมาภริตารามและโรงเรยีน
กลาโหมอทิุศ โครงสร้าง หลงัคาเป็นโครงสร้างไม้เคร่ืองสบั 
ส่วนผนังและใต้ถุนพระที่นั่งเป็นการกัลปนาแบบพิเศษ
เพราะเป็นอาคารก่ออฐิถอืปนู มกีารพยายามน�ำอฐิเดิมมา
ก่อใหม่เป็นพระท่ีน่ังแบบเอกเทศจากเดิมที่เป็นพระที่น่ัง
บนก�ำแพง พื้นภายในเป็นพื้นไม้มีเสาก่ออิฐถือปูนรับ
รางน�้ำหลังคาแฝด เสากันสาดเปล่ียนจากก่ออิฐถือปูน 
(ภาพที ่25) เป็นเสาไม้ เปลอืกอาคาร หลงัคามงุกระเบือ้ง
ดนิเผาหางเหยีย่วไม่เคลอืบส ีผนงัปนูฉาบเรยีบ งานระบบ 
เชือ่ว่ามีการตดิตัง้ระบบไฟฟ้าและไฟฟ้าแสงสว่างในคราว
บูรณะ พ.ศ. 2550

ที่ว่างและการใช้สอย เป็นอาคารขนาดใหญ่พิเศษ      
5 ห้อง ผังโล่งกว้าง (ภาพที ่26) ซึง่เมือ่กลัปนามาต้องเป็น
อาคารทีม่คีณุสมบติัเดียวกนัคอืศาลาการเปรยีญซึง่เป็นที่
ท�ำบญุและมกีารเรยีนการสอน แม้วดัเขมาภริตารามมศีาลา 

ภาพที่ 20  ภาพถ่ายช่วง พ.ศ. 2541 
แสดงระเบียงพาไลแบบพระราชนิยม 
ปัจจุบันรื้อแล้ว
ที่มา: แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 2541

ภาพที่ 21  มุขต่อเติมของ
พระต�ำหนักแดงช่วงหลัง
เปลี่ยนแปลงการปกครอง
ที่มา: แน่งน้อย ศักดิ์ศรี, 2541

ภาพที่ 22  พาไลและใต้ถุนคอนกรีต
หลังการบูรณะ พ.ศ. 2546 ท�ำให้
ภาพรวมของพระต�ำหนักเปลี่ยนไป 
ที่มา: ผู้เขียน, 2565



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

14  

การเปรียญอยูแ่ล้วแต่กม็ขีนาดเลก็ ประกอบกบัการจดัการ 
การศึกษาในสมัยดังกล่าว จึงเลือกเปลี่ยนเป็นโรงเรียน   
ที่แยกออกมาจากกันเลย โรงเรียนในยุคดังกล่าวยังจัด
พืน้ทีก่ารเรยีนการสอนแบบง่าย ๆ  กล่าวคอืนัง่เรยีนแบบ
อเนกประสงค์กบัพ้ืนอาคาร และต้องจคุนได้มากเหมาะสม 
กบัพระทีน่ัง่มลูมณเฑยีร ต่อมาเมือ่มกีารสร้างอาคารเรยีน
เพิม่เตมิในโรงเรียน พระทีน่ัง่ถูกใช้เป็นอาคารหอสมุด ต่อมา 
หลงับรูณะ พ.ศ. 2550 ได้ใช้พระทีน่ัง่เป็นอาคารดนตรไีทย 
และที่ เก็บพระพุทธรูปและพระบรมรูปที่ใช ้ในงาน
โรงเรียน งานระบบ มีการติดตั้งระบบไฟฟ้าและไฟฟ้า
แสงสว่างหลังการบูรณะ พ.ศ. 2550 เครื่องเรือน ไม่พบ
เครื่องเรือนที่ติดมากับพระที่นั่ง 

สัญลักษณ์ มีการประดับเครื่องล�ำยองปิดทองทั้ง 2 จั่ว 
2 ซ้อน หน้าบันลายพรรณพฤกษาปิดทองประดับกระจก 
มีหน้ากระดานฐานพระ ประตูหน้าต่างลายรดน�้ำเป็นรูป
ต้นทุเรียน (ภาพที่ 23) ผลไม้ขึ้นช่ือของนนทบุรีเมืองที่ 
ย้ายมา หย่องหน้าต่างปิดทองแต่เป็นลายพรรณพฤกษา
ตามอย่างพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย    
แบบเดียว กับพระต�ำหนักแดงอีก 2 หลัง (ภาพที่ 24) มี
หย ่อง 19 หย ่อง ใกล ้ เ คียงกับพระต�ำหนักแดง
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติพระนคร จึงเชื่อว่าอาจเคยมี   
รูปแบบพระต�ำหนักหอแบบเดียวกัน

ภาพท่ี 23  ลายรดน�ำ้ 
แสดงความเป็น
พระที่นั่ง 
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 24  หย่องหน้าต่างแบบ
เดียวกันกับพระต�ำหนักแดงทุกหลัง
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 25  จิตรกรรมพระที่นั่ง
ทรงผนวช วัดเบญจมบพิตรฯ 
วาดพระที่นั่งมูลมณเฑียรมี
เสาเป็นปูน
ที่มา: ณัฐพล ศรีใจ, 2565

ภาพที่ 26  ภายในพระที่นั่ง
เป็นผังโถงโล่ง เหมาะกับ
การเป็นโรงเรียน
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

พระต�ำหนักแดง 
พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร

พระต�ำหนกัแดงหลงัดงักล่าวย้ายตามเจ้าของพระต�ำหนกั
คือพระบาทสมเด็จพระปิ่นเกล้าเจ้าอยู่หัว เมื่อทรงย้าย   
ที่ประทับจากพระราชวังเดิมมาพระบวรราชวัง (วังหน้า) 
ก็ทรงย้ายพระต�ำหนักแดงมาปลูกด้วยในฐานะบ้านหลัง
แรกของพระองค์ด้วย พระต�ำหนักหลังน้ีไม่ได้กัลปนาไป
ที่ใด เพียงแต่มีการปรับเปลี่ยนหน้าที่ใช ้สอยเม่ือมี        

การเปลี่ยนพระราชวังบวรสถานมงคลเป็นพิพิธภัณฑ-
สถานส�ำหรับพระนคร พระต�ำหนักแดงก็ถูกเปล่ียนเป็น
อาคารจดัแสดงด้วย เป็นเหตทุีพ่ระต�ำหนกัแดงนีถ้กูรกัษา
ความแท้ในการเป็นพระต�ำหนักมากกว่าหลังอื่น

การเปลีย่นแปลงหลังเปลีย่นสถานะจากพระราชวงั
บวรสถานมงคล มาเป็นพิพิธภัณฑสถานส�ำหรับพระนคร 
(พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ พระนคร) เมื่อ พ.ศ. 2469 
พระที่นั่งหลายหลังถูกบูรณะให้เป็นอาคารจัดแสดง     



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

15  

รวมถึงพระต�ำหนักแดง โดยใน พ.ศ. 2470 มีการบูรณะ
พระต�ำหนักแดงที่ทรุดโทรมให้ดีดังเดิม 

ที่ตั้ง โดยมีการย้าย 2 ครั้งจากพระบรมมหาราชวังมา
พระราชวงัเดมิและพระราชวงับวรสถานมงคลตามล�ำดบั 
และย้ายในทีต่ัง้อกี 2 ครัง้ ทีต่ัง้แรกอยูใ่นทศิตะวนัตกเฉียง
เหนือของหมู่พระวิมาน ปัจจุบันคือพื้นที่อาคารประพาส
พิพิธภัณฑ์ หันทางเข้าลงทิศใต้ ต่อมาใน พ.ศ. 2506        
มีการย้ายอีกครั้งมาที่ปัจจุบันคือทิศตะวันออกเฉียงใต้ 
ของหมู่พระวิมาน หันทางเข้าไปทิศเหนือ (ภาพที่ 27) 
โครงสร้าง เดมิทัง้หมด โดยเป็นอาคารไม้เครือ่งสบัขนาด 
7 ห้อง ใช้เป็นเสากันสาดรับชายคา ยกพื้นประมาณ 80 
เซนติเมตร ใต้ถุนท�ำเป็นตอม่อคอนกรีต เปลือกอาคาร 
เป็นฝาปะกน มุงกระเบื้องดินเผาสีส้มไม่เคลือบสี

ที่ว่างและการใช้สอย ยังคงผังแบบเดิม (ภาพที่ 28) 
คือ ผังแบบเรือนพักอาศัยขนาดใหญ่ กล่าวคือ มีเรือน
และระเบียงพาไล เรือนแบ่งออกเป็นส่วนเข้าเฝ้าขนาด 

4 ห้อง และส่วนบรรทมขนาด 3 ห้อง มีห้องบริเวณ
กันสาดด้านสกัดอีก 1 ห้อง ระเบียงพาไลมาทางด้าน
ขนาน ลดระดบัลง 2 ระดับ ระดบับนมกีารต่อเตมิห้องสรง 
มาอีกห้อง จากระเบียงพาไลไปพื้นดินมีบันไดก่ออิฐ
ถือปูนประดับตุ๊กตาศิลารูปสิงห์ โดยส่วนพระต�ำหนัก  
ใช้เป็นอาคารจัดแสดงเกี่ยวกับชีวิตในพระราชส�ำนักให้
สอดคล้องกบัพระต�ำหนกั (ภาพที ่29) จดัแสดงเครือ่งเรอืน 
ที่สัมพันธ์กัน งานระบบมีการติดตั้งระบบไฟฟ้า ไฟฟ้า
แสงสว่าง และระบบปรับอากาศเพื่อความสะดวกสบาย
ในการจัดแสดง 

สญัลกัษณ์ หลังคามกีารประดบัเครือ่งล�ำยอง จัว่ลูกฟัก
หน้าพรหม โครงสร้างและองค์ประกอบทาสีแดง อกเลา
ประตูหน้าต่างและหย่องหน้าต่างลายพรรณพฤกษาบน
ขาสงิห์ตามอย่างพระบาทสมเดจ็พระพทุธเลศิหล้านภาลยั 
โครงสร้างและองค์ประกอบทาสีแดง โดยในการบูรณะ 
พ.ศ. 2554 มีการท�ำผิวเป็นสีแดงสดกว่าพระต�ำหนักอื่น 
กั้นขอบด้วยสีเขียวเข้ม

ภาพที่ 27  ที่ตั้งเดิมอยู่ทิศตะวันตกเฉียงเหนือของพระวิมาน หันหน้าลงทิศใต้     
(สีเทา) เทียบกับที่ปัจจุบันที่มาทางตะวันออกเฉียงใต้ของพระวิมาน   
หันหน้าขึ้นทิศเหนือ (สีแดง)
ที่มา:  ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 28  ผังพระต�ำหนักแดงยังคง
ความแท้มาก
ที่มา: ผู้เขียน, 2565

ภาพที่ 29  การจัดแสดงเดิม 
ตั้งพระแท่นพระศรีสุริเยนทราบรมราชินี
ที่มา: wikipedia.com



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

16  

แนวความคิดการกัลปนาเรือนเมื่อ
พจิารณาจากการอนรัุกษ์สถาปัตยกรรม

ทั้งนี้ เมื่อพิจารณากรณีศึกษาพระต�ำหนักและต�ำหนัก   
ทัง้ 5 หลงัจากหลกัการอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม การวเิคราะห์ 
ศึกษาสามารถอภิปรายได้ 2 ประเด็น ได้แก่ 1) เรื่อง
กัลปนาเรือนกับคุณค่าและความแท้ 2) การกัลปนาหลัก
การปรับปรุงอาคาร
  

การกัลปนาพระต�ำหนักเมื่อพิจารณาเรื่อง
คุณค่าและความแท้

จากกรณีศึกษาและการศึกษาเบ้ืองต้นการกัลปนาพระ-
ต�ำหนักผู้วิจัยมองประเด็นเรื่องคุณค่าและความแท้ 2 
ประเด็น ดังนี้

ความแท้ด้านรูปทรง กรรมวิธีและการจัดการ  
ความพิเศษของเรือนไทยเครื่องสับคือเป็น อาคาร
โครงสร้างที่สามารถถอดประกอบได้ หรือที่เรียกว่า 
“อาคารส�ำเรจ็รปู” กล่าวคอืมกีารท�ำชิน้ส่วนโครงสร้างไม้
และองค์ประกอบเป็นชิน้ส่วนก่อนน�ำไปประกอบ จงึท�ำให้
สามารถถอดประกอบอีกได้ในรปูทรงเดมิ แต่ในทางกลบักัน 
ความพเิศษของโครงสร้างนีก้ท็�ำให้สามารถถอดประกอบ 
ต่อเติมหรือร้ือองค์ประกอบอาคารให้เข้ากับพื้นท่ีและ
หน้าที่ใช้สอยใหม่ของพระต�ำหนักที่ย้ายไป

คุณค ่าทางจิตวิญญาณและความแท ้ เชิง
นามธรรม การกลัปนาเรือนเกดิขึน้จากความเชือ่ทาง
ศาสนา ที่ท�ำเรือนที่หมดหน้าที่ใช้สอยเปลี่ยนหน้าที่เป็น
อาคารทางศาสนา โดยอ้างการอุทิศส่วนกุศลแก่เจ้าของ
เรอืน การสร้างเรือนมีความเชือ่มโยงของขนาดองค์ประกอบ
กบัเจ้าของเรือนมกีารผกูดวงเรอืนให้สมัพนัธ์กนักบัเจ้าของ
เรอืนในเรือนชาวบ้าน หรอืในกรณเีรอืนหลวงกจ็ะอ้างองิกบั
เจ้าของผู้ประทับพระองค์แรกหรือพระองค์สุดท้าย ทั้งนี้ 
การเลือกวัดที่กัลปนาไปจะมีการพิจารณาเช่ือมโยงกับ
เจ้าของเรือนหรอืผูป้ระทบัทีเ่คยอปุถมัภ์วดันัน้ ๆ ด้วย

ฐานานุศักดิ์ของพระต�ำหนักแม้กัลปนาไปเป็นอาคาร
ทางศาสนา แต่จากเอกสารการบูรณะหลังการกัลปนา
มาก็ยังคงเรียกชื่ออาคารตามฐานานุศักดิ์เดิม ตัวอย่าง
เช่น พระที่นั่งมูลมณเฑียร พระต�ำหนักแดง (วัดเขมา- 
ภิรตาราม) พระต�ำหนักแดง (ความเข้าใจผิดของต�ำหนัก
เขียว วัดอมรินทราราม จากการบูรณะสีในช่วงก่อน) 
ทั้งนี้ ในปัจจุบันพระต�ำหนักทั้ง 5 หลังก็ยังถูกเรียกทั้ง
อย่างเป็นทางการและอย่างไม่เป็นทางการตามฐานา-   
นุศักดิ์เดิม แม้ในปัจจุบันมีการส่ือถึงผู้ที่เคยประทับใน
พระต�ำหนักนั้น ๆ ได้แก่ การหล่อพระราชานุสาวรีย์ 
พระศรสีรุเิยนทราบรมราชนิ ีประดษิฐานบนพระต�ำหนกั
แดง วดัเขมาภริตาราม และการตดิพระบรมสาทสิลกัษณ์ 
พระอมรินทราบรมราชินี บนพระต�ำหนักตึก

ทั้งนี้  ฐานานุศักด์ิของเรือนจะมีความเชื่อมโยงกับ
ฐานันดรของเจ้าของเรือน อย่างพระที่นั่งมูลมณเฑียร   
ที่มีการสถาปนาฐานานุศักดิ์จากพระต�ำหนักแดงขึ้น  
เป็นพระที่น่ังตามฐานันดรของเจ้าของเรือนจากเจ้าฟ้า
เป็นกษัตริย์ 

การปรับปรุงตามพระราชนิยมในแต่ละรัชสมัยที่มี  
ความนิยมที่แตกต่างกัน สร้างค่านิยมในการอนุรักษ์ของ
ประเทศไทยเช่ือมโยงกับความเช่ือทางศาสนาและ    
พระมหากษตัรย์ิเป็นหลกั แนวความคดิดงักล่าว เชือ่มโยง 
กับกรณีการอนุรักษ์ในไทยที่มักต่อเติมของท่ีคิดว่าดีตาม
ยุคสมัย กล่าวคือการบูรณปฏิสังขรณ์ในไทยมักท�ำให้
อาคารเสมือนใหม่จากแรงศรัทธาของผู้บริจาคที่ต้องการ
ให้ศาสนสถานดูใหม่อยู่เสมอ หรือแม้แต่การปฏิสังขรณ์
ถาวรวัตถุให้งดงามขึ้นตามแต่ละสมัยนิยม ถ้าเป็นความ
ตั้งใจดีก็ถือว่าเป็นการอนุรักษ์ที่คนไทยโบราณยอมรับ
ได้ ช่วงพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั มต่ีอเตมิ
หลงักัลปนาด้วยศลิปกรรมแบบตะวนัตก ท�ำโดยช่างจีน 
ซึ่งถือเป็นของแปลกและดีตามยุคสมัย ขณะท่ีช่วง
รัชกาลพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ ้าอยู ่หัว         
มีอิทธิพลของช่างฝรั่งเม่ือกัลปนามาจะคงรูปแบบเดิม 
แต่ต่อเติมองค์ประกอบที่ไม่กระทบภาพรวมรูปทรง 



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

17  

จากกรณีศึกษา พบว่าความเช่ือศาสนามีผลมากต่อการ
ต่อเติม เช่น การรื้อห้องสรง พระต�ำหนักแดง วัดเขมาภิร
ตาราม เป็นเพราะตามพระธรรมวินัย ห้องน�้ำส่วนตัวไม่
เหมาะสมกับกุฏิพระสงฆ์

จากการทบทวนแนวความคิดดังกล่าวพบว่าการกัลปนา 
เรือนควรเป็นหน่ึงในการอนุรักษ์แบบไทยเน่ืองจากมี
ความเชื่อมโยงกับความเชื่อทางศาสนา การท�ำบุญอุทิศ
ส่วนกุศล รวมถึงการย้ายที่ตั้งแม้จะไม่เกิดอุบัติภัยตาม
หลกัการอนรุกัษ์สถาปัตยกรรมสากล แต่เป็นทีย่อมรบัได้
ในไทยเนือ่งจากเป็นผลพวงจากการท�ำบญุ หากพจิารณา
เปรียบเทียบการท�ำบญุเป็นความหวงัดใีนการรกัษามรดก
สถาปัตยกรรม การย้ายที่ตั้งและการปรับปรุงการใช้งาน
จะสามารถรักษามรดกให้ใช้งานได้ตลอดอายุเช่นกัน

การกัลปนาพระต�ำหนักเมื่อพิจารณาตาม
หลักการปรับปรุงอาคาร

การศึกษานี้พยายามท�ำความเข้าใจการกัลปนาแตกต่าง
หลักการอนุรักษ์ในการปรับปรุงอาคารแบ่งเป็น 5      
ขั้นตอน

ขั้นที่ 1 การกัลปนาต้องมีเหตุให้การย้ายท่ีตั้งเดิมก่อน 
จึงต้องมีการถอดประกอบ (รื้อ) จากที่ตั้งเดิม

ขั้นที่ 2 พิจารณาหน้าที่ใหม่จากขนาดและฐานานุศักด์ิ
เรือนที่สัมพันธ์กัน ข้อเสนอผู้วิจัยจากกรณีศึกษา ได้แก่

พระท่ีนั่ง พระต�ำหนัก มีอาคารขนาดใหญ่ ผังโล่งกว้าง  
มกีารปรบัเปลีย่นหน้าทีใ่ช้สอยเป็นศาลาการเปรยีญ  หรอื
โรงเรียน

พระต�ำหนัก ต�ำหนัก ที่มีขนาดใหญ่ แต่การกัลปนาเรือน
มักใช้เป็นกุฏิเจ้าอาวาส หรือกุฏิพระราชาคณะ

ขัน้ที ่3 เมือ่พจิารณาการปรบัการใช้สอย จะมีการต่อเตมิ
และปรับปรุง โดยเมื่อวิเคราะห์มีการต่อเติมได้ 4 ระดับ
โดยพิจารณาจากกรณีศึกษา ได้แก่

ระดับที่ 1 การคงสภาพเดิม มักพบในช่วงแรกกัลปนาที่
ความเปล่ียนแปลงเกดิขึน้น้อย ได้แก่ พระต�ำหนกั
ตึก ต�ำหนักเขียว ที่มีความเปลี่ยนแปลงน้อย 
รกัษารปูแบบไว้เมือ่แรกกลัปนา และ พระต�ำหนกั 
แดง  พพิิธภณัฑสถานแห่งชาต ิพระนคร ทีย่งัรกัษา 
รูปแบบได้จากการที่ยังใช้งานเป็นพระต�ำหนัก
ตลอดอายุจนถึงปัจจุบันด้วย

ระดับที่ 2 การต่อเติมไม่รบกวนโครงสร้าง เป็นความ
เปลี่ยนแปลงที่ไม่รบกวนรูปแบบและโครงสร้าง 
แต่กระทบหน้าที่ใช้สอย เช่น ธรรมาสน์ อาสนะ 
พระต�ำหนักตึก

ระดบัที ่3 การต่อเตมิไปกบัโครงสร้าง เกดิขึน้ในช่วงแรก
กลัปนา ได้แก่ พระต�ำหนกัแดง วดัเขมาภริตาราม 
ทีม่กีารต่อเตมิใต้ถนุตามพระราชนยิม ท�ำให้ภาพ
รวมพระต�ำหนกัเปลีย่นไป และนยิมการต่อใต้ถนุ
คอนกรตีช่วงหลังเปล่ียนแปลงการปกครอง ได้แก่ 
พระต�ำหนกัตกึ ต�ำหนกัเขยีว รวมถงึในช่วงถดัมา 
การบูรณะ พ.ศ. 2554 ของพระต�ำหนักแดง      
วัดเขมาภิรตารามอีกครั้งที่ยกพระต�ำหนักบน
ใต้ถุนคอนกรีตเพื่อการใช้งาน 

ระดับที่ 4 เปลี่ยนแปลงโครงสร้าง และรูปแบบ ได้แก่ 
การเปลี่ยนจากพระต�ำหนักเป็นพระที่นั่งมูล
มณเฑียรที่เปลี่ยนรูปแบบทั้งหมด เก็บเพียง
สัญลักษณ์บางอย่าง

ขั้นที่ 4 จากขั้นตอนที่ผ่านมาแล้วจึงประกอบในที่ใหม่ 
(reconstruction)

ขั้นที่ 5 ขั้นตอนการดูแลโดยเรือนจะอยู่ในการดูแล
ของวัด หากมีการเปลี่ยนแปลงการใช้สอยอีก ให้กลับไป
ขั้นที่ 3 



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

18  

พัฒนาการการดูแลอาคารตามยุคสมัยจาก
การกัลปนาพระต�ำหนัก

จากการศกึษาพบการบรูณะหลงัพระต�ำหนกัได้รบักลัปนา
มาที่ใหม่ ได้จ�ำแนกในแต่ละระยะเวลามีวิธีการดูแลที่  
ต่างกัน จึงสามารถแบ่งได้ 3 สมัย (ภาพที่ 30) ดังนี้

สมัยที่ 1 การดูแลตามพระบรมราชานุญาต 
(พ.ศ. 2325-2474) เป็นช่วงเวลาการปกครองแบบ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์การดูแลในช่วงเวลาน้ีมักมี     
งานต่อเติมตามพระราชนิยมสมัยพระบาทสมเด็จ
พระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว ท่ีถวายของดีของงามแก่พระ
ศาสนาตามคัมภีร์มหาวรรค (Pinraj Khanjanusthiti, 
2004) เช่นที่ระเบียงพาไลพระต�ำหนักแดง วัดเขมา-   
ภริตาราม และยงัมกีารคงรปูแบบรปูทรงและการตกแต่ง 
เดิม จากเอกสารการบูรณะในช่วงเวลาดังกล่าว เช่น 
จากเอกสารการบูรณะต�ำหนักเขียว ร.ศ. 123 ซ่ึงเป็น
สมัยที่สมเด็จเจ้าฟ้ากรมพระยานริศรานุวัดติวงศ์เป็น
เสนาบดีกระทรวงโยธาธิการ แสดงการพยายามบูรณะ
ตามรูปแบบเดิม มีการตรวจทานงานบูรณะเพื่อรักษา
เอกลักษณ์และฐานานุศักดิ์เดิม 

สมัยที่  2  การดูแลสมัยหลังเปลี่ยนแปลง          
การปกครอง-ช่วงฟ้ืนฟหูลงัสงครามโลกครัง้ที ่2 
(พ.ศ. 2475-2527) แม้จะมีการตั้งกรมศิลปากรมา
ดูแลโบราณสถานแต่จากการโอนอ�ำนาจการตัดสินใจ
บรูณะจากส่วนกลางเป็นวดัโดยตรง (วรสิทธิ ์ตนัตนิพินัธุก์ลุ, 
2550) ท�ำให้การดูแลเสนาสนะในวัดมีความทับซ้อนกัน 
และจากเศรษฐกิจถดถอยจากสงครามโลกครั้งที่ 2 และ
งบประมาณการบูรณะทั้งหมดโดยวัด จึงท�ำให้บูรณะ     
ได้เพียงโครงสร้างค�้ำเสริมเพื่อความแข็งแรงของอาคาร 
เช่น การเปลีย่นเสากนัสาดเป็นค�ำ้ยนัของพระต�ำหนกัแดง 
วัดเขมาภิรตาราม เปลี่ยนกันสาดดินเผาเป็นสังกะสี 
พระที่นั่งมูลมณเฑียร การต่อเติมเพื่อการใช้งาน เช่น      
ยกใต้ถุน พระต�ำหนักตึก วัดรัชฎาธิษฐาน และการต่อ 
ห้องมขุ พระต�ำหนกัแดง วดัเขมาภิรตาราม รวมถงึการฟ้ืนฟู 
หลังสงครามของวัดอมรินทราราม ที่รวมถึงต�ำหนักเขียว
ด้วย ส่วนงานประดบัตกแต่งจะไม่ได้รบัการดแูล ปล่อยไว้
ตามสภาพทุกหลัง

สมัยที่ 3 การขึ้นทะเบียนเป็นโบราณสถานและ
ดูแลโดยกรมศิลปากร (พ.ศ. 2541-2554) เมื่อ
มกีารจดัระเบยีบขึน้ทะเบยีนโบราณสถาน และหน่วยงาน

ภาพที่ 30  พระต�ำหนักในปัจจุบันแสดงความเปลี่ยนแปลง โดยองค์ประกอบที่ยังเป็นพระต�ำหนัก/พระที่นั่งและแรกกัลปนา    
ถูกเก็บไว้มากที่สุด ในขณะที่ช่วงเปลี่ยนแปลงการปกครองถูกเก็บไว้น้อยที่สุด ความแท้ส่วนหลังคาและเรือนมาก ต่อเติมกับส่วน
ใต้ถุนมากที่สุด
ที่มา: ผู้เขียน, 2565



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

19  

ราชการทีเ่กีย่วข้องมาดแูลเป็นกรมศิลปากร พระต�ำหนกั
และต�ำหนักได้ขึ้นทะเบียนเป็นโบราณสถาน โดยบูรณะ
ส่วนพระต�ำหนักไม้ให้ดีดังสมัยแรกกัลปนาหรือสมัยเป็น
พระต�ำหนัก รื้อองค์ประกอบท่ีต่อเติมในยุคก่อนหน้า 
พร้อมต่อเติมส่วนที่จะใช้งานใหม่ โดยสงวนส่วนพระ
ต�ำหนักไว้เป็นเพียงอนุสรณ์ 

สรปุได้ว่าการกลัปนาเรือน คอื“การอนรัุกษ์สถาปัตยกรรม
แบบเฉพาะตวัของไทย” ทีค่�ำนงึถึงคณุค่าทางจติวิญญาณ
มากกว่าวัสดุ จากปัจจัยที่เริ่มจากความเชื่อ ท�ำให้        
การเปลีย่นแปลงท่ีตัง้ วสัด ุและหน้าทีใ่ช้สอยด้วยเจตนาดี 
เพื่อให้อาคารใช้งานได้ตลอดอายุเวลาของอาคาร ถือว่า
เป็นการอนุรักษ์ให้อาคารยังคงอยู่ด้วย

การกัลปนาพระต�ำหนักเมื่อพิจารณาองค์
ประกอบจากล�ำดับชั้นความเปลี่ยนแปลง

เมื่อเปรียบเทียบการเปลี่ยนแปลงการกัลปนาเรือนจาก
ล�ำดบัชัน้การเปลีย่นแปลงของ Brand (1995) (ภาพที ่31) 
มีแตกต่างกัน ความส�ำคัญจากมากไปน้อย (ภาพที่ 32) 
เปลี่ยนแปลงน้อยที่สุดคือ สัญลักษณ์ แม้เป็นสิ่งที่
พจิารณาเพิม่เตมิ แต่ก็เป็นสิง่ทีม่กีารเปลีย่นแปลงน้อย ถ้า
เปลี่ยนแปลงมีแต่กรณีเปลี่ยนแปลงเพิ่มขึ้นตามฐานันดร
เจ้าของเรือนหรือการเพิ่มสัญลักษณ์ทางศาสนาเข้าไป 

โดยเครื่องแสดงฐานานุศักดิ์และแสดงเอกลักษณ์ของ
อาคาร ได้แก่ เครื่องล�ำยอง หน้าบัน หย่องหน้าต่าง สี  
องค์ประกอบต่อมาคือ โครงสร้างการเปล่ียนแปลงน้อย
คล้ายกับหลักการต้นทางในส่วนหลังคาและเรือน เมื่อมี
การเปล่ียนแปลงจะต้องท�ำตามรูปแบบเดิม ถ้าจะมี     
การต่อเติมมักไม่กระทบกับโครงสร้างเดิมจนเสียรูปแบบ 
และเปล่ียนแปลงมากที่ต่างจากหลักการในส่วนใต้ถุน
เน่ืองจากสามารถเพิ่มพื้นที่ทางตั้งได้ง่ายกว่าการต่อเติม
ทางราบ ส่วนของเปลือกอาคารมีการเปล่ียนน้อยมักใช้
วัสดุเดิมในส่วนวัสดุไม้ ส่วนวัสดุอื่นถ้ามีการเปลี่ยนจะหา
วสัดใุกล้เคียงทีส่ามารถทดแทนได้ หรอืวสัดใุหม่ทีม่คุีณค่า
เทียบเท่ากัน

พืน้ทีใ่ช้สอยส่วนผังยงัรกัษาไว้ตามเดมิ ความเปล่ียนแปลง
ยึดจากผังเดิมเป็นหลัก โดยเปลี่ยนจากอาคารพักอาศัย
เป็นอาคารสาธารณะ มีการเปลี่ยนตามหน้าที่ใช้สอย
กิจกรรมใหม ่ที่อาจมีการเปล่ียนแปลงไปอีกเมื่อมี        
ความต้องการในยุคสมัยที่เปล่ียนไปแต่ยังรักษาส่วนผัง
พระต�ำหนักไว้อย่างดี หากจ�ำเป็นต้องใช้งานนิยมใช้ส่วน
ใต้ถุน เครื่องเรือนเป็นของที่เปล่ียนไปพร้อมกับพื้นที่
ใช้สอยใหม่ทีเ่ปลีย่นไปด้วย ส่วนมากเป็นเคร่ืองเรอืนแบบ
ติดที่ซึ่งต่อเติมหลังกัลปนา เคลื่อนย้ายยาก เช่น อาสนะ 
ธรรมาสน์ งานระบบเป็นส่วนทีเ่พิม่เตมิเพือ่ความสะดวก
สบาย เช่น ไฟฟ้า ไฟฟ้าแสงสว่าง หรือปรับอากาศ เพื่อ
การใช้งานตามหน้าที่ใหม่และสมัยนิยม 

ภาพที่ 31-32  แผนภูมิแสดงล�ำดับชั้นการเปลี่ยนแปลงของ Steward Brand ที่มีการเปลี่ยนแปลงจากมากไปน้อย (บนลงล่าง) 
เมื่อเทียบกับแผนภูมิการกัลปนาที่จะมีการสลับบางล�ำดับแตกต่างกันจากองค์ประกอบเดียวกัน
ที่มา: Brand, 1995; ผู้เขียน, 2565



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

20  

สดุท้ายส่วนทีเ่ปลีย่นแปลงมากคอื ทีต่ัง้เมือ่เทยีบกบัหลกัการ 
ตั้งต้นที่ที่ตั้งเป็นสิ่งที่เปลี่ยนไม่ได้หรือเปลี่ยนน้อย เมื่อมี
การกลัปนาต้องมกีารเปลีย่นทีต่ัง้เป็นหลกัการตัง้ต้น และ
สามารถเปลี่ยนได้หลายครั้งตามความต้องการในการใช้

พื้นท่ี การเปล่ียนที่ตั้งในการกัลปนาจากความพิเศษของ
โครงสร้างที่ถอดประกอบได้และที่มาทางความเชื่อนั้น 
สามารถท�ำให้ยืดชีวิตของอาคารและใช้งานต่อมาจนถึง
ปัจจุบัน เปรียบเทียบเป็นตารางได้ ดังนี้

ตารางที่ 1  เปรียบเทียบลำ�ดับชั้นความเปลี่ยนแปลงกับการกัลปนาเรือน เรียงลำ�ดับตามการเปลี่ยนแปลงกัลปนาจาก
น้อยไปมาก

องค์ประกอบ ลำ�ดับชั้นการเปลี่ยนแปลง การกัลปนาเรือน

สัญลักษณ์ ไม่มีในหลักการ เป็นส่วนทีพ่จิารณาเพิม่เตมิหากแต่มคีวามส�ำคัญ 
มากในการวิเคราะห์สถาปัตยกรรมไทย เพราะ
สัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่สื่อถึงฐานานุศักดิ์ และ
เอกลักษณ์ของอาคาร จะถกูรกัษาไว้อย่างดมีาก 
มีการเปลี่ยนแปลงน้อย
หากมกีารต่อเตมิจะเป็นของทีม่ค่ีาเท่ากนัอย่าง
สัญลักษณ์ทางศาสนา

โครงสร้าง จะมีการเปลี่ยนแปลงน้อย เน่ืองจากเป็นงาน
ที่กระทบส่วนอื่นด้วยเมื่อมีการเปลี่ยนแปลง

มกีารเปลีย่นแปลงน้อยส่วนโครงสร้างไม้ หากมี
การเปล่ียนชิน้ส่วนใหม่จะมกีารหาชิน้ใหม่แบบ
เดยีวกนัมาทดแทน และจากการเป็นโครงสร้าง
ส�ำเร็จรูปท�ำให้รักษารูปทรงส่วนหลังคาและ
เรือนไว้ได้อย่างดี โดยมากนิยมการต่อเติม
โครงสร้างในส่วนใต้ถุนมากกว่า

เปลือกอาคาร มีการเปลี่ยนแปลงอยู่ตลอด ถ้าเสื่อมสภาพ  
จะมีการหาวัสดุทดแทนแบบเดียวกัน

มีการเปล่ียนแปลงอยู่ตลอด ถ้าเส่ือมสภาพ    
จะมกีารหาวสัดทุดแทนทีม่คุีณค่าทีเ่ท่ากนัหรอื
มากกว่าวัสดุเดิม

พื้นที่ใช้สอย มีการเปลี่ยนแปลงตามหน้าที่ใช้สอยใหม่และ
ผู้ที่เข้ามาใช้งานที่เปลี่ยนไป

รักษาผังไว้รูปแบบเดิมโดยหาหน้าที่ใช้สอยที่
เหมาะสมมาทดแทนพืน้ทีน่ัน้ กรณมีกีารใช้งาน
ใหม่จะใช้ในส่วนใต้ถุนมากกว่า

เครื่องเรือน มกีารเปลีย่นให้สอดคล้องกบัหน้าทีใ่ช้สอยใหม่
รวมถึงผู้ใช้งานที่เปลี่ยนไป

เน่ืองจากเม่ือมีการกัลปนามามักไม่พบเครื่อง
เรือนที่ติดมากับเรือน โดยเครื่องเรือนท่ีเคยใช้
เหล่านั้นอาจมีวิธีการจัดการในส่วนอื่น
ทั้งนี้ กลับพบการติดตั้งเครื่องเรือนที่ใช้เพื่อ
หน้าทีใ่ช้สอยใหม่ที่อาจเป็นการต่อเติมกึ่งถาวร



ณัฐปภัสร์ นิยะเวมานนท์

21  

งานระบบ มีการเปลี่ยนแปลงตามความต้องการของ
อาคารที่เปลี่ยนไปตามยุคสมัยและหน้าที่ใหม่

ตามหลักฐานนยิมตดิตัง้ช่วง พ.ศ. 2500 เป็นต้น
มาจากความต้องการของอาคารทีเ่ปลีย่นไปตาม
ยุคสมัยและหน้าที่ใหม่ ทั้งนี้ นิยมติดตั้งมากใน
ส่วนใต้ถุน

ที่ตั้ง ไม่มีการเปลี่ยนหรือมีการเปลี่ยนแปลงน้อย 
เป็นเพราะอาคารส่วนมากในฝั ่งตะวันตก     
มักเป็นการสร้างติดที่ตั้ง เป็นเรื่องยากที่จะ
เคลื่อนย้าย

มีการเปลี่ยนแปลงเสมอ และอาจมีการเปลี่ยน
มากกว่าหนึง่ครัง้ จากปัจจัยทางความเชือ่ ความ
ต้องการในการใช้งาน รวมถึงความพิเศษของ
ระบบโครงสร้างส�ำเร็จรูปของไทยที่สามารถ
ถอดประกอบได้

ที่มา: Brand, 1995; ผู้เขียน, 2565

ทั้งนี้ จากการวิเคราะห์ชั้นการเปลี่ยนแปลงที่แตกต่างกัน 
ท�ำให้เห็นความเปลี่ยนแปลงของการกัลปนามีเฉพาะตัว
อยู่มากจากการมองปัจจัยเชิงนามธรรมมากกว่ารูปธรรม 
การแฝงประโยชน์ซ่ึงการอนุรักษ์สถาปัตยกรรมแบบไทย 
ที่มีการปรับตัวตามยุคสมัยท่ีเชื่อมโยงกับบริบทและ  
ความเชื่อไทย ผ่านระบบฐานานุศักดิ์และศาสนาอย่าง
แนบแน่น 

สุดท้ายนี้เม่ือพิจารณาการกัลปนาเรือนให้เหมาะสมกับ 
ยุคสมัยและเทคโนโลยีในปัจจุบัน อาจเป็นแนวทางหนึ่ง 
ที่จะน�ำไปปรับใช้ในการอนุรักษ์มรดกสถาปัตยกรรมของ
ไทยในอนาคตได้ เม่ือคุณค่าเชิงนามธรรม การสามารถ
ย้ายทีต่ัง้หรอืแม้แต่การปรบัปรงุอาคาร อาจเป็นแนวทาง
ที่เหมาะสมในไทยอย่างน่าสนใจ

กิตติกรรมประกาศ

บทความนี้ได้รับทุนอุดหนุนการวิจัยและนวัตกรรมจาก
ส�ำนักการวิจัยแห่งชาติ

BIBLIOGRAPHY

Rūambunya i  “bū rana ”  Sā lāčhamlakma i 
Nưngrō̜ihāsip Pī Mō̜radok “nưngdīao” Naisiam. 
Prachāchātthurakit, 17 October 2012.

Brand, Stewart. (1995). How buildings learn. 
London: Penguin Putnam.

Damrong Rajanubhab. (2010). Tamnān wang kao 
(7th ed.). Bangkok: Saengdao Book.

Douglas, James. (2006). Building adaptation. 
Oxfordshire: Routledge.

Fine Arts Department. [n.d.]. Wat Ratdāthitthān. 

Retrieved December 20, 2021, from https://gis.
finearts.go.th/fineart/

ICOMOS Thailand. [n.d.]. Thailand charter. 

Retrieved May 27, 2021, from https://www.
icomosthai.org/THcharter/63546_Charter_
updated.pdf

Nangnoi Saksri. (1998). Rư̄an lūang. Bangkok: 
Muang Boran.



การกัลปนาพระต�ำหนกัสมัยรตันโกสนิทร์ตอนต้น จากมติกิารอนรุกัษ์สถาปัตยกรรม

22  

Pinraj Khanjanusthiti. (2004, January). Philosophical 
approach to conversation of Buddhis t 
monastery in Thailand, Bangkok. Manusya, 

96-109. 

Pinraj Khanjanusthiti. (2009). Kānʻanurak mō̜radok 

sathāpattayakam læ chumchon. Bangkok: 
Chulalongkorn University Printing House.

Pitchaya Soomjinda. (2012). Rāt pradittha phiphit 

thō̜ra rotsanā.  Bangkok: Wat Ratchapradit 
Sathit Mahasimaram.

Sathiankoset. (1971). Plūk rư̄an - tǣngngān 

praphēnī kīeokap chīwit (2nd ed.). Bangkok: 
samnakphim samākhom sangkhommasāt.

Sirisarn Mueanphothong. (2009). Monast ic 

endowments in the Sukhothai, Ayutthaya and 

Thonburi-Rattanakosin inscriptions. (Master’s 
Thesis, Silpakorn University).

Somkid Jirathutsanakul. (2001). Wat: phut sātsana 

sathāpattayakam Thai. Bangkok: Thammasat 
University Printing House.

UNESCO. [n.d.]. The Nara document on authenticity. 

Retrieved January 20, 2021, from https://whc.
unesco.org › document

Wikipedia. [n.d.].  Phra Tamnak Dǣng. Retrieved 
December 20, 2021, from https://th.wikipedia.
org/wiki/พระต�ำหนักแดง

Worrasit Tantinapatkul. (2007, September). Amnāt 
rat nư̄a thīwat: Sing thī hāi pai čhāk sangkhom 
Thai. NAJUA: History of Architecture and Thai 

Architecture, 5, 86-95.


