
 
 

180 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

ฟ้อนบวงสรวง : ศรัทธาคติ นาฏกรรมประดิษฐ์ และการสร้างพลังอำนาจเบา*  
FORN BUANG SUANG : THE FAITH ARTIFICIAL DRAMA AND SOFT POWER 

GENERATION 
 

ศุภกร ฉลองภาค1, ปัทมาวดี ชาญสุวรรณ2 

 Supakorn Chalongpak1, Pattamawadee Chansuwan2 
คณะศิลปกรรมศาสตร์และวัฒนธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม1,2 

Faculty of Fine-Applied Arts and Cultural Science, Mahasarakham University, Thailand.1,2 

Email : supakorn.ch2361@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
  การวิจัย ฟ้อนบวงสรวง : ศรัทธาคติ นาฏกรรมประดิษฐ์ และการสร้างพลังอำนาจเบา                
มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาการคติความเชื่อและการสร้างพลังอำนาจเบาในการฟ้อนบวงสรวง                    
2) เพ่ือศึกษารูปแบบของนาฏกรรมประดิษฐ์ในการฟ้อนบวงสรวง เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิธีการ
ศึกษาจากเอกสารและเก็บข้อมูลภาคสนามโดยการสังเกตและสัมภาษณ์ เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บ
ข้อมูล ได้แก่ แบบสังเกต และแบบสัมภาษณ์ จากกลุ่มผู้รู้ จำนวน 3 คน กลุ่มผู้ปฏิบัติ จำนวน 20 คน 
และกลุ่มบุคคลทั่วไป 20 คน แล้วนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีพรรณนาวิเคราะห์ 
  ผลการวิจัยพบว่า ฟ้อนบวงสรวงเป็นนาฏกรรมประดิษฐ์ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นเพื่อนำมาใช้
เป็นเครื่องมือสื่อสารโดยการใช้ร่างกาย สีหน้าและคำพูด น้ำเสียงที่ผ่านการปริวัตร การประพันธ์ให้
เกิดวรรณศิลป์ที่เกิดสุนทรียะในการรับฟัง เพื่อแสดงความคิด ความรู้สึก และความต้องการของผู้
แสดงที่สวมบทบาทในพื้นที่นั้น ๆ ที่กำหนดรูปแบบของการแสดง ทั้งแบบสามัญจนไปถึงวิจิตรเนื้อหา 
มีทั้งสมจริง และจินตนาการขึ้นมีสาระสำคัญ ฟ้อนบวงสรวงได้ถูกนำมาใช้เป็นเครื่องมือสื่อสารระหว่าง
บุคคล สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และสังคม โดยการสื่อสารตามความเชื่อและพิธีกรรมนั้น ๆ ฟ้อนบวงสรวงมี
ประวัติศาสตร์ยาวนานเป็นรากฐานที่เป็นทุนทางวัฒนธรรมกลายเป็น Soft Power อันเป็นที่ที่รู้จัก
และได้รับการชื่นชมจากคนทั่วโลก เมื่อผนวกกับพลังและศักยภาพอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ของไทย ที่
ประกอบด้วยศิลปินไทยที่มีความสามารถ ทีมงานบุคลากรเบื้องหลังที่มีทักษะและเชี่ยวชาญ และการ
สนับสนุนของภาครัฐ จะเป็นการสร้างโอกาสและผลักดันอุตสาหกรรมสร้างสรรค์นำรายได้เข้าประเทศ
และขับเคลื่อนเศรษฐกิจไทย ฟ้อนบวงสรวงยังเป็นการสร้างพลังอำนาจเบาที่ขับเคลื่อนให้เกิดการ
แพร่กระจายวัฒนธรรมให้เกิดเป็นการทำซ้ำและสร้างวัฒนธรรมให้เกิดเป็นประเพณีในทั่วทุกบริบท
พื้นที่ของชุมชน และยังสามารถสร้างแรงจูงใจให้ประชาชนหลายกลุ่มที่มีความแตกต่างกันทั้งเชื้อชาติ 
อาชีพ และสถานะทางสังคมให้มาแสดงออกถึงความศรัทธา โดยมี “นาฏกรรม” เป็นพลังในการ
ขับเคลื่อน ต้องการของตนเอง 
 
คำสำคัญ : 1. ฟ้อนบวงสรวง 2. ศรัทธาคติ 3. นาฏกรรมประดิษฐ์ 4. พลังอำนาจเบา 

 

*Received: September 11, 2023; Revised: October 24, 2023; Accepted: October 27, 2023    



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 181 

ABSTRACT 
  The Research Forn Buang Suang:  The faith artificial drama and soft power 
generation.  the objectives are 1)  to study the beliefs and the creation of light power 
in the sacrifice dance, 2) to study the form of the artificial dance in the sacrifice dance. 
It is qualitative research.  By means of a documentary study and collecting data from 
field observations and interviews.  The tools used for data collection were observational 
forms and interview forms.  from a group of knowledgeable people of 3 people, a 
group of practitioners of 20 people, and a group of general people of  20 people. The 
results of the data analysis were presented by descriptive analysis. 
  The results of the research showed that the sacrificial dance was an artificial 
dance that was created to be used as a communication tool by using the body. facial 
expressions and words overseen voice Composing produces literary arts that are 
aesthetically pleasing to listen to. to express the thoughts, feelings, and needs of actors 
who play roles in the space that determines the style of the performance Both ordinary 
and fine contents are both realistic and imaginative. Sacrifice dance has been used as 
a communication tool between people.  Sacred things and society by communicating 
according to beliefs and rituals.  Sacrifice dance has a long history as the foundation 
that is cultural capital, becoming soft power.  which is known and appreciated by 
people all over the world when combined with the power and potential of Thailand's 
creative industries that consists of talented Thai artists Skilled and expert behind-the-
scenes team and government support It will create opportunities and push creative 
industries to bring income to the country and drive the Thai economy. Sacrifice dancing 
is also the creation of a light power that drives the spread of culture to be reproduced 
and culture to be a tradition in all areas of the community.  And can also create 
incentives for many groups of people with different races, occupations and social 
status to express their faith, with "drama" as the driving force want their own. 
 
Keyword : 1. Forn Buang Suang 2. Faith 3. Artificial drama 4. Soft power  
 
1. ความสำคัญและที่มาของปัญหาที่ทำการวิจัย 
  ความหลากหลายทางวัฒนธรรมของอีสาน คือความหลากหลายของความเชื่อของกลุ่มคน 
ซึ่งทางสังคมศาสตร์ใช้คำว่า “ชาติพันธุ์” เพื่อแบ่งแยกความหลากหลายของวัฒนธรรมและกลุ่มคน 
โดยมีองค์ประกอบ เช่น ภาษา ความเชื่อ ศาสนา เครื่องมือเครื่องใช้ เปรียบเทียบวัฒนธรรมเพ่ือ
พิจารณาความแตกต่าง ความสัมพันธ์ของวัฒนธรรมและสภาพแวดล้อม และกลุ่มค วัฒนธรรมถือเป็น
สิ่งที่บรรพบุรุษสร้างข้ึน เพ่ือควบคุมพฤติกรรมของคนในสังคม โดยผ่านความเชื่อ ความเกรงกลัว และ
ความต้องการความมั่นคงทางจิตใจ แต่ละสังคมจะมีการสร้างวัฒนธรรมทีIเข้มแข็งจนมีอัตลักษณ์



 
 

182 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

ประจำชุมชน สามารถสืบทอดกลายเป็นประเพณีที่ชุมชนยอมรับ (กิจติพงษ์ ประชาชิต , 2554) อาทิ 
การฟ้อนรำที่ปรากฏในศาสนาและพิธีกรรมที่เปรียบดั่งเครื่องสักการะมงคลที่เทพเจ้าชื่นชมยินดีทั้งยัง
ถูกใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างสรรค์ และควบคุมสังคมให้มีความเป็นปกติสุข การฟ้อนรำในศาสนา
และพิธีกรรมนี้จึงได้รับการสนับสนุนอย่างเต็มท่ีจากระบบสังคม ทั้งในด้านบุคคล วัตถุ 
  วัฒนธรรมไทยเป็นเบ้าหลอมสำคัญของคุณลักษณะเด่นของความเป็นไทยและคนไทย บ่ง
บอกที ่มาของคุณสมบัติและอุปนิสัยอ่อนโยน อ่อนน้อม ถ่อมตน ความละเมี ยดละไม ใส่ใจใน
รายละเอียด ของคนไทย รวมถึงศิลปะในมวยไทย เอกลักษณ์เหล่านี ้ควรได้ร ับการเผยแพร่ให้
แพร่หลายยิ่งขึ้นในต่าง ประเทศ เพื่อส่งเสริมภาพลักษณ์ที่สร้างเกียรติภูมิให้กับความเป็นไทยและคน
ไทย ศิลปวัฒนธรรมหลัก ที่จะเผยแพร่แบ่งเป็น ๗ หมวดหมู่ ได้แก่ ศิลปะและหัตถกรรมไทย (Artistry 
and Craftsmanship) ดนตรีและนาฏศิลป์ (Music and Dramatic Arts) ธรรมเนียมและเทศกาล 
(Traditions and Festivals) วรรณศิลป์และนิทานพื้นบ้าน (Literature and Folklore) ภูมิปัญญา 
(Local Wisdoms)  อาหารไทย (Thai Food)  มวยไทย (Muay Thai)  โครงการแลกเปล ี ่ ยน 
(Exchange Programs) การส่งเสริมการปฏิสัมพันธ์ระหว่างคนไทยและชาวต่างชาติอันจะก่อให้เกิด
ทัศนคติที่ดี มิตรภาพระหว่างคนโดยตรง เป็นช่องทางให้ชาวต่างชาติรู้จักความเป็นไทยที่ลึกซึ้งขึ้น 
ขณะที่คนไทยก็จะได้รู้จักและเข้าใจชาวต่างประเทศมากยิ่งขึ้น เกิดเครือข่ ายระหว่างคนไทยกับชาว
ต่างประเทศในกลุ่มวัยต่าง ๆ ทั้งยังจะเปิดช่องทางที่นำไปสู่บรรยากาศและโอกาสของความร่วมมือ
และการสร้างสรรค์สิ่งที่เป็นประโยชน์ร่วมกันต่อไป ลักษณะโครงการมีหลากหลาย  
  การสร้างพลังอำนาจเบา (soft power) เป็นเรื่องของการจัดการอำนาจอย่างมียุทธวิธีและ
อาศัยวาระนำทางโดยชี้ให้เห็นว่า soft power จะประสบความสำเร็จเมื่อพร้อมด้วย 1) วาระที่จูงใจ 
2) ความร่วมมือจากทุกฝ่าย 3) ทรัพยากรทางอำนาจที่มีพลังในการโน้มน้าวและเข้าถึงผู้คน และ 4) 
การจัดการเพื่อให้มั่นใจว่า soft power จะบังเกิดผลในชาติเป้าหมายโดยรวมเรื่องของความพยายาม
สร้างปฏิกิริยาตอบรับในชาติเป้าหมายให้มากที่สุด (ฐณยศ โล่ห์พัฒนานนท์ , 2565) นโยบายต่อเนื่อง
ในการสนับสนุน Soft Power และอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ของไทย มุ่งส่งเสริมวัฒนธรรม 5 F ที่เป็น 
Soft Power ของไทยให้กลายเป็นสินค้าทางส่งออกทางวัฒนธรรมสำคัญของไทย อาหาร (Food) 
ภาพยนตร์และวีดิทัศน์ (Film) การออกแบบแฟชั่นไทย (Fashion) ศิลปะการป้องกันตัวแบบไทย 
(Fighting)  เทศกาลประเพณีไทย (Festival)  ทั ้งนี ้ เอกลักษณ์วัฒนธรรมไทย มีประวัติศาสตร์
ยาวนาน เป็นรากฐานที่เป็นทุนทางวัฒนธรรม สะท้อนผ่านอาหาร ศิลปะ วัฒนธรรม บันเทิง เพลง 
ภาพยนตร์ และสถานที่ท่องเที่ยว กลายเป็น Soft Power ของไทย ให้ที่เป็นที่รู้จักและได้รับการชื่นชม
จากคนทั่วโลก หากพลังและศักยภาพอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ของไทย ที่ประกอบด้วยศิลปินไทย ที่มี
ความสามารถ ทีมงานบุคลากรเบื้องหลังที่มีทักษะและเชี่ยวชาญ และการสนับสนุนของภาครัฐ(ธนกร 
วังบุญคงชนะ, 2565) ถือเป็นการสร้างโอกาสและช่องทางใหม่ๆ ผลักดันอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ และ 
Soft Power กลายเป็นสินค้าทางส่งออกทางวัฒนธรรมสำคัญของไทย  
  ฟ้อนบวงสรวง เป็นนาฏกรรมที่สร้างขึ้นเพื่อใช้ในพิธีกรรมเพื่อสักการะสังเวยโดยได้นำเอา
ความเชื่อความศรัทธาผ่านกระบวนการนาฏยประดิษฐ์จนเกิดเป็นนาฏกรรมในพิธีกรรมฟ้อนบวงสรวง 
และได้นำเข้ามาเป็นเครื่องมือสื่อสารประเภทหนึ่งที่ใช้ ร่างกาย คำพูด สีหน้า และน้ำเสียงเพ่ือเป็นการ
ส่งผ่านการแสดงออกทางความคิด ความรู้สึก และความต้องการของผู้แสดงทั้งที่สวมบทบาทเป็น



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 183 

ตนเองหรือที่ถูกกำหนดขึ้น รูปแบบของ การแสดงมีทั้งแบบสามัญจนไปถึงวิจิตรเนื้อหามีทั้งสมจริง
และจินตนาการขึ้น โดยมีสาระสำคัญ คือ แนวคิดหรือแก่นของการแสดงอยู่ที่บทประพันธ์ของการ
แสดง การแสดงที่เกิดขึ้นมีทั้งในเวลาปกติและโอกาสพิเศษ เมื่อมนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นสังคม นาฏกรรม
จึงถูกนำมาใช้เป็นเครื่องมือสื่อสารระหว่างบุคคลและสังคม โดยมีรูปแบบการสื่อสารที่แตกต่างกัน
ออกไปตามรสนิยมและนโยบายการปกครองของผู้ปกครองหรือผู้นำรวมทั้งการนำไปใช้ใน โอกาสต่าง 
ๆ ทำให้บทบาทหน้าที ่ของนาฏกรรมเกิดความหลากหลายมากขึ ้น (มณิศา วศินารมณ์, 2562) 
นาฏกรรมที่เกิดขึ้นในพิธีกรรมจึงไม่สามารถแยกแยะอย่างชัดเจนได้ นาฏกรรมการบวงสรวงจึงไม่ได้มี
เพียงหน้าที่เป็นเครื่องยกระดับจิตใจหรือเพื่อใช้ให้เกิดความบันเทิงอารมณ์ แต่นาฏกรรมมีอำนาจใน
การขับเคลื่อนและสร้างแรงจูงใจได้หลากหลายทางและยังมีผลต่อสภาพจิตใจของมนุษย์  
  ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษา นาฏกรรมประดิษฐ์ที ่สร้างขึ้นจากความศรัทธาของการฟ้อน
บวงสรวงสักการะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในสังคมอีสานเพื่อให้เห็นถึงความสัมพันธ์กับชุมชนอีสาน ความเป็นมา 
รวมทั้งรูปแบบของนาฏกรรมที่ถูกประดิษฐ์สร้างในการฟ้อนบวงสรวง รวมไปถึงการสร้างพลังอำนาจ
เบา (Soft Power) มาผ่านกระบวนการวิเคราะห์ข้อมูลโดยใช้แนวคิดและทฤษฎีหลักทางด้าน
มานุษยวิทยาและนาฏยศิลป์มาร่วมอธิบายปรากฏการณ์ ผลการศึกษาจะทำให้เกิดองค์ความรู้
ทางด้านศิลปะการแสดง ทั้งนี้ยังเป็นการยกระดับงานวิจัยทางด้านนาฏยศิลป์และงานวิจัยทางด้าน
ศิลปกรรมศาสตร์ ให้เกิดมิติที ่สัมพันธ์กับสังคมวัฒนธรรมอย่างเป็นระบบซึ่งจะเป็นข้อมูลที ่เป็น
ประโยชน์ทางวิชาการและยังเป็นการอนุรักษ์สืบสานและพัฒนาศิลปะการแสดงท้องถิ่นของภาคอีสาน
ให้มีมาตรฐานในระดับท้องถิ่นได้อีกทางหนึ่ง 
 
2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  2.1 เพ่ือศึกษาการคติความเชื่อและการสร้างพลังอำนาจเบาในการฟ้อนบวงสรวง 
  2.2 เพ่ือศึกษารูปแบบของนาฏกรรมประดิษฐ์ในการฟ้อนบวงสรวง 
   
3. ประโยชน์ที่ได้รับจากการวิจัย 
  3.1 ทำให้ทราบถึงคติความเชื่อและการสร้างพลังอำนาจเบาในการฟ้อนบวงสรวง 
  3.2 ทำให้ทราบถึงรูปแบบของนาฏกรรมประดิษฐ์ในการฟ้อนบวงสรวง 
 
4.วิธีดำเนินการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการเก็บรวมรวม
ข้อมูล จากเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องอีกทั้งการเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนามโดยกำหนดกรอบ
และข้ันตอนของระเบียบวิธีวิจัยดังนี้ ประชากรกลุ่มตัวอย่างในการวิจัย 1) กลุ่มผู้รู้ (Key  Informant) 
ได้แก่ (1) ดร.ฉวีวรรณ พันธุ ศิลปินแห่งชาติผู้เชี่ยวชาญทางด้านฟ้อนอีสาน (2) รองศาสตราจารย์ ดร.
ปัทมาวดี ชาญสุวรรณ ผู ้เช ี ่ยวชาญทางด้านนาฏกรรม (3) ว่าที ่ร ้อยตรี ดร.ชัยนาทร์ มาเพ็ชร 
ผู้เชี ่ยวชาญทางด้าน นาฏกรรมและคีตกรรมอีสาน 2) กลุ่มผู้ปฏิบัติ (Casual Informant) ได้แก่ 
ผู้เข้าร่วมการฟ้อนบวงสรวง จำนวน 20 คน 3) กลุ่มบุคคลทั่วไป (General Informants) โดยใช้วิธีสุ่ม
แบบก้อนหิมะ (Snowball Sampling) จำนวน 20 คน เครื่องมือที่ใช้ในการเก็บรวบรวมข้อมูล คือ        



 
 

184 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

1) แบบสัมภาษณ์ ได้แก่ แบบสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้างและแบบสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง                    
2) แบบสังเกต ได้แก่ แบบสังเกตแบบมีส่วนร่วมและแบบสังเกตไม่มีส่วนร่วม การเก็บรวบรวมข้อมูล
ภาคสนามการวิจัยครั้งนี้ ใช้ข้อมูลภาคสนามเป็นหลักประกอบด้วย 1) การสัมภาษณ์แบบมีโครงสร้าง
และไม่มีโครงสร้าง สัมภาษณ์ผู้รู้ เพื่อให้ทราบถึงข้อมูลเพื่อนำมาสังเคราะห์ วิเคราะห์เพื่อให้ ได้มาซึ่ง
คำตอบของการวิจัย โดยการสัมภาษณ์ทุกครั้งผู้วิจัยจะติดต่อทางโทรศัพท์ไปยังผู้ให้ข้อมูลเพื ่อนัด
หมายการสัมภาษณ์ เพื่อให้การเก็บข้อมูลทุกครั้งเป็นไปด้วยความเรียบร้อย การจัดกระทำข้อมูลและ
การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยจัดกระทำข้อมูลโดยการนำข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ การสังเกต มา
ตรวจสอบ ความถูกต้อง และจัดกลุ่มของข้อมูลตามความมุ่งหมายของการวิจัยการวิเคราะห์ข้อมูล 
ผู้วิจัยได้นำเสนอการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยใช้เทคนิคการตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า 
(Triangulation Technique) และนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูลในลักษณะพรรณนาวิเคราะห์ 
(Descriptive analysis)  
 
5. ผลการวิจัย 
  การวิจัยเรื่องฟ้อนบวงสรวง : ศรัทธาคติ นาฏกรรมประดิษฐ์ และการสร้างพลังอำนาจเบา 
ผู้วิจัยได้ทำการแบ่งผลการวิจัยดังนี้ 
   5.1 ผลการศึกษาการคติความเชื่อและการสร้างพลังอำนาจเบาในการฟ้อนบวงสรวง พบว่า 
พิธีกรรมส่วนใหญ่มักจะเกิดมาจากความเชื่อ ค่านิยม และสิ่งที่มีอิทธิพลต่อการดำรงชีวิต และอิทธิพล
ของศาสนาที่มีต่อคนในท้องถิ่น ส่วนนาฏกรรมได้เกิดขึ้นตามห้วงของกาลเวลาในปัจจุบัน และดำเนิน
ไปตามวิถีประสบการณ์ความรู้ความคิดที่นำมา สู่การสร้างสรรค์นาฏกรรมที่เป็นเครื่องมือสะท้อน
สังคมผ่านการตีความ ออกแบบการแสดงตามความเชื่อที่อาศัยนาฏกรรมสู ่พิธีกรรมอันดีงามดัง
พิธีกรรม “ฟ้อนบวงสรวง” ที่ปรากฏในสังคมอีสานมีความเชื่อตั้งแต่บรรพชนในแทบทุกพื้นที่ของ
สังคมชาวอีสาน ซึ่งจากการสัมภาษณ์ วิวัฒน์ วอทอง (2565) กล่าวว่า ความเชื่อของคนอีสาน เป็น
พลังความเชื่อพื้นฐานที่คนอีสานส่วนใหญ่นำมาเป็นคติในทุกด้าน เพื่อเป็นการสร้างความมั ่นใจ               
พลังความคิด ปัญญาในการแก้ปัญหาหรือปรับตัว การสร้างแรงบันดาลใจ จนกระทั่งทำให้เกิด             
ความสามัคคี ในชุมชน พิธีกรรมต่อสิ่งที่เหนือธรรมชาติที่ไม่มีตัวตน จากอดีตจนปัจจุบันนำนาฏกรรม
มาใช้ในการฟ้อนขอฝน รักษาโรค สู่ขวัญ และการบวงสรวงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
  ฟ้อนบวงสรวงเป็นนาฏกรรมประดิษฐ์ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นเพื่อนำมาใช้เป็นเครื่องมือ
สื่อสารโดยการใช้ร่างกาย สีหน้าและคำพูด น้ำเสียงที่ผ่านการปริวัตร การประพันธ์ให้เกิดวรรณศิลป์ที่
เกิดสุนทรียะในการรับฟัง เพื่อแสดงความคิด ความรู้สึก และความต้องการของผู้แสดงที่สวมบทบาท
ในพื้นที่นั้น ๆ ที่กำหนดรูปแบบของการแสดง ทั้งแบบสามัญจนไปถึงวิจิตรเนื้อหา มีทั้ งสมจริง และ
จินตนาการขึ้นมีสาระสำคัญ คือ แนวคิดหรือแก่นของการแสดงที่มักอยู่ที่บทประพันธ์ของการแสดงที่
เกิดขึ้นในเวลาปกติและโอกาสพิเศษ เมื่อมนุษย์อยู่ร่วมกันเป็นสังคม ฟ้อนบวงสรวงได้ถูกนำมาใช้เป็น
เครื่องมือสื่อสารระหว่างบุคคล สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และสังคม โดยการสื่ อสารตามความเชื่อและพิธีกรรม           
นั ้น ๆ ด้วยฟ้อนบวงสรวง เป็นการแสดงให้เป็นแบบอย่างการเล่าเรื ่องราว ประวัติศาสตร์และ
ประสบการณ์ให้เห็นภาพ ทั้งยังเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว โน้มน้าวทางจิตใจ รวมทั้งความคิด และการ
ปฏิบัติ ฟ้อนบวงสรวงถือเป็นสิ่งสำคัญในการทำหน้าที่เป็นเครื่องมือที่มนุษย์ใช้แสดงออกทางความคิด



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 185 

ความรู ้สึกและความต้องการของตนเอง ผู ้ว ิจัยได้ทำการแบ่งประเภทของความเชื ่อในการฟ้อน
บวงสรวง ออกเป็น 4 ประเภท ดังนี้ 1.1) ความเชื่อต่อเทพเทวดา คนอีสานเชื่อว่า “แถน” หรือพระ
ยาแถน เป็นเทพเจ้าผู้สร้างโลกให้ทุกชีวิตอาศัยอยู่ร่วมกันอย่างมีกฎเกณฑ์ ที่สามารถขอให้ฝนตกต้อง
ตามฤดูกาล เพื่อทำไร่ไถนา รวมถึงช่วยเหลือเมื่อเจ็บป่วย ซึ่งเป็นความเชื่อที่นำเอาพระยาแถนมายึด
โยงเกาะเกี่ยวจิตใจคนในชุมชนสมาชิกหลักที่เป็นแก่นคือผู้หญิงล้วนมีแม่ครูใหญ่ผู้เป็นหัวหน้าประกอบ
พิธีในฐานะผู้ส่งสารถึง “พระยาแถน” และ ผู้สืบทอดภาระหน้าที่สำคัญนี้ตามสายตระกูลผู้กระทำพิธี
และผู้เข้าร่วมพิธีมีลักษณะอารมณ์และการแสดงออกจากพลังศรัทธาที่มีต่อ พระยาแถน โดยใช้ความ
เชื่อมั่นศรัทธาในการต่อสู้กับการเจ็บไข้ได้ป่วย ผ่อนคลาย ลดความตึงเครียดจิตใจปลอดโปร่ง ไร้วิตก
กังวลจนอาการดีขึ้นหรือหายขาด ทั้งนี้ยังเป็นการสร้างเสริมจิตสำนึกรำลึกถึงบรรพชนด้วยความนอบ
น้อม กตัญญูต่อบุพการีรักใคร่ปรองดองในเครือญาติและลูกหลานแถนด้วยกัน ทั้งยังเกิดความศรัทธา
จนสืบทอดต่อกันกลายเป็นจารีตกำเนิดประเพณีและวัฒนธรรม มีรากฐานมาจากความเชื่อความ
ศรัทธา ประสบการณ์แต่ละปัจเจกบุคคลนำไปสู่พิธีกรรมเป็นสื่อผ่านที่ทำให้เกิดความสำเร็จตาม
เป้าประสงค์ และมีกำลังใจในการใช้ชีวิต 1.2) ความเชื่อต่อบรรพบุรุษ ชาวอีสานเชื่อว่า การที่สังคม
เกิดความไม่เป็นปกติสุข เกิดการเจ็บป่วยมาจาก การลบหลู่ การไม่เคารพ ต่อผีบรรพบุรุษ จะทำให้
ท่านโกรธ และเกิดอาเพศ เกิดภัย อันตรายต่าง ๆ รวมถึงอาการเจ็บป่วยที่จะต้องใช้เวทมนต์คาถาใน
การขับไล่ และต้องมีพิธีกรรมเซ่นไหว้ บวงสรวงบรรพบุรุษ หรือสิ่งที่เป็นพลังนามธรรมที่มองไม่เห็น 
เพื่อให้เกิดความปกติสุขในสังคม 1.3) ความเชื่อในพระพุทธศาสนา การบูชาพระรัตนตรัยเป็นสิ่งที่
เชื่อมโยงพิธีกรรมที่มีความเชื่อเรื่องผีการทำบุญ อุทิศส่วนกุศลให้แก่บรรพบุรุษก่อนประกอบพิธีกรรม 
ก่อนทำพิธีกรรมฟ้อนบวงสรวงนั้น ก็จะต้องการบูชาพระรัตนตรัย ถวายเครื่องสังฆทาน เพื่อเป็นการ
อธิษฐานจิต อุทิศส่วนกุศลให้วิญญาณบรรพบุรุษ ก่อนที่จะเริ่มฟ้อนเพ่ือบวงสรวงถวาย 1.4) ความเชื่อ
ในศาสนาพราหมณ์ คติความเชื่อศาสนาพราหมณ์ได้รับอิทธิพลอย่างสูงจากศาสนาผี ซึ่งเป็นศาสนา
พื้นเมืองดั้งเดิม เช่น ข้อปฏิบัติของพราหมณ์ การบวงสรวง และการบูชาผี ทำให้มี อัตลักษณ์เป็นของ
ตนเอง ความเชื่อการบนบาน บวงสรวงนี้มีแหล่งกำเนิดจากพราหมณ์ตั้งแต่ก่อนพุทธกาลที่นิยม ทำพิธี
มหายัญด้วยการฆ่าสัตว์ สังเวยเทพเจ้าจากการที่ได้ตามต้องการแล้ว เช่น ม้าที่ใช้เป็นพาหนะในการสู้
รบ ภายหลังเสร็จศึกแล้วจะถูกฆ่าสังเวยเทพเจ้าที่ตนบนบานไว้          
  ฟ้อนบวงสรวง เกิดจากความเชื่อที่สร้างให้เกิดพิธีกรรมซึ่งมีหลักฐานทางโบราณคดีบนกลอง
มโหระทึกที่ขุดพบในแถบอุษาคเนย์ ปรากฏภาพชนเผ่ามีการ ฟ้อนรำและเป่าแคน มีความคล้าย
พิธีกรรมลำผีฟ้า ผีแถนในสังคมอีสาน ที่เป็นการฟ้อนในพิธีกรรม โดยใช้ร่างกายเป็นแบบอิสระไปตาม
จังหวะของเสียงแคน เพื่อใช้สื่อสารกับเทพเทวดา สิ่งศักดิ์ในพื้นที่ชุมชน สิ่งนี้ถือได้ว่าเป็นการหล่อ
หลอมปลูกฝังคติศรัทธาผ่านการปฏิสัมพันธ์ ผ่านพิธีกรรม ที่เป็นเครื่องบ่งชี้ถึงความเจริญ รุ่งเรืองของ
สังคมในอดีต แสดงให้เห็นวัฒนธรรมชุมชนอันทรงคุณค่าที่มีความสัมพันธ์กับโครงสร้างและพฤติกรรม
ของคนในชุมชนที่ใช้ศิลปะการฟ้อนรำเป็นตัวกลางในการสื่อสารและถวายเป็นเครื่องสักการะบูชาแก่
สิ่งต่าง ๆ ทั้งในพิธีพราหมณ์ พิธีพุทธ และพิธีกรรมต่าง ๆ อันหลากหลายชาติพันธุ์ การฟ้อนใน
พิธีกรรมมีพัฒนาการมาอย่างต่อเนื่องจากอดีตจนปัจจุบันที่เข้ามามีบทบาทในประเพณีและยกระดับ
ประเพณีของจังหวัดจนขึ้นมาเป็นวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าในพื้นที่ ที่ควรอนุรักษ์สืบสาน หากแม้มีการ
เปลี ่ยนแปลงแต่ยังคงนัยยะสำคัญที ่ใช้เป็นเครื ่องบูชา สักการะ บวงสรวง แก่สิ ่งต่าง ๆ ตาม



 
 

186 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

เป้าประสงค์ในแต่ละบริบทนั้น ๆ  การฟ้อนในประเพณีที่เป็นสิ่งคลายเครียดจากการทำงาน ได้กลาย
มาเป็นเครื่องสักการะอันสูงสุด และเป็นส่วนสำคัญ เพราะในแต่ละพิธีนั้นจะต้องศิลปะการฟ้อนที่
นำมาบวงสรวง สมโภช แม้กระทั่งถวายแด่สถาบันพระมหากษัตริย์ แต่หนึ่งสิ่งในปัจจุบัน การฟ้อน
บวงสรวง ได้เกิดกระแสนิยมไปทั่วทุกภูมิภาค โดยเฉพาะในสังคมอีสานที่ต่างนำเอาวัฒนธรรมการ
ฟ้อนรำเข้ามามีบทบาทหน้าที่สำคัญ เช่น การฟ้อนที่รวบรวมจำนวนประชาการในพื้นที่เข้ามาร่วม
ฟ้อน จำนวน 5000 – 10000 คน ไม่ว่าจะเป็นการสมโภชเมือง การบวงสรวงบรรพบุรษผู้ก่อตั้ง 
อนุสาวรีย์ ศาสนสถาน ศาลเจ้าที่ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งชั้นฟ้า ชั้นดิน ฟ้อนบวงสรวง จึงมีความสำคัญแก่ผู้คน
ในสังคมระดับภูมิภาค จนลงมาถึงระดับชุมชน ที่มีพัฒนาการและสร้างอัตลักษณ์สะท้อนให้พื ้นที่
ชุมชนนั้น ๆ ได้ออกไปสู่ระดับชาติจนถึงสากลโลก อีกท้ังยังเป็นหนึ่งพลังอำนาจเบาที่ขับเคลื่อนให้เกิด
มีการฟ้อนบวงสรวงสิ่งศักดิ์ในทั่วทุกพื้นที่ และยังเป็นการสร้างภาพลักษณ์ที่งดงามให้แก่บริบทชุมชน
ขนาดย่อยไปถึงขนาดใหญ่ รวมไปถึงการสร้างเศรษฐกิจให้แก่พื้นที่ และดึงดูดให้เกิดการท่องเที่ยว
นโยบายการท่องเที่ยวเมืองรอง เกิดการทำซ้ำจนกลายเป็นประเพณีประจำปีที่ยิ่งใหญ่ของทั่วทุกชุมชน 
  ฟ้อนบวงสรวงเป็นเอกลักษณ์ของวัฒนธรรมไทย มีประวัติศาสตร์ยาวนานเป็นรากฐานที่เป็น
ทุนทางวัฒนธรรม กลายเป็น Soft Power อันเป็นที่ที่รู้จักและได้รับการชื่นชมจากคนทั่วโลก เมื่อ
ผนวกกับพลังและศักยภาพอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ของไทย ที ่ประกอบด้วยศิลปินไทยที ่มี
ความสามารถ ทีมงานบุคลากรเบื้องหลังที่มีทักษะและเชี่ยวชาญ และการสนับสนุนของภาครัฐ จะ
เป็นการสร้างโอกาสและผลักดันอุตสาหกรรมสร้างสรรค์และ Soft Power กลายเป็นสินค้าทางส่งออก
ทางวัฒนธรรมสำคัญของไทย นำรายได้เข้าประเทศและขับเคลื่อนเศรษฐกิจไทย 

 
ภาพที่ 1 สรุปคติความเชื่อและการสร้างพลังอำนาจเบาในการฟ้อนบวงสรวง 

 
  5.2 รูปแบบของนาฏกรรมประดิษฐ์ในการฟ้อนบวงสรวง ผู้วิจัยได้นำเสนอฟ้อนบวงสรวงที่
เป็นประเพณีสำคัญของแต่ละจังหวัด โดยเป็นการบวงสรวงอนุสาวรีย์รูปบุคคลในประวัติศาสตร์ของ 3 
พ้ืนที่ ดังนี้ 



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 187 

     5.2.1 ฟ้อนบวงสรวกรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม จังหวัดอุดรธานี เป็นการการแสดงพลัง
แห่งความศรัทธาต่อ "พลตรีพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม" และเป็นวันประกาศ
ให้ชาวไทย ชาวโลก รับรู้ถึงความศรัทธาอันยิ่งใหญ่ของชาวอุดรธานี จนประจักษ์เป็นงาน เทศกาล
ประเพณีสำคัญ พร้อมทั้งกลายเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าของประเทศไทย 
 

 
 

ภาพที่ 2 ภาพมุมสูงฟ้อนบวงสรวงกรมหลวงประจักษ์ฯ จังหวัดอุดรธานี 
ที่มา : สำนักข่าวกรมประชาสัมพันธ์, 2565 

 
     รูปแบบการฟ้อนบวงสรวง ใช้ท่าฟ้อนแบบนาฏยศิลป์อีสานคือการใช้เท้า เช่น การย่ำ
เท้า อีกสิ่งหนึ่งที่บ่งบอกถึงความเป็นอีสานคือเนื้อร้องและทำนองเพลง ความหมายของท่าฟ้อนจึง
เป็นไปตามเนื ้อ ร้องที ่กล่าวถึงประวัติการก่อตั ้งเมืองอุดรธานีของกรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม                 
ด้วยความร่วมมือของชาวเมืองอุดรหลายกลุ่มที่ได้รับมอบหมายให้ไปฝึกซ้อมและพัฒนาท่าฟ้อน จึงไม่
มีรูปแบบท่าฟ้อนที่แน่นอนในยุคแรก แต่เมื่อหลายฝ่ายให้ความสำคัญจึงเห็นถึงพลังความร่วมมือ อัน
เป็นไปด้วยจิตวิญญาณของลูกหลานชาวอุดรธานี จึงได้เกิดมีกระบวนท่าฟ้อนที่ตายตัวและมีการฝึกหัด 
อย่างจริงจังและเป็นระบบอย่างพร้อมเพรียงของหน่วยงานต่าง ๆ  ในจังหวัดอุดรธานี ประเพณีฟ้อน
บวงสรวง จึงถูกกล่าวถึงอย่างกว้างขวางทั่วประเทศเป็นพลังดึงดูดนักท่องเที่ยวให้มาเที่ยวชมงาน
เทศกาล อย่างล้นหลามทุกปี  
     การแต่งกายนิยมสวมเสื้อแขนกระบอกผ้าไหม-ฝ้ายสีแสด สวมผ้าซิ่นหรือผ้าถุงมัดหมี่
ขิดย้อมคราม พาดผ้าเบี ่ยง หรือสไบ ทัดด้วยดอกทองกวาว หรือดอกจาน ในถือมาลัยกร ฟ้อน
บวงสรวงด้วยเพลง ฟ้อนบวงสรวง กรมหลวงประจักษ์ (คอนสวรรค์) นับเป็น  
    ประเพณีฟ้อนบวงสรวงกรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม ได้กลายเป็นงานประจำปีของ
จังหวัดอุดรธานี นอกจากจะเป็นที่ภูมิใจของชาวอุดรธานีแล้ว ประเพณีฟ้อนบวงสรวงยังได้ส่งอิทธิพล
ไปเขตพื้นที่ท้องถิ่นของจังหวัดอุดร กิจกรรมในลักษณะการฟ้อนเพื่อบวงสรวงอีกหลายแห่ง เช่น ที่
อำเภอประจักษ์ศิลปาคม ประชาชนได้ร่วมมือกัน สร้างอนุสาวรีย์และจัดการฟ้อนบวงสรวงประจำปี 
ในลักษณะที่คล้ายกับส่วนของจังหวัดมีการนำรูปแบบท่าฟ้อนและเพลงประกอบการฟ้อนบวงสรวงไป
ใช้ และในช่วงหลายปีที่ผ่านมา การฟ้อนบวงสรวง ในลักษณะการนำคนจำนวนมากมาร่วมฟ้อนในงาน



 
 

188 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

ครบรอบการก่อตั้งจังหวัดต่าง ๆ ได้มีการกล่าวอ้างถึงจังหวัด อุดรธานีว่าเป็นต้นแบบในการจัดงาน 
แนวคิดการฟ้อนบวงสรวงไปจากจังหวัดอุดรธานีเช่นเดียวกัน สิ่งนี้สะท้อนถึ งพลังแห่งความสามัคคี
ของ ชาวอุดรธานีในการแสดงออกถึงความจงรักภักดีต่อกรมหลวงประจักษ์ศิลปาคมจนเป็นที่ประจักษ์ 
และเป็นการส่งเสริมการท่องเที่ยวจนเกิดการนำงานประเพณีฟ้อนบวงสรวงมาจัด ขึ้นในวันที่ระลึกการ
ก่อตั้งเมือง เพื่อเป็นการแสดงถึงความกตัญญู ระถึงคุณงามความดีของบรรพบุรุษ ของตนเองใน
ลักษณะเดียวกัน ฟ้อนบวงสรวงกรมหลวงประจักษ์ศิลปาคม ถือเป็นจุดแรกเริ่มของการฟ้อนบวงสรวง
ในการสมโภชน์เมือง และได้มีการนำเอาภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้ามาร่วมให้เกิดบทบาทและเป็นการสร้าง
เศรษฐกิจ นอกจจากนี้ยังแฝงคตินัยนะผ่านท่าฟ้อน เครื่องแต่งกาย บทร้อง และองค์ประกอบอื่น ๆ 
เพื่อสร้างความสามัคคี ให้แก่ชุมชนและอีกหลากชาติพันธุ์ที่อาศัยอยู่สังคมเมืองอุดรหล่อหลอมให้เกิด
เป็นภาพวัฒนธรรมจ้อง จนเกิดกลายเป็นกระแสแห่งความนิยมของวัฒนธรรมความเชื่อที่นำเอา
นาฏกรรมเข้าใช้เป็นเครื่องมือในการสื่อสาร 
    5.2.2 ฟ้อนบวงสรวงท้าวสุรนารี จังหวัดนครราชสีมา เป็นการเปิดโอกาสให้เหล่าสตรีได้
ออกมาพบปะสังสรรค์ แลกเปลี่ยน ความคิดเห็น และนำเสนอความสามารถและความงดงามของ
เครื่องแต่งกายที่ตนเองได้สวมใส่ต่อผู้อื่น  อีกทั้งยังเป็นการเข้าร่วมกิจกรรมทาง สังคมของกลุ่มชาว
สตรีในจังหวัดนครราชสีมาที่มักจะนัดหมาย รวมตัวกันเพื่อมาแสดงออกความเคารพ ต่อวีรสตรีผู้กล้า
หาญนับเป็นกิจกรรมรวมพลังทางสังคมในอีกมิติหนึ่ง  
 

 
 

ภาพที่ 3 ฟ้อนบวงสรวงท้าวสุรนารี จังหวัดนครราชสีมา 
ที่มา : สำนักวัฒนธรรม จังหวดันครราชสีมา, 2565 

 
      บริบททางวัฒนธรรมโคราชในการฟ้อนบวงสรวงท้าวสุรนารี การฟ้อนบวงสรวงท้าว
สุรนารี ถือเป็นมหรสพเพื่อการเฉลิมฉลองอย่างหนึ่ง ประกอบไปด้วยศิลปะ และวัฒนธรรมต่าง ๆ ที่
บ่งบอกถึงเอกลักษณ์ท้องถิ ่นโคราช สะท้อนออกมาอย่างน่าสนใจปรากฏในหลายลักษณะ เช่น                 
1) ภาษาโคราช องค์ประกอบหนึ่งที่สำคัญของการรำบวงสรวงนั้นคือ คำร้องหรือภาษาที่ใช้ใน การ
สื่อสารเรื่องราว ในการรำบวงสรวงท้าวสุรนารีมีการประพันธ์เนื้อร้อง เพ่ือการรำบวงสรวงขึ้นเป็นกรณี
เฉพาะคือ เนื้อร้องสดุดีวีรกรรมท้าวสุรนารี ประพันธ์โดย นายประจวบ สว่างพลกรัง อดีตผู้อำนวยการ



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 189 

โรงเรียนเทพนิมิตร อำเภอครบุรี จังหวัดนครราชสีมา ในปี พ.ศ.2539 ซึ่งยังคงใช้อยู่จนกระทั่งปัจจุบัน 
2) ทำนองเพลงโคราชและวงมโหรีโคราช ได้มีการประพันธ์เนื้อร้องขึ้นมาใหม่และเลือกใช้ทำนองเพลง 
สรภัญญะเป็นทำนองหลักในการร้อง เนื่องจากเป็นการสวดและร้องเพลงพื้นบ้ านประเภทหนึ่งที่มี 
ลักษณะเนื้อหาจะเกี่ยวข้องกับศาสนา บาปบุญคุณโทษ หรือยกย่องสรรเสริญบุคคลผู้มีพระคุณ การ
ขับร้องสรภัญญะมีบทบาทสำคัญต่อชุมชนชาวอีสานเป็นอย่างมาก มีการส่งเสริมและสนับสนุน 
     รูปแบบของการฟ้อนบวงสรวงท่าฟ้อนบวงสรวงสดุดีท้าวสุรนารีครั ้งแรก ใน
ท่วงทำนองเพลง สรภัญญะนั้นประดิษฐ์ท่ารำขึ้นโดยคณาจารย์และบุคลากรของวิทยาลัยนาฏศิลป
นครราชสีมา ได้แก่ นายสยามรัฐ กำไลนาค นางอินทนิล บุญประกอบ นางพนารัตน์ ศีลแสน และนาง
จุไรรัตน์ สุนันทราภรณ์ ท่ารำที่ประดิษฐ์ขึ้นนั้นสืบต่อปฏิบัติมาจนกระทั่ง ปัจจุบัน (พ.ศ.2564) โดยมี
การปรับเปลี่ยนเพียงเล็กน้อย กระบวนท่ารำจะมีความผสมผสานระหว่าง การนำรูปแบบการรำแบบ
ราชสำนักของกรมศิลปากร และการรำพื้นบ้านโคราชมาผสมผสานกัน ลีลา กระบวนท่ารำแบบราช
สำนักท่ีปรากฏให้เห็นอย่างเด่นชัดในการรำตีบทของเนื้อร้องในทำนองสรภัญญะ ส่วนท่ารับต่าง ๆ จะ
นำท่าทางของรำพ้ืนบ้านโคราชมาบรรจุไว้  
     ฟ้อนบวงสรวงท้าวสุรนารีได้สอดแทรกจริยธรรมในด้านการเคารพซึ่งกันและกันถือ
เป็นการเอื้อเฟื้อต่อผู้อื่นในสังคมโดยที่ไม่หวังสิ่งตอบแทน สร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างครอบครัว 
เพื่อนร่วมการรำ ชุมชน หน่วยราชการ ภาครัฐและเอกชน ถือเป็นการรวมพลังของชาวโคราชและผู้
ศรัทธาต่อท้าวสุรนารีอย่างแท้จริง ทั้งความเคารพต่อครู อาจารย์ผู้ถ่ายทอดกระบวนท่าฟ้อน การ
แสดงออกซ่ึงความเคารพในการจัด กระบวนแถวที่อยู่ในพ้ืนฐานของการจัดระบบเดียวกัน ถือเป็นการ
ฝึกฝนมารยาทการอยู่ร่วมกันในสังคม ยึดถือในกฎระเบียบและมีไมตรีจิตต่อผู้อื่น การฟ้อนบวงสรวง
ท้าวสุรนารี คือการรวมเป็นเอกภาพเดียวกันโดยใช้โครงสร้างของการฟ้อน รูปแบบ ลีลา เพลง และ
การแต่งกายเป็นไปในทิศทางเดียวกันทั้งจังหวัดนครราชสีมา โดยมีการออกแบบการฟ้อนบวงสรวงให้
เปลี่ยนไปตามสภาวะและเหตุการณ์ของสังคมในปีนั้น ๆ ซึ่ งยังรักษาการรำ ในช่วงของรำสดุดีท้าว                
สุรนารี (ทำนองสรภัญญะ) ไว้ไม่เปลี ่ยนแปลง อย่างไรก็ตาม การฟ้อนบวงสรวง ท้าวสุรนารีมี
พัฒนาการ ปรับเปลี่ยนรูปแบบและรายละเอียดในการฟ้อนรำมาโดยตลอด เพื่อให้ยังคงอยู่ทันต่อ
สภาวการณ์และความนิยมของสังคมท่ีปรับเปลี่ยนโดยตลอด 
    5.2.3 ฟ้อนบวงสรวงอนุสาวรีย์พระยาชัยสุนทร จังหวัดกาฬสินธุ์  เป็นการแสดงความ
กตเวฑิตาต่อองค์อนุสาวรีย์พระยาชัยสุนทร ชาวจังหวัดกาฬสินธุ์ได้มีการจัดพิธีบวงสรวงอนุสาวรีย์
พระยาชัยสุนทร เพื่อขอความเป็นศิริมงคลก่อนการเริ่มการจัดมหกรรมแพรวา อันเป็นเทศกาลอัน
สร้างชื่อเสียงให้แก่ชาวจังหวัดกาฬสินธุ์ โดยพิธีเริ่มจาก ประธานพิธีจุดธูปเทียนสักการะหอเจ้าบ้าน 
อนุสาวรีย์พระยาชัยสุนทร 



 
 

190 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

 
 

ภาพที่ 4 ประชากรชาวกาฬสินธุ์ฟ้อนบวงสรวงพระยาชัยสุนทร 
 
    จังหวัดกาฬสินธุ์จึงเป็นพื้นที่ ที่ได้ให้ประชากรร่วมแสดงความเคารพและศรัทธาต่อ
อนุสาวรีย์ เจ้าเมืองผู้ก่อร่างสร้างผืนแผ่นดินให้ลูกหลานได้อาศัยอยู่ภายใต้ความสงบและความสุข ได้มี
การเปิดพื้นที่ให้ประชากรชาวจังหวัดกาฬสินธุ์ร่วมแต่งกายชาติพันธุ์ภูไทเพื่อฟ้อนบวงสรวงถวายแด่
อนุสาวรีย์องค์เจ้าเมือง ด้วยจำนวนประชากรอันมหาศาล ทำให้เห็นถึงพลังแห่งแดงดำที่เลิ ศล้ำรวม
พลังสะท้อนให้เห็นถึงความเป็นชาติพันธ์ภูไทและความศรัทธาต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
    รูปแบบในการฟ้อนบวงสรวงพระยาชัยสุนทร จังหวัดกาฬสินธุ์ ได้นำเอาการฟ้อนภู
ไทกาฬสินธุ์ อันเป็นการฟ้อนประกอบทำนองหมอลำภูไท ซึ่งเป็นทำนองพื้นเมืองประจำชาติพันธุ์ภูไท                       
ซึ่งปกติแล้วการแสดงหมอลำภูไท มักจะมีการฟ้อนรำประกอบกันไปอยู่แล้ว ซึ่งทำให้การฟ้อนภูไท
กาฬสินธุ์ในแต่ละอำเภอหรือหมู่บ้าน จะมีท่าฟ้อนที่แตกต่างกัน จากการสัมภาษณ์ พรสวรรค์ พรดอน
ก่อ (2565 : สัมภาษณ์) ฟ้อนภูไทกาฬสินธุ์ เป็นการฟ้อนที่ได้การปรับปรุงท่ามาจากท่าฟ้อนภูไท ท่า
ฟ้อนในเซิ้งบั้งไฟ และท่าฟ้อนดอนตาล ประกอบด้วยท่าฟ้อนไหว้ครู ท่าเดิน ท่าช่อม่วง ท่ามโนราห์ ท่า
ดอกบัวบาน ท่ามยุรี ท่ามาลัยแก้ว ซึ่งผู้ฟ้อนจะเป็นผู้หญิงทั้งหมด ฟ้อนภูไทกาฬสินธุ์ ถูกยกย่องเชิดชู
ให้เป็นฟ้อนประจำจังหวัดที่แสดงถึงอัตลักษณ์ของความเป็นชาติพันธุ์ชาวภูไทที่แสดงให้เห็นถึงพลัง 
สัญญะ ที่สื่อผ่านวิถีวัฒนธรรม จนปรับปรนมาอยู่ในพิธีกรรมที่สำคัญของจังหวัด คือ ฟ้อนบวงสรวง
อนุสาวรีย์พระยาชัยสุนทร จากข้อมูลที่นำเสนอของฟ้อนบวงสรวงกับบริบทที่เกิดความนิยมจากพื้นที่
หนึ่งและได้ขยายความเชื่อไปยังพ้ืนที่ใกล้เคียงในภูมิภาคนั้น เป็นกระแสนิยมที่เกิดจากพลังอำนาจเบา 
(Solf Power) นอกจากนโยบายและแนวคิดนั้น ยังเป็นการนำเอาภูมิปัญญาของท้องถิ่นเข้ามามี
บทบาทผ่านรูปแบบของการฟ้อนในพิธีกรรมรวมไปถึงการนำเสนอ บทเพลง ท่าฟ้อน เครื่องแต่งกาย 
โดยสรุปเป็นตารางได้ดังนี้ 
 
 
 
 
 



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 191 

ตารางที ่1 ตารางสรุปรูปแบบการฟ้อนบวงสรวงอนุสาวรีย์ของ 3 พ้ืนที่ในภาคอีสาน 
พิธีกรรม บริบทพ้ืนที่ วัตถุประสงค์ ผู้ฟ้อน การแต่งกาย จุดเด่น 

ฟ้อน
บวงสรวง               
กรมหลวง
ประจักษ์ 
ศิลปาคม 

จังหวัด
อุดรธานี 

รำลึกถึง 
ดวงพระ
วิญญาณ 
กรมหลวง
ประจักษ์ฯ 

ประชาชน
ทั่วไป 

แต่งกาย             
ชุดอีสาน
ทั่วไปนิยมใช้
สีแสดและ
ผ้าพื้นถิ่น 

การนำเอาวัฒนธรรม
ภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้า
มามีบทบาทและ
สร้างความสามัคคี
ให้แก่ประชาชน
หลากหลายติพันธุ์ 

ฟ้อน
บวงสรวง             
ท้าวสุรนารี           

จังหวัด
นครราชสีมา 

ฉลอง 
ชัยชนะ        
ท้าวสุรนารี 

สตรีเหล่า
กาชาด 
ครูนาฏศิลป์
แม่บ้าน      
แต่ละ
อำเภอใน
จังหวัด 

แต่งกายชุด
แขนกระบอก
ผ้านุ่งยาว
คลุมเข่า 
สีที่ใช้
แตกต่างกัน
ไปในแต่ละปี 

อนุรักษ์สืบสาน
ประเพณี วัฒนธรรม
เมืองโคราชและเฉลิง
ฉลองชัยชนะ 

ฟ้อนผู้ไท
กาฬสินธุ์
บวงสรวง
อนุสาวรีย์
พระยาชัย
สุนทร 

จังหวัด
กาฬสินธุ์ 
 

ฟ้อนผู้ไท
กาฬสินธุ์ 
 

ประชาชน
ทั่วไป 

แต่งกายชุด 
ผู้ไทย
กาฬสินธุ์ 

การนำเอาวัฒนธรรม
ภูไทที่เป็นวัฒนธรรม
ของจังหวัดเข้ามา
เป็นเครื่องสักการะใน
การประกอบ
พิธีกรรม 

 
6. อภิปรายผลการวิจัย 
  การวิจัยเรื่อง ฟ้อนบวงสรวง : ศรัทธาคติ นาฏกรรมประดิษฐ์ และการสร้างพลังอำนาจเบา 
จากการศึกษาตามความมุ่งหมาย ผู้วิจัยค้นพบประเด็นหลักนำมาอภิปรายดังนี้  1) ความเชื่อเป็น
ธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ และถือว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่างหนึ่งความเชื่อเป็นธรรมชาติที่
เกิดขึ้นกับมนุษย์และถือว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่างหนึ่งความเชื่อเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมที่
มนุษย์สร้างขึน้ สอดคล้องกับ ธวัช ปุณโณทก (2526) ที่กล่าวว่า ความเชื่อของคนอีสานมีความสัมพันธ์
กับวิถีชีวิตของคนในสังคม นอกจากความเชื่อทางพุทธศาสนา ยังมีความเชื่ออีกประการหนึ่ งที่เป็น
พื้นฐานในสังคมอีสานคือความเชื่อเรื่องภูตผีวิญญาณ ซึ่งก่อให้เกิดพิธีกรรมต่าง ๆ นอกจากความเชื่อ
ความสัมพันธ์จะเป็นลักษณะเด่นของสังคมอีสานแล้วยังมีขนบธรรมเนียมประเพณี พิธีกรรม ก็เป็น
ปัจจัยที่ช่วยรักษา สภาพสังคมให้เกาะเกี่ยวยึดแน่นเข้าด้วยกัน สอดคล้องกับ มนัสวี ศรีราชเลา 
(2556) กล่าวว่า พิธีกรรมเป็นการกระทำอย่างใดอย่างหนึ่งตามค่านิยม ทัศนคติ ความคิด และความ
เชื่อ โดยเข้าใจว่าการกระทำอย่างนั้นย่อมมีผลตอบสนอง ทำให้คนได้รับประโยชน์ ตามที่คาดหวัง
เอาไว้ทำแล้วมีผลทำให้จิตใจเบิกบาน เป็นสุข ซึ่งความจริงจะเป็นฉันใดย่อมไม่สามารถพิสูจน์กันไ ด้ 
พิธีกรรมจึงเป็นสิ่งที่เราสมมุติขึ้นเพ่ือให้เกิดความสบายใจแก่ตัวเราเอง พิธีกรรมเกิดขึ้นจากความเชื่อที่



 
 

192 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

เป็นคติที่สร้างให้ผู้คนเกิดความศรัทธา จากความเชื่อที่เป็นนามธรรม สร้างให้เกิดเป็นรูปธรรม ดังเช่น 
พิธีกรรมการบวงสรวงที่ใช้นาฏกรรม เป็นเครื่องสักการะสื่อสารเพ่ือให้เกิดความปกติสุข อันเป็นเครื่อง
ยึดเหนี่ยวจิตใจที่ผูกโยงผู้คนในสังคมให้เกิดการเคารพบูชาต่อสรรพสิ่งต่าง ๆ นอกจากนี้ยัง สอดคล้อง
กับ ชัชวาลย์ วงษ์ประเสริฐ (2532) ที่กล่าวว่า การฟ้อนเพื่อบวงสรวง การฟ้อนเพื่อบวงสรวงนั้นส่วน
ใหญ่เป็นการฟ้อนชุดดั้งเดิมที่มีมาแต่โบราณ เพื่อบวงสรวงบูชาสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นที่นับถือของคน
ทั่วไป เช่น การฟ้อนบวงสรวงต่อวิญญาณบรรพบุรุษ ฟ้อนบวงสรวง ถือเป็นการสร้างพลังอำนาจเบา 
(soft power) ที่เป็นวาระสร้างแรงจูงใจจากความร่วมมือจากทุกฝ่าย อันเป็นทรัพยากรทางอำนาจที่มี
พลังในการโน้มน้าวและเข้าถึงผู้คนและสร้างปฏิกิริยาตอบรับตามเป้าหมายให้มาก ดังที่ ธนกร วังบุญ
คงชนะ (2565) กล่าวว่าเอกลักษณ์วัฒนธรรมไทย มีประวัติศาสตร์ยาวนาน เป็นรากฐานที่เป็นทุนทาง
วัฒนธรรม สะท้อนผ่านอาหาร ศิลปะ วัฒนธรรม บันเทิง เพลง ภาพยนตร์ และสถานที่ท่องเที่ยว 
กลายเป็น Soft Power ของไทย ให้ที่เป็นที่รู ้จักและได้รับการชื่นชมจากคนทั่วโลก หากพลังและ
ศักยภาพอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ของไทย ที ่ประกอบด้วยศิลปินไทย ที ่มีความสามารถ ทีมงาน
บุคลากรเบื้องหลังที่มีทักษะและเชี่ยวชาญ และการสนับสนุนของภาครัฐ  2) ฟ้อนบวงสรวง เป็น
ปรากฎการณ์ที ่นำเอานาฏกรรม เข้ามามีบทบาทในรูปแบบการฟ้อนเพื ่อใช้ในการบวงสรวงสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ ตามสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ประจำท้องถิ่น พ้ืนที่ต่าง ๆ ในภาคอีสาน ซึ่งเป็นภาพสะท้อนทางสังคม
ปัจจุบันที่ส่งผลต่อธรรมเนียมปฏิบัติทางวัฒนธรรม สอดคล้องกับ Levy David (2000) กล่าวว่า การ
ฟ้อนรำเป็นสิ่งที่สะท้อนให้เห็นถึงสภาพวิถีชีวิต ประเพณี ภาษา ความเป็นอยู่ เครื่องแต่งกาย ดนตรี 
และตำนานเรื่องเล่ามุขะปาถะ ซึ่งมีนักวิชาการชาวต่างชาติได้กล่าวว่า ศิลปะการฟ้อนรำเป็นการ
แสดงออกผ่านการเคลื ่อนไหวร่างกาย ให้สัมพันธ์กับจังหวะและดนตรี ฟ้อนสรวงถือเป็นคุณค่า
ทางด้านจิตใจ ที่ช่วยกล่อมเกลาจิตใจให้ผู้คนดำรงตนเป็นคนที่ประพฤติดีและความสามัคคีและมี
บทบาทในวิถีชีวิตสังคมอีสานเป็นอย่างมาก บทบาทของฟ้อนบวงสรวง ได้ทำหน้าที่เป็นผู้นำทาง
ความคิดของคนกลุ่มภาครัฐและทำหน้าที่เป็นตัวประสานระหว่างคนในท้องถิ่นกับสังคมชุมชนของ
ตนเองไว้เป็นอย่างดี จนเกิดเป็นกระแสนิยมที่ผู้คนในแต่ละพื้นที่ได้นำเอาเป็นแบบอย่างในการนำเอา
นาฏกรรมเข้ามามีบทบาทในพิธีกรรการบวงสรวง สอดคล้องกับ ยศ สันตสมบัติ (2559) ที่กล่าวว่า 
การแพร่กระจายทางวัฒนธรรมเป็นปัจจัยที่ผลักดันให้วิถีชีวิตของมนุษย์เปลี่ยนแปลงไปเดิมการที่
มนุษย์ใช้ชีวิตความเป็นอยู่รวมกันเป็นครอบครัวและสังคม และมีการติดต่อสื่อสารแลกเปลี่ยนค้าขาย 
ทำให้เกิดการซึมซับรับเอาวัฒนธรรมที่ตนไปสัมผัสก่อเกิดการแพร่กระจาย แล้วเกิดการถ่ายโอน
วัฒนธรรมจากพื้นที่ในสังคมหนึ่งไปยังพื้นที่อีกสังคมหนึ่งซึ่ง Lewis Herbert S (2013) ได้อธิบายว่า 
การแพร่กระจายวัฒนธรรม เป็นกระบวนการที่มีลักษณะสำคัญของวัฒนธรรมหนึ่ง แพร่กระจายไปสู่
อีกวัฒนธรรมหนึ่ง โดยปรับเปลี ่ยนให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมใหม่  ฟ้อนบวงสรวงถือเป็นการ
ดำเนินการผลิตสร้างสรรค์งานด้านศิลปะการแสดงที่ใช้ตอบสนองเป้าประสงค์ของบริบทในแต่ละพ้ืนที่ 
อย่างมีระบบแบบแผน เพื่อนำไปสู่ความนิยมชมชอบที่เกิดเป็นกระแสนิยมทางวัฒนธรรมในแต่ละ
สังคม ถือเป็นวัฒนธรรมนิยมที่ปรากฏในสังคมอีสานทั่วทุก พ้ืนที่ อันเป็นการประกอบสร้างพลังความ
รัก ความสามัคคี และความจงรักภักดีเพื่อเสริมสร้างการรับรู้ ความเข้าใจ ก่อให้เกิดความภาคภูมิใจ 
และความหวงแหนในผืนแผ่นดินเกิด จนถึงสถาบันหลักของชาติ ทั้งนี้ยังเป็นการส่งเสริม รักษา  สืบ
สานและเผยแพร่มรดกศิลปวัฒนธรรมท้องถิ่น  



 
 

วารสารมหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวทิยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด ปีที ่13 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2567) | 193 

7. องค์ความรู้ใหม่ 
  ฟ้อนบวงสรวง เป็นปรากฎการณ์ในการแสดงออกถึงความเชื่อ ความศรัทธา จากคติโบราณ
ดั้งเดิมของสังคมอีสานที่ถูกส่งต่อมาจนถึงปัจจุบัน มีความแตกต่างกันตามบริบทพื้นที่ ห้วงเวลา และ
ยุคสมัย มีจุดเริ่มต้น จากท้องถิ่นชุมชนและแพร่กระจายมาในสังคมเมือง ฟ้อนบวงสรวงยังเป็นการ
สร้างพลังอำนาจเบาที่ขับเคลื่อนให้เกิดการแพร่กระจายวัฒนธรรมให้เกิดเป็นการทำซ้ำและสร้าง
วัฒนธรรมให้เกิดเป็นประเพณีในทั ่วทุกบริบทพื้นที ่ของชุมชน และยังสามารถสร้างแรงจูงใจให้
ประชาชนหลายกลุ่มที่มีความแตกต่างกันทั้งเชื้อชาติ อาชีพ และสถานะทางสังคมให้มาแสดงออกถึง
ความศรัทธา โดยมี “นาฏกรรม” เป็นพลังในการขับเคลื่อน ฟ้อนบวงสรวงจึงกลายเป็นเครื่องถักสาน
ผูกโยงความเชื่อ สร้างความสามัคคีและแรงจูงใจของประชาชน จนกลายเป็นจุดเริ่มต้นของนาฏกรรม
ที่ปฏิบัติจนเป็นประเพณีประจำทุกปี และเริ่มขยายขอบเขต จำนวน และพ้ืนที่กว้างขึ้น จนเกิดกระแส
นิยมของการฟ้อนบวงสรวงเกือบทุกพื้นที่ชุมชนจนไปถึงสังคมในทั่วทุกที่ ฟ้อนบวงสรวงจึงเป็นภาพ
แทนทางความเชื่อของ “วัฒนธรรม” ที่ดีงามที่แสดงออกให้เห็นความเข้มแข็งของชุมชน ความสามัคคี
ปรองดองอีกด้วย 
 
8. ข้อเสนอแนะ  
  8.1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
  8.1.1 ศิลปะการแสดงถือเป็นมรดกทางวัฒนธรรมและยังเป็นกลไกลที่สำคัญในการ
ขับเคลื่อนเศรษฐกิจรวมถึงการเชื่อมสัมพันธ์ ถือเป็นหนึ่งจุดกำเนิดของนาฏกรรมอีสานที่เกิดจากภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น อันทำให้เกิดความนิยมและเป็นจุดเด่นทางวัฒนธรรม ควรมีการรวบรวมข้อมูลอย่าง
ละเอียดเพื่อเป็นการรวบข้อมูลอย่างมีลายลักษณ์อักษรเพื่อให้เยาวชนคนรุ่นหลังได้ตระหนักและรักษา
ภูมิปัญญาท้องถิ่นเพ่ือที่จะนำไปพัฒนาส่วนต่าง ๆ ให้แก่ชุมชนในท้องถิ่นต่อไป 
  8.2 ข้อเสนอแนะสำหรับผู้ปฏิบัติ 
   8.2.1 วงวิชาการศิลปะการแสดงควรนำงานวิจัยนี้ไปเป็นแนวทางในการศึกษางานด้าน
ศิลปะการแสดงในพิธีกรรมต่าง ๆ ที่ปรากฏอยู่ในแถบอุษาคเนย์ อันเป็นศิลปะการแสดงที่ได้รับ
วัฒนธรรมและความเชื่อ เพื่อให้เห็นถึงการพัฒนาการการฟ้อนในพิธีกรรมที่มีบทบาทต่อสังคม
ศิลปะการแสดง 
  8.3 ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยต่อไป 
   8.3.1 ควรมีการศึกษาด้านประวัติศาสตร์พัฒนาการของการฟ้อนบวงสรวงในสังคม
อีสาน จากผู้ที่เก็บรวบรวมข้อมูลด้านประวัติศาสตร์จากการบอกเล่าความทรงจำในอดีตที่ได้จดจำมา 
ซึ่งมีความสัมพันธ์กับประวัติศาสตร์ชาติไทยที่มีความเกาะเกี่ยวเชื่อมโยงกับสังคมวัฒนธรรมในแต่ละ
พ้ืนที่ชุมชน เพื่อเป็นการถอดรหัสทางสังคม ความเชื่อ และการไหลผ่านทางวัฒนธรรม 
   
9. เอกสารอ้างอิง 
กิจติพงษ์ ประชาชิต. (2554). วัฒนธรรมอีสานในสื ่อพื ้นบ้าน. วารสารวิชาการ AJNU ศิลปะ

สถาปัตยกรรมศาสตร์มหาวิทยาลัยนเรศวร. 2(1). 74-86. 
 



 
 

194 | Academic Journal of Mahamakut Buddhist University Roi Et Campus Vol. 13 No. 2 (July – December 2024) 

ชัชวาลย์ วงษ์ประเสริฐ (2532). ศิลปะการฟ้อนอีสาน. มหาสารคาม : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ
มหาสารคาม. 

ธนกร ว ั งบ ุญคงชนะ.  (2565) .  สร ้ า ง  Soft Power.  ส ืบค ้น เม ื ่ อ  28 เมษายน 2565 . 
https://www.matichon.co.th/article/news_3310760 

ธวัช ปุณโณทก. (2526). ความเชื่อพื้นบ้านอันสัมพันธ์กับวิถีชีวิตในสังคมอีสาน ใน วัฒนธรรม
พื ้นบ้าน   : คต ิความเชื ่อ ,ศิลปกรรมและภาษา.  กรุงเทพมหานคร : จ ุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 

พรสวรรค์ พรดอนก่อ ผู้ให้สัมภาษณ์. 19 เมษายน 2565. ณ วิทยาลัยนาฏศิลปกาฬสินธุ์ อำเภอเมือง
จังหวัดกาฬสินธุ์. 

มณิศา วศินารมณ์. (2562). นาฏกรรมกับการปกครอง. วารสารสถาบันพระปกเกล้า. 17(1). 118-134. 
มนัสวี ศรีราชเลา. (2556). รูปแบบการอนุรักษ์และสืบสานการรำบวงสรวงในโบราณสถานอีสานใต้. 

ว ิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวัฒนธรรมศาสตร์. คณะวัฒธรรมศาสตร์  : 
มหาวิทยาลัยมหาสารคาม. 

ยศ สันตสมบัติ. (2559). มนุษย์กับวัฒนธรรม. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
สมชาย นิลอาธิ ผู้ให้สัมภาษณ์. 14 กุมภาพันธ์ 2565. ณ คณะศิลปกรรมศาสตร์และวัฒนธรรมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยมหาสารคาม อำเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม. 
Levy David. (2000). Applications and Limitations of Complexity Theory in Organization 

Theory and Strategy. Joachim : KieferleErwin Herzberger. 
Lewis Herbert S. (2013). Theory of Social and Cultural Anthropology : Encyclopedia. 

Thousand Oaks. California : SAGE Publications. 
 
10. คำขอบคุณ 
 การวิจัยครั้งนี้สำเร็จลงได้ด้วยความกรุณาอย่างยิ่งจากศิลปินแห่งชาติ ผู้เชี่ยวชาญ และผู้ที่มี
ส่วนเกี่ยวข้องที่ได้ให้ข้อมูลชี้แนะแนวทางตลอดจนผู้ที่มีส่วนทำให้งานวิจัยบรรลุตามวัตถุประสงค์ 
คุณค่าของวิจัยฉบับนี้ขอมอบแด่ บิดามารดา บูรพาจารย์ ที่ได้อบรมสั่งสอนมาตั้งแต่วัยเยาว์ จนถึง
ปัจจุบัน 

 


