
วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 105 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

การสรางสรรคชุดการแสดง  ชักเยอเกวียนพระบาท 
The  Creative  Dance  :  Chakkayockhwian  Phrabat 

ชัช  สุวรรณเบญจางค , ภัณฑิรา  กอบศิลป 
Chut  Suwanbenjank , Phanthira  Kobsilp 

วิทยาลยันาฏศิลปจันทบุรี  สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป  
Chanthaburi College of Dramatic Arts, Bunditpatanasilpa Institute 

 
บทคัดยอ 

 การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค เพื่อสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท” โดยศึกษาจากเอกสาร 
หนังสือ บทความ และภาคสนาม โดยการสัมภาษณ และการสังเกตแบบไมมีสวนรวมในกิจกรรมประเพณีแหพระบาทผา  
และการชักเยอเกวียนพระบาทของชาวตะปอน อําเภอขลุง จังหวัดจันทบุรี  ผลการวิจัยพบวา    การเลนชักเยอเกวียน
พระบาทเปนการเลนที่แสดงถึงวิถีชีวิตที่มีความชัดเจนในเรื่องความเชื่อในพระพุทธศาสนา  การแสดงถึงความสามัคคี 
การรวมแรงรวมใจทํากิจกรรมหลังจากพิธีกรรมทางศาสนา เพื่อหาความเพลิดเพลินและการอนุรักษวัฒนธรรม ประเพณี
ที่งดงามใหเปนมรดกแกชุมชน  ผูวิจัยไดนําประเพณีการแหพระบาทและการเลน  ชักเยอเกวียนมาเปนแนวคิดในการ
สรางสรรคการแสดงชุด “ชักเยอเกวียนพระบาท”   กระบวนการสรางสรรคเริ่มจากการกําหนดรูปแบบเปนการแสดง
พื้นบานประกอบดวยการแสดง 3 ชวง คือ ชวงท่ี 1  การแหอัญเชิญพระบาทผาจากพระอุโบสถมาประดิษฐานบนเกวียน
และชาวบานชายหญิงชักชวนกันมาเลนชักเยอเกวียนพระบาท  สื่อถึงความเชื่อ ความศรัทธาที่มีตอความศักดิ์สิทธิ์ของ
ผาพระบาท  ชวงที่ 2  การแขงขันชักเยอเกวียนพระบาท  สื่อถึงกระบวนการเลนชักเยอเกวียนพระบาท  และชวงที่ 3  
การรื่นเริงสนุกสนานหลังจากเสร็จสิ้นกิจกรรม และการแหรอยพระบาทผากลับหมูบานของผูชนะ  สื่อถึงความ
สนุกสนานรื่นเริงและความสามัคคีของคนในหมูบาน  ผูแสดงประกอบดวยชายและหญิงจํานวน 24 คน แบงผูแสดงเปน
ชาวบานชายหญิงในกระบวนแหพระบาท 8 คน  และ    ผูแสดงชาวบานในการชักเยอเกวียน ชาย 8 คน หญิง 8 คน  
ออกแบบการแตงกายโดยเลียนแบบชุดชาวบานชายและหญิงในสมัยโบราณ  มีการใชอุปกรณประกอบการแสดง ใชวงป
พาทยบรรเลงประกอบการแสดงโดยประดิษฐทํานองเพลงในแตละชวงขึ้นใหมและประพันธบทรองประกอบการแสดง
ในชวงที่ 3 มีชื่อวา “รําวงชักเยอเกวียน” ออกแบบกระบวนทารําโดยใชทานาฏศิลปไทยผสมผสานกับทาทางการเลนชัก
เยอเกวียนและการรําวงโบราณของชาวบาน  เพื่อใหเกิดความสมบูรณของการแสดง                
   

คําสําคัญ :  ชักเยอเกวียนพระบาท , การสรางสรรคชดุการแสดง   
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 106 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

Abstract 
 The purpose of the study was to create the dance called Chakkayoekhwian Phrabat.  
 The study was a qualitative research. The data were collected from the documents, the 
textbooks, the literatures, in-depth interview from the experts and the non-participant observation in 
Haephrabatpha Festival and Chakkayoekhwian Phrabat, the festivity of the people in Tapon Sub-
District, Khlung District, Chanthaburi Province. 
 The results of the study were that Chakkayoekhwian Phrabat was the play of the people in 
Tapon Sub-District, Khlung District, Chanthaburi Province. It presented the people’s daily lives that 
clarified the belief of Bhuddhism, the unity and people’s cooperation after making merits to 
entertain and conserve the cultural heritage and the beautiful festival for the community. 
 The researcher created the dance from Haephrabatpha Festival and Chakkayoekhwian 
Phrabat. The dance was presented in three parts : Part one showed the Buddha’s footprint Parade 
from the chapel to the cart. The villagers were persuaded to join the play. It presented the belief 
and the faith and the sacredness of the Buddha’s cloth. Part two was towing of Chakkayoekhwian 
Phrabat. It presented the procedure of towing the cart. Part three was Phrabatpha Parade to the 
winners’ village. It showed the villagers’ unity and cooperation. There were 24 male and female 
performers. The eight of them were the villages in Haephrabatpha Parade. Eight male and eight 
female performers towed the cart. The costumes imitated from the villagers’costumes. The  props 
were used and the new composition of music in each part was played by the piphat band. The 
lyrics in part three was called “Ramwong Chakkayoekhwian.” The dance choreography was 
composed of the Thai classical dance, the gestures of towing the cart and the ancient dance of 
Ramwong.  
 

Keywords :  Chakkayockhwian  Phrabat , The  Creative  Dance 
 

บทนํา 
 วัฒนธรรมแสดงใหเห็นถึงอารยธรรมของชนชาตินั้นๆ อาทิ องคความรู ความเชื่อ ศิลปะ ประเพณี กฎหมาย 
ความสามารถและลักษณะนิสัยตามความนิยมของสังคมในยุคสมัยนั้นๆ ซึ่งจะเห็นไดวาวัฒนธรรมเปนไดทั้งวัตถุและ
ความคิดที่ไดรับคานิยมจากสังคมจนเกิดเปนสิ่งที่เปนเอกลักษณที่ไดรับการยอมรับจากสังคมนั้นๆ มนุษยชาติสรางสรรค
วัฒนธรรมขึ้นเพื่อการดํารงอยูรวมกันอยางสันติสุข วัฒนธรรมเปนบุคลิกประจําชาติที่มีการ   สั่งสมสืบทอดมาหลายชั่ว
บรรพชน เปนมรดกทางสังคมที่ผูเปนเจาของพึงตองรักษา และพัฒนาใหยั่งยืนสืบไป (อนุรักษ จุรีมาศ , 2547 : 2)   
 วัฒนธรรมและประเพณีอันดีงามของคนไทยที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาจากอดีตจนถึงปจจุบัน ลวนมีรากเหงามา
จากความเชื่อทางศาสนา  ซึ่งมุงเนนคุณคาดานจิตใจ สงเสริมคุณธรรม และจริยธรรมอันดีงามทั้งสิ้น ไมวาจะเปน
ประเพณีที่เกี่ยวของกับศาสนาหรือไมก็ตาม เชน เทศกาลวันสงกรานต  เทศกาลวันลอยกระทง เปนตน  สิ่งเหลานี้
สะทอนใหเห็นถึงความสําคัญ และความเชื่อดานจิตใจ ซึ่งแมจะเปนนามธรรมแตก็สามารถถายทอดความรูสึก และ
คุณคาออกมาใหชาวโลกไดรับรู ไดสัมผัส และเขามามีสวนรวมในกิจกรรมหรือพิธีกรรมอันประณีต งดงาม และ
ละเอียดออน อันเปนเอกลักษณเฉพาะและโดดเดนของความเปนไทย (ภารดี สุขเกษม , 2547 : 7)   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 107 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 เมืองจันทบุรีเปนชุมชนที่เกาแกชุมชนหนึ่งในประเทศไทย ที่ปรากฏตามประวัติศาสตรคือเมืองเพนียดหรือ
เมืองนางกาไว  เนื่องจากคนพบหลักฐานทางดานโบราณสถาน  โบราณวัตถุมากมาย  จากการสันนิษฐานของนัก
โบราณคดีพบวาเมืองจันทบุรีเปนชุมชนที่อยูของชาวพื้นเมืองและชนเชื้อชาติอื่นรวมอยูดวย เปนชุมชนที่ไดรับอิทธิพล
ทางวัฒนธรรมจากอินเดีย เพราะเปนเมืองทาในการคาขายและเปนเมืองศักดิ์สิทธิ์ทางศาสนา   
 ตําบลตะปอน  ถือเปนชุมชนเกาแกของอําเภอขลุง จังหวัดจันทบุรี ในอดีตผูคนแถบนี้ประกอบอาชีพ  ทํานา
และประมง ตอมาหันมาปลูกผลไม และยังคงรักษาสภาพความเปนอยูแบบเกา โดยสังเกตจากอาคารบานเรือนยังคง
รักษารูปแบบโบราณไวเปนอยางดี  เมื่อมีชุมชนเกาแกจึงไมแปลกที่จะไดสัมผัสประเพณี วัฒนธรรม และ     การเลน
แบบโบราณที่ปฏิบัติสืบทอดกันมา  อาทิ ในชวงเทศกาลสงกรานตชาวบานตําบลตะปอนจะมีการแห      พระบาท  มี
งานบุญที่ทํารวมกันท่ีวัด  เมื่อเสร็จงานบุญทุกคนก็จะรวมกันเลนชักเยอเกวียนพระบาทอยางสนุกสนาน   
 ตามความเชื่อของคนในสมัยนั้นเชื่อกันวา "รอยพระบาท" นี้ สามารถขจัดโรคภัยไขเจ็บตางๆ ที่ระบาดใน
หมูบานนี้ได ซึ่งในสมัยนั้นทางการแพทยยังไมเจริญเทาที่ควร ปใดมีโรคระบาดทําใหผูคนลมตายกันมากโดยไมมีทางที่จะ
ชวยไดชาวบานจะนําพระบาทจําลองออกแห  ลักษณะของพระบาทจําลองนี้ ทําดวยผากวางประมาณ 5 ศอก ยาว 21 
ศอก บนผืนผานี้ประกอบดวยรอยพระบาท 4 รอย รอยที่หนึ่งเปนรอยพระบาทของ "พระกุตสันโธ"  รอยที่สองเล็กลงมา
เปนรอยพระบาทของ "พระโคนาดม"  เล็กรองลงมาเปนรอยที่สามเปนรอยพระบาทของ "พระกัสสปะ"  และรอยที่สี่เปน
รอยที่เล็กที่สุด เปนรอยพระบาทของ "พระพุทธโคดม" (พระพุทธเจา)  ซึ่งรอยทั้งสี่นี้ซอนกันอยูบนผืนผาชิ้นเดียวกัน  ใน
การแหนี้จะมวนผาใหกลมแลวเอาผาหอขางนอกอีกหลายชั้นแลวนําไปใสไวบนเกวียน พรอมทั้งประดับเกวียนที่บรรทุก
พระบาทจําลองใหสวยงาม  และจะมีคนตีกลองนั่งอยูบนเกวียนนั้นดวย  การแหพระบาทจะแหไปตามที่ตางๆ ที่สามารถ
นําเกวียนไปได  ถาบานใดมีผูคนเจ็บปวยมากก็อัญเชิญพระบาทจําลองนี้ขึ้นไปบนบาน  มีพระสงฆประพรมน้ํามนตไป
ทั่วๆ โรคภัยไขเจ็บนั้นก็จะหายหรือเบาบางลง  ตอมาการแพทยเจริญขึ้นโรคระบาดนอยลงการแหพระบาทจําลองก็
เปลี่ยนแปลงไป  คือเปลี่ยนจากแหมาเปนชักเยอแทน โดยถือเอาวันสําคัญคือหลังวันสงกรานต ประมาณวันที่ 15 
เมษายนของทุกป ในการชักเยอนี้จะใหชายและหญิงอยูคนละขางโดยผูกเชือกติดอยูกบัเกวียนขณะที่ทั้งสองฝายออกแรง
ดึงเชือก คนตีกลองที่อยูบนเกวียนจะตีกลองรัวจนฝายใดฝายหนึ่งชนะ  ฝายชนะถือวาเปนสิริมงคลเพราะสามารถลาก
พระบาทได ฝายแพก็จะขอแกลําใหม เพื่อตองการชนะบางเปนที่สนุกสนาน  หลังจากวันสงกรานตชาวบานจะนํารอย
พระบาทไปบําเพ็ญตามทางแยกเขาหมูบานตางๆ แหงละ 1-2 วัน นับตั้งแตหมูบานตะปอนนอยไปจนถึงหมูบานหนอง
เสม็ดเพื่อเปนการฉลองรอยพระบาท  หลังสวดพุทธมนตประชาชนจะนําเกวียนที่มีรอยพระบาทนั้นมาชักเยอ รุงขึ้นเชา
จะมีการทําบุญตักบาตร ถวายภัตตาหารแดพระสงฆเปนอันเสร็จพิธี  นับระยะที่ชาวบานนํารอยพระบาทไปทําพิธีตาม
สถานที่ตางๆ ในตําบลตะปอน ใชเวลา 1 เดือนพอดี ถือไดวารอยพระบาทจําลองนี้เปนมิ่งขวัญและสิริมงคลของชาว
ตําบลตะปอนนอย   
 การเลนชักเยอเกวียนพระบาทเปนการเลนที่มีอัตลักษณเฉพาะ  โดยชัชชัย  โกมารทัต ไดสรุปไวดังนี ้  
  1. ลักษณะการเลนที่แขงชักเยอตัวเกวียน ซึ่งเปนยานพาหนะสําคัญที่ใชในสมัยโบราณ ไมพบเห็นใน
ประเทศอื่น จัดเปนเอกลักษณเฉพาะของประเทศไทยที่ไมเหมือนใคร   
  2. การบรรทุกผาพระบาท ที่มีรอยพระพุทธบาทจําลองของพระพุทธเจาไวบนเกวียนขณะทําการเลน 
เปนกีฬาที่พัฒนามาจากพิธีกรรมทางศาสนาพุทธแฝงดวยความเชื่อและคานิยม ที่สงเสริมการทําความดีตามหลักพุทธ
ศาสนา มีความหมายและความสําคัญยิ่งตอวิถีชีวิตของชาวบานในทองถิ่น   
  3. การเลนที่มีการตีกลองเรงเราใหจังหวะประกอบการเลน สรางความสนุกสนาน คึกคัก เพิ่มความมี
ชีวิตชีวาใหผูเลน ผูเชยีร และผูชม เปนลักษณะการเลนที่โดดเดนเฉพาะทองถิ่น (ชัชชัย  โกมารทัต , 2559 : 46)   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 108 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 ประเพณีแหพระพุทธบาทและการเลนชักเยอเกวียนพระบาท  เปนความเชื่อความศรัทธาของชาวตําบลตะ
ปอนและตําบลใกลเคียงมาเปนเวลานับรอยๆ ป หากใครไดลากจูงหรือชักเยอเกวียนพระบาทไดปละ 3 ครั้ง ก็จะประสบ
แตความสุข ความเจริญ ความโชคดี ไมมีโรคภัย และพอถึงเทศกาลสงกรานตชาวตําบลตะปอนก็จะนํา      ผาพระบาท
แหไปรอบทั่วทั้งตําบลแลวก็แยกยายกันนําผาพระบาทไปทําบุญตามหมูบาน จนไปสิ้นสุดวันสุดทายคือ วันที่ 30 
เมษายน ที่บานปาคั่น  นับวาเปนตําบลที่ทําบุญสงกรานตยาวนานที่สุดในประเทศไทย   
 การเลนชักเยอเกวียนพระบาท ไดประกาศขึ้นทะเบียนมรดกภูมิปญญาทางวัฒนธรรมของชาติ เมื่อป พ.ศ.
2558  โดยกระทรวงวัฒนธรรมซึ่งกลุมอนุรักษประเพณีพื้นบานไดอนุรักษฟนฟูและสืบสานการเลนชักเยอเกวียนพระ
บาทเปนมรดกภูมปิญญาทางวัฒนธรรม  โดยความรวมมือรวมใจของชาวบาน ผูนําชุมชน ในการถายทอดประเพณีที่มีมา
ตั้งแตบรรพบุรุษใหกับลูกหลานในอําเภอขลุงไดสืบทอดตอไป  ซึ่งในการรวมชักเยอเกวียนแตละครั้งมักไดรับความสนใจ
จากผูสูงอายุ ตลอดจนเยาวชนเขารวมกิจกรรม ถือเปนแบบอยางของความสามัคคีของคนในชุมชนเทศบาลตําบลตะ
ปอนที่ยังคงใหเห็นภาพเหลานั้นในยุคปจจุบัน  การเลนชักเยอเกวียนพระบาทจึงไมไดเปนการเลนเพื่อความสนุกสนาน
เพียงประการเดียวเทานั้น หากยังมีมิติทางประวัติศาสตร วัฒนธรรม และวิถีชีวิตของชุมชนที่สอดผสานหลอมรวมอยู
อยางแนบแนน  จากความสําคัญดังกลาว ผูวิจัยจึงศึกษาประวัติความเปนมา องคประกอบของการเลน นํามาสูการ
สรางสรรคเปนชุดการแสดงตามรูปแบบนาฏศิลปไทย โดยใชทาพื้นฐานทางดานนาฏศิลปไทยผสมผสานกับกิริยาทาทาง
ของสามัญชน  พรอมทั้งมีการประดิษฐทํานองเพลงและบทรองประกอบการแสดงขึ้นใหมในการนําเสนอ  เพื่อเปน
แนวทางในการอนุรักษ สืบสาน และนําการแสดงออกสูสาธารณะในระดับทองถิ่น จังหวัด และประเทศ ตลอดจน
เผยแพรสูนานาประเทศ เพื่อเปนการประชาสัมพันธมรดกทางวัฒนธรรมของชาติ ที่เปนภูมิปญญาและสรางมูลคาเพิ่ม
ใหกับชุมชนสืบตอไป   
 

วัตถุประสงคของการวิจัย 
 เพื่อสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท”   
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง  การสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท” เปนการวิจัยเชิงคุณภาพที่มุง
สรางสรรคชุดการแสดงขึ้นใหม  โดยผูวิจัยไดทําการศึกษาขอมูลจากเอกสาร การสัมภาษณ และการสังเกต  เพื่อนํามา
วิเคราะหและนําสูกระบวนการสรางสรรคชุดการแสดง  ซึ่งมีกระบวนการในการวิจัยตามขั้นตอนตอไปนี้ คือ   
  1.  การเก็บรวบรวมขอมูล  ผูวิจัยดําเนินวิธีการเก็บรวบรวมขอมูลดวยวิธีการตางๆ ดังนี้   
   1.1  การศึกษาเอกสาร  โดยศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากหนังสือ ตํารา วิทยานิพนธ 
บทความ และงานวิจัยที่เกี่ยวของ จากแหลงขอมูลตางๆ ดังนี้   
    -  สํานักงานองคการบริหารสวนจังหวัดจันทบุรี   
    -  สํานักงานวัฒนธรรมจังหวัดจันทบุรี   
    -  สํานักงานวัฒนธรรมอําเภอขลุง  จังหวัดจันทบุร ี
    -  ที่วาการอําเภอขลุง  จังหวัดจันทบุร ี
    -  สํานักงานเทศบาลตําบลตะปอน  อําเภอขลุง  จังหวัดจันทบุร ี
    -  สํานักศิลปวัฒนธรรมและพัฒนาชุมชนมหาวิทยาลัยราชภัฏรําไพพรรณี   
จังหวัดจันทบุร ี
    -  หอสมุดแหงชาติรัชมังคลาภิเษกจันทบุรี   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 109 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

    -  หอจดหมายเหตุแหงชาติจันทบุรี   
    -  พิพิธภัณฑสถานแหงชาติพาณิชยนาวี จันทบุร ี  
    -  พิพิธภัณฑวัฒนธรรมทองถ่ิน วังสวนบานแกว จันทบุรี   
    -  วัดตะปอนนอย  อําเภอขลุง  จังหวัดจันทบุร ี
    -  วัดตะปอนใหญ  อําเภอขลุง  จังหวัดจันทบุร ี
 การศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูล จากเอกสาร หนังสือ ตํารา บทความ และงานวิจัยที่เกี่ยวของ เพื่อใหได
ขอมูลที่เกี่ยวกับประวัติความเปนมา จารีตการปฏิบัติ องคประกอบของการเลน และขั้นตอนการชักเยอเกวียนพระบาท  
นํามาสูกระบวนการสรางสรรคขึ้นเปนชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท”   
   1.2  การเก็บขอมูลภาคสนาม  ไดดําเนินงานเปนลําดับขั้นตอนดังนี ้  
    1.2.1  การสัมภาษณกลุมผูทรงคุณวุฒิ ซึ่งเปนหัวหนาสวนราชการที่เปนผูนําทางวัฒนธรรม
ระดับจังหวัด อําเภอ และทองถิ่น  เปนผูที่มีความรูเกี่ยวกับการเลน  เปนผูเลนหรือผูเขารวมกิจกรรม    ชักเยอเกวียน
พระบาท  โดยการสัมภาษณแบบมีโครงสราง และแบบไมมีโครงสราง   
    1.2.2  การสังเกต  เปนการสังเกตขั้นตอนการเลนชักเยอเกวียน  ซึ่งสังเกตจากผูเลนและ
ผูเขารวมกิจกรรมชักเยอเกวียนพระบาท   
  2.  เครื่องมือที่ใชในการวิจัย  การวิจัยสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท” ผูวิจัยไดใช
เครื่องมือ ดังนี ้  
   2.1  แบบสัมภาษณ (Interview  Guide) ทั้งแบบเปนทางการและไมเปนทางการ ใชสัมภาษณผูที่
เกี่ยวของ  โดยแบงออกเปน 2 กลุม ดังนี้   
    2.1.1  กลุมผูทรงคุณวุฒิ  มีความรูเกี่ยวกับการเลนชักเยอเกวียนพระบาท จํานวน 5 คน  
เครื่องมือที่ใชในการวิจัย คือ แบบสัมภาษณซึ่งแบงออกเปน 2 ตอน คือ ตอนที่ 1  สถานภาพทั่วไปของผูใหสัมภาษณ มี
ลักษณะเปนแบบปลายเปด (Open – Ended) มีจํานวน 7 ขอ คือ ตําแหนงหนาที่ของผูใหสัมภาษณ และประสบการณ 
ตอนที่ 2  ความรูเกี่ยวกับการเลนชักเยอเกวียน มีลักษณะเปนแบบคําถามปลายเปด  
(Open – Ended) มีจํานวน 7 ขอ   
    2.1.2  กลุมผูเลน  ผูเขารวมกิจกรรมชักเยอเกวียนพระบาท จํานวน 3 คน  เครื่องมือที่ใชใน
การวิจัย คือ แบบสัมภาษณซึ่งแบงออกเปน 2 ตอน คือ ตอนท่ี 1  สถานภาพทั่วไปของผูใหสัมภาษณ มีลักษณะเปนแบบ
ปลายเปด (Open – Ended) มีจํานวน 7 ขอ คือ ตําแหนงหนาที่ของผูใหสัมภาษณ และประสบการณ  ตอนที่ 2  
ความรูเกี่ยวกับการเลนชักเยอเกวียน มีลักษณะเปนแบบคําถามปลายเปด (Open – Ended)  มีจํานวน  7 ขอ   
   2.2  แบบสังเกต (Observation)  มีทั้งแบบมีสวนรวม และไมมีสวนรวม (Participant and  
Non – Participant  Observation)  ใชสังเกตผูเขารวมกิจกรรมชักเยอเกวียนพระบาท   
    2.2.1  แบบมีสวนรวม ผูวิจัยไดเขารวมกิจกรรมในงานประเพณีชักเยอเกวียนพระบาท 
เรียนรูเรื่องจารีตประเพณี และขั้นตอนการปฏิบัติ และเขารวมกิจกรรมชักเยอเกวียนพระบาท ณ วัดตะปอนนอย ตําบล
ตะปอน อําเภอขลุง จังหวัดจันทบุร ี  
    2.2.2  แบบไมมีสวนรวม คือ ติดตามประเพณีชักเยอเกวียนพระบาท ของตําบลตะปอน 
อําเภอขลุง จังหวัดจันทบุรี  เพื่อสังเกตและบันทึกภาพเกี่ยวกับองคประกอบ การเลน และขั้นตอน ตลอดจนบริบท
โดยรวมของการเลนชักเยอเกวียนพระบาท   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 110 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

   เครื่องมือที่เปนวัสดุอุปกรณภาคสนาม ในการเก็บขอมูลภาคสนามครั้งนี้  ผูวิจัยใชอุปกรณชวยใน
การเก็บขอมูล คือ กลองวีดีทัศน กลองถายรูป เครื่องบันทึกเสียง สมุด ปากกา ดินสอ เพื่อใหไดรายละเอียดของขอมูล
มากที่สุด ซึ่งเปนประโยชนตอการทํางานวิจัยสรางสรรค   
   การตรวจสอบเครื่องมือ  เครื่องมือที่สรางเสร็จแลวนําไปเสนอผูทรงคุณวุฒิที่เปนที่ปรึกษา
โครงการ จากนั้นนํามาแกไข ปรับปรุง และเสนอผูเชี่ยวชาญตรวจสอบความเที่ยงตรง และความเชื่อมั่นตามเนื้อหา 
(Content Validity) จากผูเชี่ยวชาญ ในการตรวจเครื่องมือท่ีใช  
   การตรวจสอบขอมูลและวิเคราะหขอมูล หลังจากที่ผูวิจัยไดทําการเก็บรวบรวมขอมูลแลว จะตอง
ทําการตรวจสอบขอมูล และการวิเคราะหขอมูล ซึ่งบางครั้งอาจทําไปพรอมกับการเก็บรวบรวมขอมูล จึงใชการ
ตรวจสอบขอมูลที่ไดเพื่อใหสอดคลองกับการวิจัยเชิงคุณภาพ คือ การตรวจสอบขอมูลแบบสามเสา (triangulation)  
ไดแก  การตรวจสอบสามเสาดวยขอมูลโดยพิจารณาแหลงเวลา แหลงสถานที่ และแหลงบุคคลที่แตกตางกัน กลาวคือ 
ถาขอมูลตางเวลากัน จะเหมือนกันหรือไม  ถาขอมูลตางสถานที่จะเหมือนกันหรือไม  และถาบุคคลที่ใหขอมูลเปลี่ยนไป 
ขอมูลจะเหมือนกันหรือไม โดยใชการสังเกต การสัมภาษณ และการใชเอกสาร วิธีการเก็บขอมูล 3 วิธีที่แตกตางกัน แลว
จะไดผลเหมือนกัน  
  3.  การวิเคราะหขอมูล  ในการวิเคราะหขอมูล ผูวิจัยมีวิธีการตามขั้นตอน ดงันี้  
   3.1  นําขอมูลที่ไดจากการบันทึกภาพ บันทึกเสียงและจากการจดบันทึกในลักษณะลายลักษณ 
อักษร มาถอดเนื้อหา และผูวิจัยทําหนาที่ตรวจสอบขอมูลอีกครั้ง   
   3.2  นําขอมูลเกี่ยวกับสถานภาพของผูใหสัมภาษณที่มีลักษณะเปนคําถามปลายเปด (Open – 
Ended) นํามาวิเคราะห และสรุปความเปนเชิงพรรณนา นําเสนอเปนความเรียง   
   3.3  นําขอมูลความรูเกี่ยวกับการเลนชักเยอเกวียนพระบาท ในกลุมผูทรงคุณวุฒินํามาวิเคราะห 
และสรุปความเปนเชิงพรรณนา นําเสนอเปนความเรียง   
   3.4  นําขอมูลความรูเกี่ยวกับการเลนชักเยอเกวียนพระบาท ในกลุมผูเขารวมกิจกรรมนํามา
วิเคราะห และสรุปความเปนเชิงพรรณนา นําเสนอเปนความเรียง   
   3.5  นําขอมูลจากการสังเกตการณแบบมีสวนรวม และแบบไมมีสวนรวม นํามาวิเคราะหจารีต 
การปฏิบัติ ขั้นตอน องคประกอบการเลน โดยใชทฤษฎีที่เกี่ยวของกับการสรางสรรคดังนี้ นิยามความเชื่อ ทฤษฎีการ
สรางสรรคการแสดง ทฤษฎีทัศนศิลป ทฤษฎีแหงการเคลื่อนไหว เพื่อนําผลการศึกษามาเขียนรายงานการวิจัยสรางสรรค 
เรื่อง การสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท”   
 

ผลการวิจัย 
 ในการสรางสรรคการแสดงชุด “ชักเยอเกวียนพระบาท”  ผูวิจัยไดนําวิถีชีวิตของชาวตะปอนในการรักษา
ศิลปวัฒนธรรม ประเพณีเกี่ยวกับการแหรอยพระบาทผาและวิธีการเลนชักเยอเกวียนพระบาทที่พบมาเปนแนวคิดใน
การสรางสรรคการแสดงชุด “ชักเยอเกวียนพระบาท”  โดยไดกําหนดรูปแบบการแสดง  และการออกแบบองคประกอบ
การแสดง ดังนี ้  
 รูปแบบและการออกแบบองคประกอบการแสดง  ผูวิจัยไดกําหนดรูปแบบและการออกแบบองคประกอบ
การแสดงใหสอดคลองกับแนวความคิด  โดยแบงการแสดงออกเปน 3 ชวง คือ    
  ชวงที่ 1  การแหอัญเชิญพระบาทผาจากพระอุโบสถขึ้นประดิษฐานบนเกวียน  และชาวบานชายหญิง
ชวนกันมาเลนชักเยอเกวียน   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 111 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

  ชวงนีเ้ปนการสื่อใหเห็นถึงวัฒนธรรมประเพณีที่มีมาแตโบราณของชุมชนตะปอน ใหเห็นถึงความศรัทธา 
จากความเชื่อที่มีมาตั้งแตสมัยโบราณถึงความศักดิ์สิทธิ์ของผาพระบาท การจําลองความศรัทธา อัญเชิญ   ผาพระบาท
ซึ่งจะมวนเปนทอนยาวขึ้นประดิษฐานบนเกวียนเพื่อแหรอบหมูบาน ซึ่งลวนเปนพิธีกรรมที่แฝงไวดวยคติความเชื่อ 
ประเพณีและคานิยมของชาวตะปอน เปนการรวมแรงรวมใจหลังจากทําพิธีกรรมทางศาสนาเรียบรอยแลว  
  ผูวิจัยไดออกแบบการแสดงดวยการจําลองความศรัทธาของชาวบาน  จําลองกิจกรรมวิถีชีวิตของชาว
ตะปอนที่มีความสามัคคีในการประกอบกิจกรรมเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา  โดยใชรมในลักษณะของการหุบรมและมีผา
หออีกชั้นหนึ่ง  เปนสัญลักษณแทนผาพระบาทที่มวนเปนทอนยาว  มีผูแสดงเปนชาวบานกลุมหนึ่งอัญเชิญผาพระบาท
ออกมาจากพระอุโบสถเพื่อที่จะนํามาประดิษฐานบนเกวียน  จากนั้นผูแสดงเปนชาวบานชายหญิงอีกกลุมหนึ่งออกมา
รายรําดวยทวงทาอากัปกิริยาของการชักชวนกันมาชักเยอเกวียน  
  ชวงที่ 2 การแขงขันชักเยอเกวียนพระบาท   
  ชวงนีส้ื่อใหเห็นถึงกระบวนการชักเยอเกวียนพระบาท การชิงไหวชิงพริบในการเลน  เชื่อมความสามัคคี
ของชาวบาน การเปนผูนําและผูตาม กฎระเบียบกติกาในการแขงขัน การมีน้ําใจเปนนักกีฬา เปนการอนุรักษประเพณี
การเลนมาแตโบราณ เปนการเลนที่ผูกรอยอยูกับวัฒนธรรม วิถีชีวิตของชุมชน ที่พึ่งพาอาศัยกัน และอยูรวมกันอยางมี
ความสุข  
  ในชวงนี้ผูวิจัยไดออกแบบการแสดง โดยการแบงผูแสดงออกเปน 2 ฝาย  คือฝายชายอยูทางดานซาย
ของเวทีและฝายหญิงอยูทางดานขวาของเวที  กอนเริ่มชักเยอเกวียนทั้งสองฝายจะตองนั่งไหวรอยพระบาทผาที่
ประดิษฐานอยูบนเกวียนกอน  พรอมทั้งผูแสดงที่แบกรมซึ่งสมมุติเปนผาพระบาทนั้นกางรมออกใชเปนสัญลักษณแทน
ลอเกวียน  สวนผูแสดงคนอื่นสมมุติเปนสวนประกอบของหัวเกวียนและทายเกวียน  จากนั้นเริ่มขั้นตอนของการชักเยอ
เกวียนดวยการใหผูแสดงทั้งชายและหญิงยืนสับหวางกันและจับมือประสานกันเปนเสนตรงหันหนาเขาหากัน  มือที่จับ
ประสานกันนั้นเปนสัญลักษณแทนเชือกที่ใชในการชักเยอ  เริ่มชักเยอครั้งแรกใหฝายชายเปนคนดึงเชือกกอนและเปน
ฝายชนะ  ชักเยอครั้งที่สองใหฝายหญิงเปนคนดึงเชือกกอนและเปนฝายชนะบาง  และชักเยอครั้งที่สามใหฝายหญิงเปน
คนดึงเชือกกอนและเปนฝายชนะอีกครั้งหนึ่ง  ซึ่งเปนกฎกติกาในการเลน  
ชักเยอเกวียนวาตองชนะ 2 ใน 3  จึงจะถือวาเปนผูชนะ  ในการชักเยอเกวียนนี้จะมีการประยุกตใชเทคนิคของการชัก
เยอจริงมาประกอบอยูในทารําดวย  อาทิ ทายืน ทากด ทาขยม ทาทางการดึงเชือก เปนตน   
  ชวงที่ 3  การรื่นเริงสนุกสนานหลังจากเสร็จสิ้นกิจกรรม และการแหรอยพระบาทกลับหมูบานของผู
ชนะ   
  ชวงนี้เปนการสื่อใหเห็นถึงความสามัคคีของคนในหมูบานวา  การแพหรือการชนะไมมีความสําคัญ
เทากับความสนุกสนาน ความสามัคคี และความเลื่อมใสศรัทธาตางหากที่มีความหมายที่ยิ่งใหญกวาผลของการแขงขัน  
ชาวบานท้ังหลายก็จะมารวมสนุกกันดวยการรําวงชาวบานหรือที่ชาวบานเรียกกันวารําวงโบราณ  
  ในชวงนี้ผูวิจัยไดออกแบบการแสดงดวยการใหผูแสดงทั้งชายและหญิงชักชวนกันออกมารายรําเปนคูๆ 
รอบตัวเกวียนดวยความสนุกสนาน  โดยไดแนวคิดมาจากการรําวงโบราณของชาวตะปอน  ซึ่งเปนการรําตีบทตามบท
รองประกอบทํานองเพลง เรียกวา “รําวงชักเยอเกวียน” โดยผูวิจัยไดประพันธบทรองประกอบทํานองเพลงรําวง  ซึ่งบท
รองกลาวถึงชายและหญิงชักชวนกันมาทํากิจกรรมรวมกันเนื่องในประเพณีวันตรุษสงกรานต  อาทิ  การกอพระทราย
หรือกอพระเจดียทรายและการชักเยอเกวียนพระบาท  เพื่อสานสรางความสามัคคีและประเพณีอัน    ดีงาม  และเรียก
รําวงนี้วา “รําวงชักเยอเกวียน” 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 112 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 องคประกอบการแสดง  ประกอบดวย  
  ผูแสดง  ใชผูแสดงเปนชายและหญิง จํานวน 24 คน โดยแบงเปน 1) นักแสดงผูทําหนาที่ชาวบานฝาย
ชาย ในการชักเยอเกวียนพระบาท จํานวน 8 คน  2) นักแสดงผูทําหนาที่ชาวบานฝายหญิง ในการชักเยอเกวียนพระ
บาท จํานวน 8 คน  3) นักแสดงผูทําหนาที่ชาวบานในการอัญเชิญพระบาทผาและทําหนาที่เปรียบเสมือนเกวียน 
จํานวน 4 คน  และ 4) นักแสดงผูทําหนาที่ชาวบานชายและหญิงในขบวนแหพระบาทและกองเชียรในขณะชักเยอ
เกวียน จํานวน 4 คน  โดยผูวิจัยไดคัดเลือกผูแสดงชายและหญิงที่มีความสามารถในดานนาฏศิลปไทยเปนอยางดี 
สามารถปฏิบัติทารําไดตรงตามจังหวะและทวงทํานองเพลง  ซึ่งเปนมาตรฐานของการเรียนนาฏศิลปไทยโขนละคร   
  เครื่องแตงกายและอุปกรณประกอบการแสดง  ผูวิจัยมีแนวคิดในการสรางสรรคเครื่องแตงกายโดย
ประยุกตจากลักษณะการแตงกายของชาวบานชายและหญิงในสมัยโบราณ  โดยผูแสดงฝายชายในการ          ชักเยอ
เกวียนจะสวมเสื้อคอพวงมาลัยสีเขียวปลอยชายไวดานนอก  สาเหตุที่เลือกสีเขียวเพราะสีเขียวเปนสีที่แสดงถึงความสด
ชื่น  ซึ่งสอดคลองกับบรรยากาศของเทศกาลสงกรานต  นุงผาโจงกระเบนลายสีดํา  เนื่องจากสีดําเปนสีที่มีความ
หมายถึงความเสียสละ  ซึ่งในเทศกาลสงกรานตชาวบานจะเสียสละเวลาเพื่อมาทําบุญ สรงน้ําพระ รดน้ําผูใหญ และทํา
กิจกรรมรวมกัน และมีผาคาดเอวสีเหลือง  เนื่องจากสีเหลืองเปนสีของความราเริง  สวนผูแสดงฝายหญิงในการชักเยอ
เกวียน จะสวมเสื้อคอกลมผาหนา แขนสามสวนสีสมเหน็บชายเสื้อไวดานใน  สาเหตุที่เลือกสีสมเพราะสีสมเปนสีที่แสดง
ถึงความเจิดจา  สอดคลองกับบรรยากาศของเทศกาลสงกรานตซึ่งอยูในเดือนเมษายนเปนบรรยากาศของฤดูรอนที่มี
แสงแดดเจิดจา สดใส แสดงถึงอารมณสนุกสนานของชาวบาน  นุงผาโจงกระเบนลายสีดํา  เนื่องจากสีดําเปนสีที่มีความ
หมายถึงความเสียสละดังกลาวไวแลวขางตน  ศีรษะเกลาผมเปนมุนมวยบริเวณทายทอย  มีเครื่องประดับพองาม  และผู
แสดงฝายชายที่ทําหนาที่อัญเชิญ  ผาพระบาทและทําหนาที่เปรียบเสมือนเกวียน จะสวมเสื้อคอพวงมาลัยสีน้ําตาล
ปลอยชายไวดานนอก  นุงผาโจงกระเบนพื้นสีน้ําตาล  สาเหตุที่เลือกสีน้ําตาลเพราะ  สีน้ําตาลเปนสีที่แสดงถึงความสุขุม 
เยือกเย็น  ซึ่งสอดคลองกับบรรยากาศของการแหผาพระบาท  เนื่องจากการแหพระบาทออกมาจากโบสถตองกระทํา
ดวยกิริยาที่สุขุม สงบนิ่ง  และเมื่อปรับเปลี่ยนบทบาทจากการแหผาพระบาทเปนการชักเยอเกวียน  สีน้ําตาล
เปรียบเทียบเหมือนสีของไมที่นํามาทําเปนเกวียน และมีผาขาวมาคาดเอว  สวนอุปกรณประกอบการแสดง คือ รมทํา
ดวยกระดาษระบายสีดําเปนพื้น  ทาสีขอบลอและซี่กงลอเกวียนดวยสีน้ําตาล 
  เครื่องดนตรีที่ใชประกอบการแสดง  ใชวงปพาทยประกอบการแสดง  ประกอบดวย ระนาดเอก 
ระนาดทุม ฆองวงใหญ ฆองวงเล็ก ตะโพน กลองทัด ขลุยเพียงออ ฉิ่ง ฉาบ กรับ และ โหมง   
  การประพันธเพลงประกอบการแสดง  โดยมีแนวคิดมาจากวิถีชีวิตและประเพณีที่ดีงามของชาวบาน
ในการแขงขันชักเยอเกวียนพระบาท เปนเพลงที่แสดงถึงความสนุกสนานของชาวบาน เพื่อใหผูชมการแสดงชักเยอ
เกวียนพระบาทไดเห็นถึงจินตนาการและบรรยากาศของการแสดงชุดนี้ ผูประพันธทํานองเพลงไดแบงโครงสรางของ
เพลงประกอบกระบวนทารํา ออกเปน 3 ชวง ดังนี ้ 
   ชวงที ่1  เปนการอัญเชิญรอยพระบาทผาจากพระอุโบสถขึ้นประดิษฐานบนเกวียน  และชายหญิง
ชวนกันมาเลนชักเยอเกวียน  ใชทํานองเพลงจากระบําชาวนามาประพันธขึ้นใหม  ชวงตนเพลงจะมีเสียงโหมงตีประกอบ
เพื่อใหเห็นบรรยากาศของการแหผาพระบาทในสมัยโบราณ  เปนการประกาศใหชาวบานใหออกมารับพระซึ่งเปนรอย
พระบาทนัน่เอง   
   ชวงที่ 2  เปนการแขงขันชักเยอเกวียนพระบาท  ผูประพันธเพลงไดนําทํานองเพลงขามาประพันธ
ใหม  และนําสัญญาณกลองที่ใชในการแขงขันจริงมาประกอบการสรางสรรคทาทางการชักเยอเกวียน   พระบาท  ซึ่งสื่อ
ถึงความสนุกสนาน เราใจ บางชวงของเพลงแสดงออกถึงการเยาะเยยของฝายชนะ   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 113 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

   ชวงที่ 3  เปนชวงของการรายรําสนุกสนานหลังจากเสร็จสิ้นจากการแขงขันชักเยอเกวียน  พระ
บาท  โดยการรําวงชาวบานรวมกันเพื่อประสานสัมพันธอันดีตอกัน  จากนั้นไดแหรอยพระบาทผาไปยังหมูบานตางๆ 
สวนทํานองเพลงใชทํานองเพลงรําวงประกอบบทรองทีผู่วิจัยไดประพันธขึ้น  เพื่อใหมีการรําที่สนุกสนาน เรียกวา “รําวง
ชักเยอเกวียน”   
  การออกแบบทารํา  ผูวิจัยไดออกแบบสรางสรรคทารําโดยการเลียนแบบลักษณะทารําพื้นฐานตาม
แบบนาฏศิลปไทยผสมผสานกับทาทางธรรมชาติของการชักเยอเกวียน  อาทิ ทายืน ทานั่งหรือทากด ทาขยม และทาดึง 
เปนตน  และการตีบทประกอบบทรองในทาทางแบบสามัญชนในการรําวงโบราณของชาวบาน  ซึ่งผูวิจัยไดออกแบบทา
รําในชวงแรกซึ่งเปนการอัญเชิญรอยพระบาทผาจากพระอุโบสถขึ้นประดิษฐานบนเกวียน  ผูแสดงเดินออกมาดวยความ
สุขุม นอบนอม  มีการใชพลังการเคลื่อนไหวดวยความแรงของพลังนอย ใหความรูสึกที่ นุมนวล ออนโยน  ประกอบดวย 
ผูแสดงที่ทําหนาที่ชาวบานในการอัญเชิญพระบาทผาจะแบกอุปกรณที่สมมุติเปนพระบาทผาไวบนบา  ซึ่งผูวิจัยไดกลาว
ไวแลวในเรื่องรูปแบบการแสดงขางตน และนักแสดงผูทําหนาที่ชาวบานชายและหญิงในขบวนแหพระบาทจะพนมมือ
เดินออกมา  โดยอยูดานหนาและดานหลังใหผูแสดงที่ทําหนาท่ีอัญเชิญพระบาทผาอยูระหวางกลาง  ดังภาพ 
 

 
 
 
 
 
 
 
         

  
ภาพที่ 1  การอัญเชิญพระบาทผาจากพระอุโบสถ                      ภาพที่ 2  ทาขบวนอัญเชิญพระบาทผา 
                       (ทาธรรมชาติ)               (ทาสรางสรรค) 
         ที่มาของภาพ : เทศบาลตําบลตะปอน                     ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย 
               

เมื่อผูแสดงเดินออกมาถึงกลางเวทีดนตรีจะเปลี่ยนทํานองเพลงใหมผูแสดงชายและหญิงที่ทําหนาที่ชาวบานในการชัก
เยอเกวียนจะออกมารายรําดวยทวงทาอากัปกิริยาของการชักชวนกันมาชักเยอเกวียน  อาทิ ผูชายทําทามองผูหญิงจะ
ทําทาอาย  ผูชายและผูหญิงทําทาเรียก  และทาเลียนแบบการชักเยอเกวียน  เปนตน  ในชวงนี้ผูแสดงจะออกมาครั้งละ 
2 คู จนครบ  จากนั้นผูแสดงชายและหญิงจะทําทาหยอกลอดูเชิงกันกอนที่จะแขงขันชักเยอกัน  ในชวงนี้จะมีการใชพลัง
การเคลื่อนไหวดวยความแรงของพลังมากขึ้น ดังภาพ 
 
 
 
 
 
 

 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 114 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

            ภาพที่ 3  ชายทําทามอง หญิงทําทาอาย             ภาพที่ 4  ชายและหญิงทําทาเลียนแบบทาเรียก 
       ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย               ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย  
 

                                    
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 5  ภาพการแสดงชักเยอเกวียน ชวงที่ 1 (เลียนแบบทาเรียก) 
ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย  

 
 ในการแสดงชวงที่สอง  เปนการแขงขันชักเยอเกวียนพระบาท  ผูวิจัยไดออกแบบทารําโดยการแบง          
ผูแสดงออกเปน 2 ฝาย โดยใหฝายชายและฝายหญิงอยูคนละขางกัน  และปรับเปลี่ยนกระบวนแหพระบาทเปนเกวียน 
ซึ่งอยูตรงกลางระหวางผูแสดงชายและหญิงในลักษณะขนานกับหนาเวที  โดยใหผูแสดงที่ทําหนาที่แบก   พระบาทผา
สมมุติเปนเกวียนพรอมกับกางรมออกเปรียบเสมือนลอเกวียน  และผูแสดงเปนชาวบานในกระบวนแหพระบาทจะ
เปลี่ยนมาทําหนาที่เปนคนเชียรในการแขงขันชักเยอเกวียน  ดังไดกลาวไวแลวในเรื่องรูปแบบการแสดงขางตน  กระบวน
ทารําเลียนแบบทาทางของการชักเยอเกวียนจากทาธรรมชาติ  โดยเริ่มตั้งแตหยิบแปงมาทามือเพื่อไมใหมือลื่น ทาหยิบ
เชือกจากพื้นลุกขึ้นยืนเตรียมพรอมที่จะชักเยอและมีการประยุกตใชเทคนิคของการชักเยอจริงมาประกอบอยูในทารํา
ดวย  อาทิ ทายืน ทากด ทาขยม และทาทางการดึงเชือก  นอกจากนี้ยังมีกระบวนทารําที่มีลักษณะแสดงออกถึงการ
หยอกลอแกมเยาะเยยกัน เมื่อฝายใดฝายหนึ่งเปนฝายชนะ  ในชวงนี้เปนการฟอนรําที่ใชพลังในการออกทาทางที่แรง
มากทําใหเกิดอาการที่กระปรี้กระเปรา แข็งแรง รุกรน  ดังภาพ 
 
 
 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 115 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 
           
 
 
 
 
 
              

         ภาพที่ 6  การชักเยอเกวียนในทา “ยืน”                            ภาพที่ 7  ทา “ยืน” (ทาสรางสรรค) 
           เพื่อเตรียมความพรอม (ทาธรรมชาติ)                    ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย 
           ที่มาของภาพ : เทศบาลตําบลตะปอน     
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
          

ภาพที่ 8  การชักเยอเกวียนในทา “นั่ง” หรือทา “กด”                      ภาพที่ 9  ทา “กด” (ทาสรางสรรค) 
                        (ทาธรรมชาติ)           ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย  
           ที่มาของภาพ : เทศบาลตําบลตะปอน  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 10  การชักเยอเกวียนในทา “ขยม” (ทาธรรมชาติ)                   ภาพที่ 11  ทา “ขยม” (ทาสรางสรรค) 
           ที่มาของภาพ : เทศบาลตําบลตะปอน                          ที่มาของภาพ : คณะผูวจิัย  
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 116 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 ภาพที่ 12  การชักเยอเกวียนในทา “ดึง” (ทาธรรมชาติ)                 ภาพที่ 13  ทา “ดึง” (ทาสรางสรรค) 
            ที่มาของภาพ : เทศบาลตําบลตะปอน                ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย  
 

 

  
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 14  ภาพการแสดงชักเยอเกวียน ชวงที่ 2               ภาพที่ 15  ภาพการแสดงชักเยอเกวียน ชวงที่ 2  
(สรางสรรคขึ้นจากทาทางการหยิบเชือกจากทาธรรมชาติ)    (สรางสรรคขึ้นจากทาทางการกดเชือกของฝายชายและ 
                ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย                    ทาทางการขยมของฝายหญิงจากทาธรรมชาติ) 
                                                                            ที่มาของภาพ : คณะผูวิจยั  
 
 ชวงสุดทาย  เปนการรื่นเริงสนุกสนานหลังจากเสร็จสิ้นกิจกรรม  ผูวิจัยไดออกแบบทารําโดยไดแนวคิดมา
จากการรําวงโบราณซึ่งเปนการรําตีบทตามบทรอง เรียกวา “รําวงชักเยอเกวียน” ดังไดกลาวไวแลวในเรื่องรูปแบบการ
แสดงขางตน  กระบวนทารําใชทารําตามแบบนาฏศิลปไทยผสมกับทาทางแบบสามัญชน  ผูแสดงชายและหญิงรําเขาคู
กันเปนวงกลม เดินหมุนรอบวงในลักษณะทวนเข็มนาฬิกา โดยเดินรอบผูแสดงที่เปรียบเสมือนเกวียนซึ่งอยูตรงกลาง  ผู
แสดงจะปฏิบัติทารําตามบทรองไปเรื่อยๆ ดวยความสนุกสนาน  หยอกลอกันจนจบบทรอง แตดนตรียังคงบรรเลงไป
เรื่อยๆ ผูแสดงชายจะรําปอผูหญิงแลวนําเขาเวทีโดยแบงชวงแรก 4 คู ตามดวยขบวนเกวียนและชาวบานที่แหพระบาท
มาในชวงแรก และสุดทายตามดวยผูแสดงชายและหญิงอีก 4 คู  เดินตามกันเขาเวทีจนจบเพลง 
 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 117 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 16  ภาพการแสดงชักเยอเกวียน ชวงที่ 3 (รําวงชักเยอเกวยีน)  
ที่มาของภาพ : คณะผูวิจัย 

 
 ในการประดิษฐกระบวนทารํา “การชักเยอเกวียนพระบาท” นั้น ผูวิจัยไดออกแบบรูปแบบการแปรแถว 
ทั้งหมด 8 รูปแบบ  และมีทิศทางในการเคลื่อนที่ 2 ทิศทาง คือ การเคลื่อนที่ขนานกับคนดู และการวนเปนวง  ซึ่งการ
แสดงในชวงที่ 1 และชวงที่ 2  เปนการเคลื่อนที่ขนานกับคนดู เพื่อตองการใหคนดูเห็นผูแสดงทั้งหมดบนเวที  สวน
ในชวงที่ 3  เปนการเคลื่อนที่แบบวนเปนวง  เนื่องจากเปนการรําวงชักเยอเกวียน เพื่อเปนการแสดงถึงความผูกพัน 
ความสามัคคีของชาวบาน   
 
 การนําเสนอผลงานการสรางสรรคชุดการแสดง   
 เมื่อผูวิจัยไดสรางสรรคชุดการแสดงเสร็จสิ้นแลวไดดําเนินการจัดกิจกรรมการจัดสัมมนาเพื่อนําเสนอผลงาน
การสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท” โดยใหผูทรงคุณวุฒิทางดานนาฏศิลปไทย จํานวน 3 ทาน  
ผูทรงคุณวุฒิทางดานดนตรีไทย จํานวน 2 ทาน  และผูทรงคุณวุฒิทางดานวัฒนธรรมทองถ่ิน จํานวน 2 ทาน  รวมทั้งสิ้น 
7 ทาน พิจารณาผลงานการสรางสรรค  ในวันที่  7  กันยายน  2561  ณ  อาคารปฏิบัตินาฏศิลป (อาคารวิจิตรจินดา) 
วิทยาลัยนาฏศิลปจันทบุรี  ในการนี้ผูวิจัยไดดําเนินการจัดทําแบบประเมินคุณภาพของผลงานสรางสรรค ประกอบดวย 
4 ดาน ดวยกัน คือ 1) ดานทารํา  2) ดานดนตรี  3) ดานเครื่องแตงกายและอุปกรณ    การแสดง  และ 4) ดานการ
สรางสรรคชุดการแสดง  ผลการประเมินคุณภาพของผลงานสรางสรรคในการจัดสัมมนา  คุณภาพในภาพรวม มีคาเฉลี่ย
เทากับ  4.69  คิดเปนรอยละ 93.85  อยูในระดับ มากที่สุด   
 ขอคิดเห็นเพิ่มเติมจากคณะกรรมการ   
  1.  การแสดงสรางสรรคชุดนี้ เปนการแสดงที่สื่อถึงภูมิปญญาทองถิ่น และการเลนพื้นบานไดชัดเจน  
  2.  การแสดงชุดนี้ มีความสรางสรรค  เปนการเพิ่มมูลคาเพิ่มทางดานวัฒนธรรมพื้นบานไดโดดเดน  
 การแสดงชุด “ชักเยอเกวียนพระบาท” นี้ไดนําเผยแพรในงานตอนรับคณะศึกษาดูงานจากองคการบริหาร
สวนตําบลตะพง  จ.ระยอง   
 
 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 118 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

อภิปรายผล 
 จากการศึกษาประวัติความเปนมาของตําบลตะปอน  ประเพณีการแหรอยพระพุทธบาทผา  ขั้นตอนวิธีการ
เลนชักเยอเกวียนพระบาท  รวมทั้งองคประกอบของการเลนชักเยอเกวียนพระบาทของชาวตําบลตะปอน  ซึ่งนําไปสู
กระบวนการสรางสรรคชุดการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท”  ผูวิจัยนํามาอภิปรายผลไดขอมูลดังนี ้  
 การสรางสรรคการแสดง “ชักเยอเกวียนพระบาท” มีแนวคิดหลักที่สื่อถึงประเพณีแหพระพุทธบาทและการ
เลนชักเยอเกวียนพระบาท ของชาวตําบลตะปอน  อําเภอขลุง จังหวัดจันทบุรี ในเทศกาลสงกรานต ซึ่งถือปฏิบัติกันมา
ยาวนานนับรอยป ไดแสดงออกถึงกระบวนการ ขั้นตอนการแหผาพระบาทผา  การเลนชักเยอเกวียนพระบาท และการ
รําวงโบราณ  ซึ่งเปนกิจกรรมที่มีความสนุกสนานและความสามัคคีในชุมชน  เปนการสรางการรับรูใหผูชมสามารถเขาใจ
เรื่องราวไดเปนอยางดีไมซับซอน โดยมีผูแสดงเปนผูสื่อความหมายและเรื่องราวตอผูชม  สอดคลองกับ สดใส  พันธุม
โกมล (2538) ที่กลาววา ศิลปะการแสดง คือ ศิลปะที่เกิดขึ้นจากการนําภาพจากประสบการณและจินตนาการของ
มนุษยมาผูกเปนเรื่อง และจัดเสนอในรูปแบบของการแสดง โดยมีผูแสดงเปนผูสื่อความหมายและเรื่องราวตอผูชม  สวน
ในดานองคประกอบของการแสดง อาทิ ผูแสดง ดนตรีและเพลงรอง การแตงกายและอุปกรณที่ใชประกอบในการแสดง 
กําหนดขึ้นใหสอดคลองกับแนวคิดของชุดการแสดงที่กําหนดไว โดยเนนความเรียบงาย แสดงใหเห็นถึงความสนุกสนาน
ของการละเลนของไทยที่ผานคนรุนตอรุน โดยดนตรีที่ใชบรรเลงประกอบการแสดงมีลักษณะผสมผสานของทวงทํานอง
ชาและเร็ว  เพื่อใหเขากับอารมณของการแสดงที่สื่อถึงความสนุกสนานและความสามัคคี  นอกจากนี้ไดใสทํานองเพลง
รําวงประกอบบทรองที่ไดประพันธขึ้นใหมโดยมีเนื้อหาที่กลาวถึงกิจกรรมตางๆในเทศกาลตรุษสงกรานต  ซึ่งเปนการ
แสดงถึงเอกลักษณของการแสดงพื้นเมืองภาคตะวันออกไดอยางชัดเจน สอดคลองกับ สายพิรุณ  สินฤกษ (2546) ที่
กลาวถึงทํานองเพลงที่มีเอกลักษณเปนของตนเอง แสดงใหเห็นบทบาทหนาที่ของศิลปะทองถิ่นซึ่งมีความสัมพันธกับวิถี
ชีวิตและสังคม  สําหรับการแตงกายของผูแสดงออกแบบใหเหมาะสมกับวิถีของชุมชนตะปอน กลิ่นไอของภาคตะวันออก
แตคํานึงถึงความคลองตัวในการแสดง ไมใหเปนอุปสรรคตอการเคลื่อนไหวบนเวที สอดคลองกับแนวคิดในการประดิษฐ
ทารําและชุดการแสดงของ สุรพล วิรุฬหรักษ (2549) ที่กลาววา นักนาฏยประดิษฐตองกําหนดรูปแบบและแนวทางของ
ฉากและเครื่องแตงกายใหตอบสนองและสงเสริมการแสดงอยางเหมาะสม  ผูวิจัยออกแบบทารําโดยใชภาษานาฏศิลปใน
ทารําของไทยที่เปนแบบแผนผสมผสานกับทาทางแบบสามัญชน  นํามาประดิษฐลีลาทารําโดยเลือกใชใหคลอบคลุม
ความหมายของเนื้อหาใน  การแสดง ทารําสื่อความหมายไดดี เหมาะสมกับอารมณเพลง กลมกลืนกับทวงทํานอง  
ในชวงทํานองเพลงชาใช   ทารําที่ดูออนหวาน นุมนวล สวนในชวงทํานองที่รวดเร็วเลือกใชทารําที่ดูคลองแคลว 
สนุกสนาน  มีการเชื่อมทารําไดกลมกลืนกันตลอดการแสดงซึ่งสอดคลองกับ อาคม  สายาคม (2545)  ที่กลาววา การ
รายรําในสิ่งที่มนุษยเราได  ปรุงแตงจากธรรมชาติใหสวยสดงดงามขึ้น แตทั้งนี้มิไดหมายถึงการรายรําเพียงอยางเดียว
จะตองมีดนตรีเปนองคประกอบไปดวยจึงจะชวยใหสมบูรณตามหลักวิชาการนาฏศิลป  นอกจากนี้การแสดงชุดนี้จัดใหมี
การแปรแถวทําใหเกิดความนาสนใจมีการเปลี่ยนตําแหนงในขณะปฏิบัติทาเชื่อมทําใหการแสดงไมนาเบื่อหนาย  
สอดคลองกับ ประทิน พวงสําลี (2514) ซึ่งกลาวถึง การแปรแถววา เปนกลวิธีที่จะทําใหแถวเปลี่ยนแปลงเปน
รูปลักษณะตางๆ สาเหตุของการแปรแถวเพื่อเปลี่ยนอิริยาบถ ทําใหผูชมไมเกิดความเบื่อหนาย ชวนติดตามตลอดชุดการ
แสดง 

 

 

 

 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 119 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

เอกสารอางอิง 
กระทรวงมหาดไทย กระทรวงศึกษาธิการ และกรมศิลปากร.  (2542).  พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว วัฒนธรรม  
 พัฒนาการทางประวัติศาสตร เอกลักษณและภมูิปญญาจังหวัดจันทบุรี. หนังสือเฉลิมพระเกียรต ิ
 พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว. กรงุเทพฯ: กรมศิลปากร.  
 _______ .  (2544).  พระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว วัฒนธรรม  พัฒนาการทางประวัติศาสตร เอกลักษณและ 
 ภูมิปญญาจังหวัดจนัทบุรี. หนังสือเฉลิมพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว. กรุงเทพฯ:  
 กรมศิลปากร.  
กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ.  (2535).  ความคิดสรางสรรค. พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  
 คุรุสภาลาดพราว.   
ชัชชัย  โกมารทัต.  (2559).  กีฬาภูมิปญญาไทย. มรดกภูมิปญญาทางวัฒนธรรมของชาติ, กระทรวงวฒันธรรม.   
ชวลิต  สุนทรานนท.  (2551).  การพัฒนาระบบจัดการองคความรูดานการแสดงนาฏศิลปไทย: กรณีศึกษา   
 หนังสือวิพิธทัศนา. การสัมมนาวจิัย วิจักษณ ครั้งที่ 3 วันท่ี 9-10 กันยายน 2551 หองประชุม 
 สํานักหอสมุดแหงชาต.ิ  
ณรงคชัย  ปฎกรัชต.  (2544).  “นิยามความเชื่อ” ในสังคมและวัฒนธรรมไทย. 4-12,นนทบุรี:  
 มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
นวรัตน  นักเสียง.  (2557).  สืบสานตํานานเพลงกลอมลูกจังหวัดจันทบุร.ี คณะมนุษยศาสตรและสงัคมศาสตร  
 มหาวิทยาลัยราชภฎัรําไพพรรณ.ี  
ประกิจ  พงษพิทักษ.  (2558).  การสรางสรรคชุดการแสดงระบํายันแย. จันทบุร:ี วิทยาลัยนาฏศิลปจันทบุร.ี  
 ประภาสี สีหอําไพ.  (2531).  การเขียนแบบสรางสรรค. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร.  
ประทิน  พวงสําลี. (2514).  หลักนาฏศิลป. พระนคร: ไทยมิตรการพิมพ. 
วัฒนธรรม. กระทรวง.รฤก. ม.ป.ท. : ม.ป.ป.   
วิรุณ  ตั้งเจริญ.  (2535).  ทฤษฎีสี เพื่อการสรางสรรคศิลปะ. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นเฮาส.  
ศิลปากร, กรม.  (2514).  ชุมชนเร่ืองจันทบูร. กรุงเทพฯ: คุรุสภาลาดพราว, (พิมพเปนอนุสรณใน 
 งานพระราชทานเพลิงศพ นางวรรณ จันทวิมล ณ สุสานหลวงวัดเทพศิรินทราวาส วันที่ 29         
 พฤศจิกายน 2514).   
 _______ .  (2547). สุนทรียศาสตร ทฤษฎีแหงวิจิตรศิลปาการ ฉบับที่ 2. กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นติ้ง 
 แอนดพับลิชซิ่ง.  
ศิลปวัฒนธรรม สืบสานประเพณีทองถิ่น ชักเยอเกวียนพระบาท, เดลินิวส, 27 เมษายน 2557.   
สายพิรุณ สินฤกษ. (2546). ดนตรีในสังคมวัฒนธรรมของชาวชอง ตําบลตะเคียนทอง จังหวัดจันทบุรี. ปริญญา 
 นิพนธศิลปศาสตรมหาบณัฑิต ภาควิชาดุริยางคศลิป : มหาวิทยาลัยมหิดล. 
สุรพล  วิรุฬหรักษ.  (2547).  หลักการแสดงนาฏศิลปปริทรรศน. พิมพครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  
 จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย.  

 . (2543).  นาฏศิลปปริทรรศน. กรุงเทพฯ:ภาควิชา นาฏยศิลป คณะศิลปกรรมศาสตร 
 จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

 

 120 วารสารศิลปปริทัศน ปที่ 6 ฉบับที่ 2 ป พ.ศ.2561 (กรกฎาคม – ธันวาคม) 

สดใส พันธุมโกมล. (2538).  ศิลปะของการแสดง [ละครสมัยใหม]. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
อาคม  สายาคม. (2545).  รวมงานนิพนธของนายอาคม  สายาคม  ผูเชี่ยวชาญนาฏศิลป กรมศิลปากร.  
 กรุงเทพฯ: ฝายเผยแพรและประชาสัมพันธ สํานักงานเลขานุการกรม กรมศลิปากร.   
 


