
วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

32 
 

การยกระดบัศลิปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศกึษาทองถิ่น:  
กรณศีึกษาประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 

Raising up the Level of Folk Performing Arts to the Development of Local 
Education curriculum: A Case Study of Chang Pha Parade Tradition of  

Mae Moh District, Lampang Province 
ศริยา หงษยี่สิบเอ็ด, นิศารัตน สิงหบุราณ 

Sariya Hongyeesibed, Nisarat Singburan 
สาขาวิชาศิลปะการแสดง คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลยัราชภัฏเชียงใหม 

Performing Arts, Faculty of Humanities and Social Sciences, Chiang Mai Rajabhat University 
(Received : July 1,2020   Revised : August 27,2020   Accepted : August 27, 2020) 

 

บทคัดยอ 
งานวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาความเปนมาของศิลปะการแสดงในประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 

และศึกษาการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น โดยใชวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ ผลการวิจัยพบวา การ
แหชางผาเปนประเพณีดั้งเดิมของชุมชนชาวไทยใหญหรือเงี้ยวที่อพยพเขามาอาศัยในอําเภอแมเมาะที่นิยมจัดขึ้นในเดือนเมษายนของ
ทุกป ภาครัฐและสถาบันการศึกษาไดเล็งเห็นถึงความสําคัญของประเพณีและศิลปะการแสดงพื้นบานจึงไดสงเสริมและบูรณาการ
ประเพณีการแหชางผาใหสรางสรรคในรูปแบบศิลปะการแสดงพื้นบานชุดฟอนตํานานชางผา จากนั้นคุณครูรวงทอง รักษสกุล ไดนําไป
ตอยอดองคความรูทางการศึกษาโดยการบรรจุไวในหลักสูตรสถานศึกษาสาระทองถิ่นในรายวิชานาฏศิลป ชั้นประถมศึกษาปที่ 6 กลุม
สาระการเรียนรูศิลปะ โรงเรียนอนุบาลแมเมาะ จังหวัดลําปาง โดยมีกระบวนการสําคัญ 5 ประการ ไดแก 1. การศึกษาขอมูลพื้นฐาน 2. 
การออกแบบและจัดสรางศิลปะการแสดงพื้นบานที่มีแนวคิดมาจากประเพณีทองถิ่น 3. การสรางหลักสูตรทองถิ่น 4. การทดลองใช
หลักสูตร และ 5. การประเมินการใชหลักสูตร เพื่อใหผูเรียนมีโอกาสเรียนรูประเพณีแหชางผาผานการแสดงฟอนตํานานชางผา 
กอใหเกิดความรัก ความหวงแหน และตระหนักถึงคุณคาของประเพณีแหชางผาซ่ึงเปนมรดกของชุมชน 

 
คําสําคัญ : ศิลปะการแสดงพื้นบาน, ประเพณีแหชางผา, แมเมาะ, หลักสูตรการศึกษาทองถิ่น 
 

ABSTRACT 
The purpose of this research is to study the history of performing arts in the Chang Pha parade tradition, 

Mae Moh District, Lampang Province, and to study the enhancement of folk performing arts to the development 
of local education curriculum. This research used qualitative research methods and the results were showed that 
the elephant cloth parade was a traditional performance of the Thai Yai community or ‘Ngeaw’ that migrated to 
live in Mae Mo district, which was popularly held in April every year. At this point, the government and educational 
institutions have realized the importance of traditions and folk performing arts and therefore have promoted and 
integrated the tradition of the cloth elephant parade to be created in the form of folk art performance, the beautiful 
legendary dance of the elephant cloth. 

After that, Ruangthong Raksakul, a teacher who has further expanded the educational knowledge,  put it 
in the curriculum of local educational content in dance arts courses in Grade 6, Art Learning Mae Moh Kindergarten 
School, Lampang Province, with 5 important processes, namely 1. study of basic information,  
2. design and construction of folk performing arts based on concepts from local traditions, 3. create local curriculum, 
4. trial of the curriculum, and 5. curriculum evaluation to give students the opportunity to learn the tradition 
through the legendary dance of this elephant parades causing love, cherish and realizing the value of the elephant 
parade tradition which is a truly heritage of the community. 

 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

33 
 

Keywords : Folk performing arts, Elephant cloth parade tradition, Mae Moh, Local education curriculum  
 

บทนํา 
ระบบการศึกษาไทย ใหความสําคัญกับการพัฒนาหลักสูตรในสถานศึกษา โดยเฉพาะการพัฒนาหลักสูตรทองถิ่นที่ไดเขามามี

บทบาทในการจัดการเรียนการสอนอยางกวางขวาง โดยการจัดใหชุมชนไดมี โอกาสเขามามีสวนรวมหรือเปนสวนหนึ่งใน 
การบริหารจัดการหลักสูตรการเรียนการสอน โดยมุงเนนการบูรณาการหลักสูตรใหมีความสอดคลองกับวิถีชีวิต ทั้งดานเศรษฐกิจ สังคม 
การเมือง ศาสนาและวัฒนธรรม (สํานักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา, 2552, น. 20) เพื่อเพิ่มศักยภาพของสถานศึกษาใหเปนแหลง
เรียนรูของชุมชนและสามารถจัดกระบวนการเรียนรูเปนโรงเรียน แหงการแสวงหาความรู (School as Inquiry) ของครูนักเรียน และ
ชุมชนอยางแทจริง เรียกไดวาเปนการสรางวัฒนธรรมองคกรแบบเปด เปนการสรางเครือขายความรวมมือในการพัฒนาการศึกษา 
สามารถเชื่อมโยงการทํางานกับทุกภาคสวนในสังคมได 

ประเพณี หมายถึง แบบความคิดความเชื่อการกระทําคานิยม ทัศนคติ ศีลธรรม จารีต ระเบียบแบบแผนที่กระทําในโอกาสต
าง ๆ ลักษณะสําคัญของประเพณีคือ สิ่งที่ปฏิบัติเชื่อถือมานานจนกลายเปนแบบอยางความคิดหรือการกระทําที่ไดสืบตอกันมาและมี
อิทธิพลอยูในปจจุบัน ซึ่งเปนที่ยอมรับของสวนรวม สิ่งใดเมื่อประพฤติซ้ํากันอยูบอย ๆ จนเปนความเคยชิน หรือประเพณีคือความ
ประพฤติของคนสวนรวมที่ถือกันเปนธรรมเนียมหรือเปนระเบียบแบบแผนและสืบตอกันมาจนเปนพิมพเดียวกัน และยังคงอยูได เพราะ
มีสิ่งใหมเขามาชวยเสริมสรางสิ่งเกาอยูเสมอและกลมกลืนเขากันไดดีจนทําใหประเพณีเดิม ยังคงอยูตอไปได (ดนัย ไชยโยธา, 2546, น. 
117) ซึ่งถือไดวาเปนสิ่งที่บงบอกถึงความเปนตัวตนของสิ่งนั้น ๆ เชน การแตงกาย ภาษา และความเชื่อ เปนตน หากนําประเพณีภายใน
ทองถิ่นของตนมาบรรจุไวในหลักสูตรของสถานศึกษาก็ถือไดวาเปนการอนุรักษสืบสานประเพณีของของชุมชนนั้น ๆ ใหเปนที่รูจัก 
นักเรียนสามารถทราบถึงประวัติความเปนมาผานการเรียนภายในโรงเรียนได สิ่งนี้เปนอีกหนึ่งทางเลือกที่ทําใหประเพณีวัฒนธรรมของ
เราคงอยูตอไปได โดยผานการกระทําหรือความพยายามรวมมือรวมใจกัน การสรางความตระหนัก ผานการถายทอดไปสูคนรุนตอ ๆ ไป 
วิธีการถายทอดประเพณีเพื่อใหเกิดการคงอยู เริ่มจากการอบรมสั่งสอนบุตร ธิดา หรือสมาชิกรุนใหมของสังคม ประเพณีแบงออกเปน 3 
ประเภท 1) จารีตประเพณีหรือกฎศีลธรรม เปนประเพณีที่มีเรื่องศีลธรรมเขามาเกี่ยวของ หากผูใดฝาฝนถือวาผิดตองไดรับโทษ เชน 
เมื่อพอแมแกเฒาลูกหลานตองเลี้ยงดูแล ถามีใครไมทําตามถือวาผิดจารีต ประเพณีหรือกฎศีลธรรมของแตละทองถิ่นยอมแตกตางกัน 2) 
ขนบประเพณี หมายถึง ประเพณีที่มีระเบียบแบบแผนตามที่สังคมไดกําหนดไวและปฏิบัติสืบตอกันมาทั้งทางตรงและทางออม 
ขนบประเพณีทางตรง คือ ประเพณีที่มีการกําหนดเปน ระเบียบแบบแผนในการปฏิบัติอยางชัดเจนวาบุคคลในสังคมตองปฏิบัติอยางไร 
เชน ศาสนา พิธีไหว ครู เปนตน ขนบประเพณีทางออม คือ ประเพณีที่ไมไดวางระเบียบแบบแผนไวแนนอน แตปฏิบัติตาม คําบอกเลา 
เชน การทําบุญเลี้ยงพระ ประเพณีแหนางแมว เปนตน 3) ธรรมเนียมประเพณี หมายถึง ประเพณีที่เกี่ยวกับเรื่องทั่วไปไมมีระเบียบแบบ
แผนหรือมีความผิดถูก ซึ่งเปนแนวทางในการปฏิบัติโดยทั่วไปจนเกิดความเคยชิน เชน การแตงกาย การสวมรองเทา และการ
รับประทาน (อาหมัดอัลซารีย มูเก็ม, 2559, น. 14-15) ซึ่งประเพณีแหชางผาจัดเปนขนบประเพณีที่เกี่ยวกับคนในชุมชนบานเมาะหลวง 
อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปางที่มีความผูกพันกับชาง แสดงออกในดานกิจกรรมที่ถือปฏิบัติตามกันมาเปนระยะยาวนาน จนกลายเปน
ประเพณีทองถิ่นที่ถือปฏิบัติกันมา  

ในปจจุบันประเพณีแหชางผาของอําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปางเริ่มเลือนหายไป เนื่องดวยเยาวชนรุนหลังไมไดตระหนักถึง
ความสําคัญ และขาดความสนใจในการสืบทอดประเพณีพื้นบานของตน สวนใหญมักใหสนใจกับวัฒนธรรมสมัยใหมที่ไดรับอิทธิพลจาก
วัฒนธรรมตางชาติ โดยมองขามวัฒนธรรมที่ดีงามของบรรพบุรุษ  (โชติมา โชติกเสถียร, 2548, น. 3) ฉะนั้นการสงเสริม สนับสนุน และ
การรณรงคสรางจิตสํานึก ใหเยาวชนไดตระหนักถึงคุณคาของวัฒนธรรมและประเพณีพื้นบานทองถิ่นโดยการนํามาบูรณาการเขารวมกับ
หลักสูตรการเรียนการสอนของการระบบศึกษาไทยในปจจุบัน เพื่อสรางรากฐานที่มั่นคงดานการทํานุศิลปวัฒนธรรมใหแกเยาวชนและ
คนรุนหลังไดอยางแยบยล  

ประเพณีการแหชางผา  เปนประเพณีดั้งเดิม ที่มีความสําคัญและถูกจัดขึ้นเปนประจําทุกป ในบริเวณพื้นที่ อําเภอแมเมาะ 
จังหวัดลําปาง อําเภอแมเมาะนั้นจะตั้งอยูทางทิศตะวันออกของจังหวัดลําปาง หางจากตัวเมืองลําปางประมาณ 20 กิโลเมตร ประเพณี
แหชางผา นับเปนประเพณีเกาแกที่สืบทอดตอกันมายาวนานของชุมชนชาวไทใหญ หรือที่เรียกกันอีกอยางหนึ่งวา “ชาวเงี้ยว” เปนกลุม
ชนที่อพยพเขามาสรางบานเรือน บริเวณริมน้ําแมเมาะหรือที่เรียกวา “บานเมาะหลวง” ซึ่งเปนพื้นที่ที่อุดมสมบูรณ เต็มไปดวยปาไม 
ชาวบานบริเวณนั้นจึงนิยมประกอบอาชีพปางไมและเลี้ยงชาง เพื่อใชเปนพาหนะในการเดินปาและใชแรงงานจากชางในการลากซุง ชาว
ไทใหญแตเดิมบรรพบุรุษมีความเชี่ยวชาญดานการเลี้ยงชางและผูกพันธกับชางอยูแลวสามารถนําชางมาฝกฝนไดจึงไมยากที่ ชาวไทใหญ
ที่อพยพมาอยูที่อําเภอแมเมาะแหงนี้จะมีความผูกพันธกับชาง ชางจึงเปนสิ่งที่สําคัญมากสําหรับชาวบาน จึงทําใหเกิดประเพณีแหชางผา



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

34 
 

ขึ้นมา กลาวคือในสมัยกอนไดมีชางเชือกหน่ึงเดินไปติดหลมโคลนที่หวยออ หรือกลุมออ ถอนตัวขึ้นไมได ชาวบานมาชวยกันอยางไร ชาง
ก็ขึ้นจากโคลนไมได ควาญชางบนบานศาลกลาวเจาที่ขอใหชวยชางเชือกนี้ขึ้นจากโคลนไดโดยไมไดรับอันตรายใด ๆ จะนําชางเผือกมา
ถวาย เมื่อบนแลวชางเชือกนี้ขึ้นจากหลมไดอยางปลอดภัย พอเลี้ยงชาง ควาญชางหาชางเผือกไมได จึงทําชางผาไปถวายแทน และ
ปฏิบัติสืบตอกันมาเปนประจําทุกปจนเปนเอกลักษณของบานเมาะหลวง (พินัย วิลัยทองและทิพวรรณ ทั่งมั่งมี, 2557, น. 2253-2254) 
ลักษณะของชางที่นําไปถวายจะเปนชางจําลองขนาดเทาตัวชางจริง ๆ หรืออาจจะมีขนาดที่เล็กกวาตัวจริงเล็กนอย ลักษณะของชางที่
นํามาแบกกัน จะมีงวง งา หู หางที่กระดิกได ตัวชางทํามาจากไม แลวหุมดวยผา เรียกวา “ชางผา” การจัดทําชางผามี 2 แบบคือ ชาง
ผาแบบเดิมคือเปนชางผาของหมูบานที่ทุกคนในหมูบานรวมกันจัดทําขึ้น และชางผาบานหรือเรียกวาชางผาเอือน เปนชางที่สรางดวย
ศรัทธาคือ ทําเฉพาะบานที่มีฐานะดีมีเงินทองทํามาหากินไดดี สวนบานไหนไมไดทําอาจรวมนําปจจัยไปสมทบเพื่อรวมสรางได ปจจุบัน
ไมไดมีเพียงการสรางชางผาไปถวายเทาน้ันยังมีการสรางสัตวตามราศีเกิดเพื่อไปถวายวัดเมาะหลวง การทําเชนนี้ทําใหเกิดความนาสนใจ
ของประเพณีแหชางผามากขึ้น  

ในแตละปกอนวันแหชางผาของวันที่ 15 และ 16 เดือนเมษายนชวงเชา เจาของบานที่ทําชางผาหรือสัตวตามราศีเกิดตอง
เตรียมเครื่องไทยทาน นําพวงมาลัยคลองคอชางตามที่เจาของบานศรัทธา บอกกลาวผีปูผียาผีบานผีเรือนวา ตนเองไดจัดทําชางเพื่อที่จะ
ไปถวายวัด (เปนประเพณีทางเหนือที่วาจะทําอะไรตองบอกผีบานผีเรือนงานนี้จะเสร็จไปดวยดี ถาไมบอกอาจมีอุปสรรคขัดขวางทําให
งานไมราบรื่น) เพื่อนบานมาชวยกันจัดเตรียมอาหาร มีวงสะลอ ซอ ซึงบรรเลงรวมกันอยางสนุกสนาน สวนของขบวนแหนั้นจะเริ่มที่
เวลาแปดโมงเชา โดยแตละบานที่ทําชางผานําชางผาและสัตวตามราศีตาง ๆ พรอมเครื่องไทยทานที่จัดเตรียมไวมารวมในขบวนแห และ
ไปรวมตัวกันที่ศาลหลักเมืองเพื่อนําขันดอกไมธูปเทียน พานดอกไมธูป เทียน ไปบอกวาจะนําชางไปถวายวัด และขอพรใหการจัดงาน
ครั้งนี้ประสบผลสําเร็จ แตถาหากบานใดอยูไกลใหนําขึ้นรถแหไปกอน เมื่อขบวนชางของแตละบานมาพรอมกันแลวจากนั้นจึงแหพรอม
กันไปที่วัด เมื่อถึงวัดชาวบานนําชางและสัตวตาง ๆ ลงจากรถ ใหคนหามรอบวิหารสามรอบ 

ประเพณีแหชางผา นอกจากการจัดรูปขบวนเพื่อแหชางผาแลว สิ่งที่สําคัญและขาดมิได คือ การนําศิลปะการแสดงพื้นบาน
มารวมแสดงในขบวนแหชางผา ซึ่งในอดีตลักษณะการจัดขบวนแหจะมีการบรรเลงดนตรีพื้นบาน ไดแก กลองมองเซิง กลองซิ้งมอง และ
กลองปูจา ซึ่งเปนดนตรีของกลุมชนชาติเงี้ยว (ชนชาติไทใหญ) ที่มีมาแตเดิมและอาศัยอยูในชุมชนบานหัวฝายและชุมชนบานเมาะหลวง 
พื้นที่อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง ลักษณะการตีกลอง มักนําคุณลักษณะของกลองมาเปนสื่อในการสั่งสอน สรางความบันเทิง และ
บอกกลาวเหตุการณในสังคมอีกดวย กลาวคือ กลองเปนสื่อในการอบรมสั่ง สอน และเตือนใจคนในสังคม ใหดํารงตนอยางเหมาะสม
ตามคติของทองถิ่น เสียงของกลองจึงถือเปนเสียงที่เชื่อมถึงความสัมพันธของผูคน ลักษณะของการตีกลองในประเพณีแหชางผา นั้นจะ
เนนไปที่ความสนุกสนาน จังหวะกลองคอนขางเร็ว ผสมผสานกับเสียงของเครื่องดนตรีหลายชนิด เหตุนี้ทําใหมีชาวบานมารวมกันจัดการ
ฟอนรําประกอบขบวนแหชางผา ซึ่งแตกตางจากในอดีตที่เปนเพียงการฟอนรําที่ไมมีแบบแผนตายตัว ใชการเคลื่อนไหวรางกายอยาง
อิสระใหมีความสอดคลองหรือสัมพันธกับจังหวะดนตรีที่บรรเลงประกอบ เนนใหความสนุกสนานเพลิดเพลิน ในเวลาตอมากลุมปราชญ
ชาวบานทางดานดนตรีนาฏศิลปพื้นเมืองไดมีการพัฒนารูปแบบการแสดงใหมีความงดงามและหลากหลายมากยิ่งขึ้น โดยมีการนํา
ศิลปะการแสดงพื้นบานภาคเหนือที่นิยมชุดอื่น ๆ มาประกอบขบวนแห อาทิ ฟอนเล็บ ฟอนเจิง ฟอนเงี้ยว และมีการประดิษฐการแสดง
พื้นบานชุดใหมขึ้นโดยใชชื่อวา ฟอนชางผา ซึ่งมีเนื้อรองและทํานองเพลง ตลอดจนลีลาทารําที่งดงาม มีจุดประสงคหลักเพื่อใช
ประกอบการแสดงในประเพณีแหชางผาในอําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง การแสดงชุดนี้ไดรับความนิยมและมีการนํามาใชในประเพณี
แหชางผาเปนประจําทุกปจนถึงปจจุบัน โดยเฉพาะอยางยิ่งไดมีการบรรจุการฟอนชุดนี้ในการเรียนการสอนระดับชั้นมัธยมศึกษาตอน
ปลาย หลักสูตรทองถิ่น รายวิชานาฏศิลป โรงเรียนอนุบาลแมเมาะ เพื่อใหนักเรียนและเยาวชนในอําเภอแมเมาะไดเรียนรูประเพณี
ทองถิ่นที่สําคัญของตนผานการแสดงพื้นบานชุด ฟอนตํานานชางผา และยังเปนการสืบสานศิลปวัฒนธรรมของอําเภอแมเมาะที่สวยงาม
นี้ใหคงอยูสืบไป 

จากการศึกษาขอมูลพื้นฐานขางตน ผูวิจัยจึงสนใจความเปนมาของศิลปะการแสดงในประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ 
จังหวัดลําปาง และศึกษากระบวนการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น เพื่อเปนแนวทางในการ
นําองคความรูที่ไดไปประยุกตใชในการพัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอนใหเกิดประสิทธิภาพแกนักเรียน นักศึกษา ชุมชน และสังคม 
ตลอดจนเปนสวนหนึ่งที่ชวยในการอนุรักษและสืบสานศิลปวัฒนธรรมประเพณีอันดีงามใหชนรุนหลังไดประจักษถึงรากฐานวัฒนธรรมที่
ยั่งยืนของคนไทย 

 
 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

35 
 

วัตถุประสงคของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาความเปนมาและศิลปะการแสดงพื้นบานของประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 
 2. เพื่อศึกษาการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น: กรณีศึกษาประเพณีแหชางผา 
อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้ ใชกระบวนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีขั้นตอนแบงออกเปน 2 สวน คือ 

1. การรวบรวมขอมูล คือ ศึกษาคนควาเอกสารทางวิชาการประเภทตาง ๆ ไดแก หนังสือ บทความ รายงานวิจัย และ
เอกสารทางวิชาการที่เกี่ยวของ การสัมภาษณผูเกี่ยวของกับงานวิจัย เพื่อศึกษาความเปนมาและศิลปะการแสดงพื้นบานในประเพณีแห
ชางผา นอกจากนี้ใชการสังเกตการณการบูรณาการศิลปะการแสดงพื้นบานเขาสูหลักสูตรสถาบันการศึกษาจากคุณครูรวงทอง รักษสกุล 
เพื่อนํามาวิเคราะหกระบวนการพัฒนาหลักสูตรทองถิ่น กรณีศึกษา ประเพณีชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 

2. การวิเคราะหขอมูล ผูวิจัยไดใชขอมูลภาคสนามผนวกกับขอมูลจากเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวของมาวิเคราะหขอมูล
แบงเปน 2 สวน ประกอบดวย 

สวนที่ 1 การวิเคราะหเนื้อหา ผูวิจัยดําเนินการวิเคราะหขอมูลตาง ๆ ที่ไดรับจากการคนควาและรวบรวมในรูปแบบ
งานวิจัย เชิงคุณภาพ ทั้ง เอกสารทางวิชาการ งานวิจัยที่ เกี่ยวของ การสัมภาษณผู เชี่ ยวชาญและผูที่ เกี่ยวของกับงานวิจัย  
การสังเกตการณ และสื่อสารสนเทศ เพื่อทําการศึกษาเกี่ยวกับความเปนมาและศิลปะการแสดงพื้นบานของประเพณีแหชางผา อําเภอ
แมเมาะ จังหวัดลําปาง 

สวนที่ 2 การวิเคราะหกระบวนการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น 
กรณีศึกษาประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง ในแตละกระบวนการวามีขั้นตอนและวิธีการอยางไรใหหลักสูตรการศึกษา
มีคุณภาพและประสิทธิภาพเหมาะสมกับผูเรียน 
 

ผลการงานวิจัย 
ผลการศึกษาวิจัยในครั้งนี้ พบวา ประเพณีการแหชางผา มีวิวัฒนาการเริ่มมาจากวิถีชีวิตของกลุมชนเงี้ยวหรือที่เรียกกันวา 

ชาวไทยใหญ เปนกลุมชนที่ไดมีการอพยพหนีสงครามมาจากพื้นที่เขตจังหวัดเชียงราย จากนั้นไดมาตั้งถิ่นฐานในหมูบานเมาะหลวงและ
หมูบานหัวฝาย อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง พื้นที่บริเวณนี้เต็มไปดวยความเปนอยูที่อุดมสมบูรณ ชาวบานที่อาศัยในชุมชนบริเวณนี้
สวนใหญเปนชนพื้นเมืองดั้งเดิม ประกอบอาชีพเกษตรกรรม  ในขณะที่ชาวเงี้ยวหรือชาวไทยใหญที่อพยพเขามาในพื้นที่อําเภอแมเมาะ
นั้น จะประกอบอาชีพทําปางไมเปนหลัก และเลี้ยงชางไวสําหรับใชแรงงานสําหรับลากซุงและเปนพาหนะในการเดินปา ชาวไทยใหญมัก
มีการเรียกขานนามตามลําดับความสําคัญในกลุมชน เชน สาง หมอง ผะกาซอ (ใหญ) ผะกาซอ (เล็ก) และมีนามสกุลของตนเอง เชน 
นามสกุล “ปอกคําอู” (รวงทอง รักษสกุล, สัมภาษณ, 25 สิงหาคม 2562) 

 

  
ภาพที่ 1 : ชาวไทยใหญ (เงี้ยว) ที่อพยพเขามาตั้งรกรากในหมูบานเมาะหลวง 

ที่มา : ไดรับความอนุเคราะหภาพถายจากรวงทอง รักษสกุล 
 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

36 
 

ดานลักษณะภูมิประเทศ หมูบานเมาะหลวงมีภูเขาขนาดใหญ ลักษณะคลายรูปชางสองตัวมีลักษณะเปนตัวใหญกับตัวเล็กเดิน
ตามกัน ชาวบานจึงเรียกวา “ดอยผาชาง” ไมเพียงเทานี้บริเวณรอบพื้นที่ยังเปนที่ที่มีความอุดมสมบูรณ มีดินโปง หนองน้ําธรรมชาติ
อุดมไปดวยอาหารของชางคือ ปาออ ปาแขม ปาแหงนี้จึงเปนที่ชุมนุมของชางทั้งหลาย 

ประเพณีแหชางผา เกิดจากตํานานความเชื่อวา มีชางเชือกหนึ่งเดินไปติดหลมโคลนที่หวยออหรือกลุมออ ถอนตัวขึ้นจากโคลน
ไมได ควาญชางบนบานศาลกลาวเจาที่ ขอใหชวยชางเชือกนี้ขึ้นจากโคลนไดโดยไมไดรับอันตรายใด ๆ หากสําเร็จจะนําชางเผือกมา
ถวาย เมื่อบนบานศาลกลาวแลวชางเชือกน้ี สามารถขึ้นจากหลมไดอยางปลอดภัย พอเลี้ยงชาง ควาญชางหาชางเผือกไมได จึงทําชางผา
สีขาวแหไปถวายแกบนแทน ตอมาชางในหมูบานก็ไมไดรับอันตรายใด ๆ พอเลี้ยงชางจึงทําชางผาไปถวายเปนการตอบแทนที่ใชแรงงาน
จากชาง และปฏิบัติเชนน้ันสืบตอกันมาเปนประจําทุกป จนเปนเอกลักษณของบานเมาะหลวงที่เรียกกันวา ประเพณีการแหชางผา ใน
งานประเพณีไดมีการนําศิลปะการแสดงพื้นบาน ไดแก ฟอนเงี้ยวและการตีกลองมองเซิง เขามามีสวนรวมขบวนแหชางผามาจนถึง
ปจจุบัน ถือไดวาเปนการแสดงประเพณีวัฒนธรรมที่ทรงคุณคาควรแกการอนุรักษเปนอยางยิ่ง  

 

 
ภาพที่ 2 : ชางผา 

ที่มา : ไดรับความอนุเคราะหภาพถายจากการไฟฟาฝายผลิตแหงประเทศไทย อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 
 

จากภาพการทําชางชางผา ใชไมไผในการสานขึ้นโครงและหุมดวยผา ขนาดของชางมีความแตกตางกันออกไป โดยสวนใหญ
จะมีความสูงประมาณ 1.5 เมตร ในอดีตผาที่ใชหุมนั้นเปนการทอผาของผูหญิงในหมูบาน ปจจุบันสามารถหาซ้ือไดตามทองตลาด และ
ลวดลายตามความสวยงาม โดยชางผามีความพิเศษคือ ถาดึงบริเวณหาง หูทั้งสองขางจะสามารถกระดิกได นับเปนภูมิปญญาทองถิ่น
ของชุมชนเมาะหลวง 

 

 
ภาพที่ 3 : ขบวนแหชางผา 

ที่มา : ไดรับความอนุเคราะหภาพถายการไฟฟาฝายผลิตแหงประเทศไทย อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 
 

ขบวนแหชางผา มีรูปแบบขบวนแหตามลําดับ ประกอบดวย ขบวนกลองมองเซิงนําขบวน ชางชุมชนทํามาจากการรวมกันของ
ชุมชนซ่ึงเปนชางหลักที่แหไปถวาย ชางบานหรือชางเฮือนเปนชางตามจิตศรัทธาของชุมชนที่นํามาแหถวาย รูปนักษัตร เครื่องไทยธรรม 
และขบวนมองเซิงเปนของไทยใหญทายขบวน   



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

37 
 

วิวัฒนาการของศิลปะการแสดงพื้นบานในประเพณีแหชางผา ในอดีตประกอบไปดวยการบรรเลงดนตรีและการฟอนรํา ซึ่ง
ลักษณะของการฟอนรําในอดีตจะไมมีรูปแบบตายตัว เปนลักษณะการฟอนรํา ที่มีเคลื่อนไหวรางกายอยางอิสระใหมีความสอดคลอง
หรือสัมพันธกับจังหวะดนตรีที่บรรเลงประกอบ เนนใหความสนุกสนานเพลิดเพลินของผูคนในชุมชน ชาวบานทุกคนสามารถเขามารวม
ในงานประเพณีที่จัดขึ้นได ดานการแตงกายเปนลักษณะการแตงกายดวยผาซ่ิน สวมเสื้อแขนกระบอกมีผาสไบพาดที่อกหรืออาจคลองที่
คอก็ได ทางดานทรงผมเปนการมวยผมติดดอกไม  เพื่อใหเกิดความสวยงามของการรําภายในขบวน ตอมาไดมีการพัฒนารูปแบบ
ศิลปะการแสดงที่ใชในประเพณีแหชางผาใหมีความนาสนใจมากยิ่งขึ้น โดยมีการนําการแสดงพื้นบานภาคเหนือมาแสดงรวมในขบวนแห 
อาทิ ฟอนเงี้ยว ฟอนเล็บ ฟอนเจิง ซึ่งเปนศิลปะการตอสูของภาคเหนือ เพื่อถือเปนการบงบอกวาประเพณีแหชางผาที่อําเภอแมเมาะนี้
อยูทางภาคเหนือ และถือเปนประเพณีที่สําคัญของอําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง 

 

 
ภาพที่ 4 : การฟอนรําในประเพณีการแหชางผา 

ที่มา : ไดรับความอนุเคราะหภาพถายจากรวงทอง รักษสกุล 
 

 จากการศึกษาวิเคราะหรูปแบบและองคประกอบของการแสดงในประเพณีแหชางผา พบวา รูปแบบการแสดงเปนลักษณะการ
แสดงกลางแจง จัดการแสดงในรูปแบบขบวนแห เมื่อขบวนแหหยุดพักหรือเมื่อถึงจุดหมายมักมีการแสดง ณ บริเวณนั้น ผูแสดงสวนใหญ
ที่คัดเลือกเปนชาวบานในชุมชนที่มีความสมัครใจในการเขารวมขบวนแหชางผา ซึ่งเปนความรวมมือกับชุมชน ปจจุบันสวนใหญผูแสดง
เปนเยาวชนในหมูบานและนักเรียนจากสถานศึกษาในชุมชนเขามามีสวนรวมในประเพณีนี้ทุกป จํานวนผูแสดงไมไดมีการจํากัดจํานวนที่
แนนอน ทั้งนี้ขึ้นอยูกับดุลยพินิจของผูจัดงานและผูควบคุมการแสดง ดนตรีที่ใชเปนดนตรีพื้นบานภาคเหนือ ลักษณะเฉพาะคือ กลอง
มองเซิง กลองซิ้งมอง และกลองปูจา เปนตน  

จากการศึกษากระบวนการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น: กรณีศึกษา ประเพณีการ
แหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง พบวา โรงเรียนอนุบาลแมเมาะ จังหวัดลําปาง ซึ่งเปนสถาบันการศึกษานํารองประจําอําเภอแม
เมาะ นําโดยคุณครูรวงทอง รักษสกุล และคณาจารยในสถาบันการศึกษา ไดเล็งเห็นถึงความสําคัญของประเพณีการแหชางผา อําเภอ
แมเมาะ จังหวัดลําปาง จากการเขารวมกิจกรรมกับชุมชนดานวัฒนธรรมประเพณีของทองถิ่นเปนประจําทุกป นับเปนกิจกรรมที่ทําให
ผูคนในทองถิ่นไดแสดงออกถึงวิถีชีวิต กระบวนการการมีสวนรวมของผูคนในชุมชนที่ดีงาม เกิดเปนแนวคิดในการอนุรักษ สืบสาน และ
เผยแพรประเพณีทองถิ่นไวใหแกชนรุนหลัง  

 



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

38 
 

 
ภาพที่ 5 : การฟอนรําในประเพณีแหชางผาที่นําไปบรรจุในหลักสูตรการศึกษาทองถิ่นของโรงเรียนอนุบาลแมเมาะ 

ที่มา : ไดรับความอนุเคราะหภาพถายจากรวงทอง รักษสกุล 
 

รูปแบบการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น: กรณีศึกษา ประเพณีการแหชางผา 
อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง ในรายวิชานาฏศิลป มีกระบวนการ ดังนี้ 

กระบวนการที่ 1 การศึกษาขอมูลพื้นฐาน โดยมีการดําเนินการศึกษาคนควาเกี่ยวกับประวัติความเปนมาของประเพณี
จากแหลงขอมูลที่สําคัญ อาทิ ตํารา เอกสาร ผูอาวุโสในหมูบานที่มีความรอบรูในประเพณีการแหชางผา และผูที่มีสวนรับผิดชอบในการ
จัดประเพณีแหชางผาเปนประจําทุกป  

กระบวนการที่  2 การออกแบบและจัดสรางศิลปะการแสดงพื้นบานที่มีแนวคิดมาจากประเพณีทองถิ่น โดยมี 
การวิเคราะหและสังเคราะหขอมูลที่ไดรับนํามาเปนแนวทางในการออกแบบสรางสรรคในรูปแบบศิลปะการแสดงพื้นบานชุดฟอนตํานาน
ชางผา โดยประดิษฐสรางสรรคองคประกอบการแสดงตาง ๆ ไดแก  บทรองและทํานองเพลง ทารํ าและการแปรขบวน  
เครื่องแตงกาย และอุปกรณประกอบการแสดง มีรายละเอียด ดังนี้ 

การออกแบบบทรองและทํานองเพลง ประพันธขึ้นโดยคุณครูรวงทอง รักษสกุล บรรจุทํานองและบันทึกเสียงโดย
คุณครูสรวง ศรีแกวทุม ครูชํานาญการ โรงเรียนแมเมาะวิทยา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง ใชทํานองเพลงสรอยลําปาง เปนเนื้อรองที่
ออกแบบสรางสรรคที่ไดรับแนวคิดมาจากประเพณีแหชางผา (รวงทอง รักษสกุล, สัมภาษณ, 25 สิงหาคม 2562) ดังนี้ 

- เพลงตํานานชางผา – 
- ทํานองสรอยลําปาง - 

   แตกอนนานเนามีเรื่องเลาขานมา การแหชางผานั้นมีมาเนิ่นนาน 
  เมื่อครั้งโบราณกอนกาล    เมาะหลวงนั้นมีดอยใหญ  

ชื่อทาชางตั้งตระหงานเดนไกล   แหลงอาหารของชางกวางใหญ 
ในดงพงไพรปาเมาะปาแขม    กาลตอมาเมื่อมีสงครามไทยใหญ    
พวกชาวแมเมาะรวมใจ   ฝกชางเอาไวเพื่อใชงาน 

  ไดอาชีพตางเบิกบาน   ใหชางทํางานลากซุง 
   ตอแตนั้นมามีงานสงกรานตปใหม  เราตางรวมใจสรางโครงชางผาขึ้นมา 
  ตกแตงประดับประดาชางผาใหสวยดูเดน เพื่ออุทิศสวนกุศลใหชางอยูเย็น    

ประเพณีของเรานั้นเดน   แสดงใหเห็นกตัญุตา    
เราลูกหลานสืบสานตอไปภายหนา  สงกรานตปใหมเวียนมา 
เราแหชางผาเพื่อทําบุญ   ที่ชางค้ําจุนชาวแมเมาะเรา 

- ทํานองสรอยลําปาง - 
 

จากบทรองและทํานองเพลงขางตนเห็นไดวา ผูออกแบบสรางสรรคไดทําการคัดสรรเนื้อหาสําคัญของประเพณีที่
เกิดขึ้นจริงในชีวิตประจําวัน นํามารอยเรียงเปนบทเพลงที่ใชสําหรับศิลปะการแสดงพื้นบานชุดฟอนตํานานชางผามาอยางครอบคลุม



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

39 
 

ประเด็นที่สําคัญ สื่อสารตรงไปตรงมา ใชภาษาที่ผูฟงสามารถเขาใจงาย เมื่อนํามาประสานกับทํานองดนตรีทําใหเพลงมีความไพเราะ
แสดงถึงอัตลักษณที่โดดเดนของดนตรีพื้นเมืองภาคเหนือ  

การออกแบบทารําประกอบการแสดง ผูออกแบบประดิษฐทารําในลักษณะของการรําตีบทหรือการรําใชบทตามเนื้อ
รอง ทาทางการรายรํานํามาจากทานาฏยศัพทและภาษาทาทางนาฏศิลปไทยผสมผสานกับนาฏศิลปพื้นบานลานนา การแสดงแบง
ออกเปน 3 ชวง ชวงที่ 1 เปนการจัดผูแสดงใหอยูในรูปแบบขบวนแห จัดวางตําแหนงผูแสดงแตละคนใหถืออุปกรณตาง ๆ คลายคลึงกับ
ประเพณีแหชางผาที่จัดขึ้นจริง จากนั้นเมื่อผูแสดงทุกคนเคลื่อนขบวนเขาสูเวทีหรือบริเวณที่แสดงใหยืนประกอบฉากตามจุดตาง ๆ ชวง
ที่ 2 ผูแสดงที่เปนนางรําหรือชางฟอนจะออกมารําตีบทหรือรําใชบทตามเนื้อรอง และชวงที่ 3 ผูแสดงฟอนประกอบทํานองเพลงบรรเลง
โดยทารําสวนใหญมาจากการแสดงพื้นบานภาคเหนือ โดยเฉพาะอยางยิ่งใหนักเรียนมีสวนรวมในการออกแบบทารําประกอบเพลงโดย
ใชทานาฏยศัพทและภาษาทาทางนาฏศิลป มาประยุกตใชในการประดิษฐทารําประกอบเพลง มีครูเปนผูชวยในการคัดเลือกทารําที่
เหมาะสมกับเนื้อเพลง สิ่งนี้ทําใหผูเรียนเกิดความรัก ความหวงแหน ตระหนักถึงประเพณีการแสดงทองถิ่นที่สําคัญของตนและชวยสืบ
สานศิลปวัฒนธรรมน้ีใหคงอยูสืบไป 

การออกแบบเครื่องแตงกายของชางฟอน เปนลักษณะของการแตงแบบผูหญิงพื้นบานลานนา คือ สวมผาถุงหรือ
ผาซ่ินตีนจก มีผาคลองคอพาดยาว เกลาผมมวยสูงทัดดอกไม 

การออกแบบอุปกรณประกอบการแสดง สําหรับชางฟอนไมมีอุปกรณประกอบการแสดง แตในสวนของผูแสดงใน
รูปขบวนจะถืออุปกรณตาง ๆ ที่ใชในประเพณีแหชางผาตามตําแหนงตาง ๆ อาทิ ชางผา ตุง พาน และเครื่องไทยทาน รวมถึง 
วงดนตรีประกอบการแสดง 

กระบวนการที่ 3 การสรางหลักสูตรทองถิ่น เมื่อศิลปะการแสดงพื้นบานชุดฟอนตํานานชางผาไดเสร็จสิ้นสมบูรณ จึง
สรางหลักสูตรที่นําศิลปะการแสดงพื้นบานชุดนี้เขามาสูการเรียนการสอนรายวิชานาฏศิลป ระดับประถมศึกษาชั้นปที่ 6 โรงเรียน
อนุบาลแมเมาะ จังหวัดลําปาง ออกแบบแผนการสอนรายวิชาใหมีการบรรจุเนื้อหาเกี่ยวกับฟอนตํานานชางผาเขาไปในบทเรียน โดยมี
ความสอดคลองกับมาตรฐานการเรียนรู ตัวชี้วัด และสาระการเรียนรูแกนกลาง ตลอดจนนโยบายการพัฒนาหลักสูตรทองถิ่นที่มุงเนนให
มีการสรางหลักสูตรที่มาจากการเรียนรูจากประเพณีและภูมิปญญาที่มีอยูในทองถิ่น เพื่อใหผูเรียนสภาพจริง นําองคความรูไปใชในการ
พัฒนาตนเอง ครอบครัว และชุมชนได  

ผูวิจัยเล็งเห็นไดวา ครูรวงทอง รักษสกุลไดมีการนําเนื้อหาสาระที่สําคัญการแสดงชุดนี้ไปเรียบเรียงสรางเปนเนื้อหาใน
เอกสารประกอบการสอนอยางละเอียด เพื่อนําเสนอองคความรูเกี่ยวกับประเพณีแหชางผาของอําเภอแมเมาะ ในรูปแบบของการเรียนรู
ผานวิชานาฏศิลป เนื่องดวยนาฏศิลปเปนแหลงรวมศิลปะหลากหลายแขนงเขาไวดวยกันงานจิตรกรรม ประติมากรรม สถาปตยกรรม 
วรรณกรรม และดุริยางคศิลป ศาสตรเหลายังมีการสอดแทรกวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ วิถีชีวิต และภูมิปญญาพื้นบาน ฉะนั้นการ
เรียนรูประเพณีชางผาผานการแสดงชุดนี้จึงทําใหผูเรียนไดเกิดการเรียนรูทั้งทั้งดานพุทธิพิสัย (K) ทักษะพิสัย (P) และจิตพิสัย (I) ตาม
หลักทฤษฎีการเรียนรูของบลูม (Bloom) ในกระบวนการทดลองนี้ ครูฝกใหผูเรียนเริ่มจดจําบทรองและฝกฝนการรองเพลง รวมถึงฝก
ปฏิบัติทารําเพื่อนํามาแสดงในโอกาสตาง ๆ ทั้งในโรงเรียน ชุมชน และหนวยงานตาง ๆ  

กระบวนการที่ 4 การทดลองใชหลักสูตร การแสดงชุดนี้ไดรับความสนใจจากกลุมนักเรียนและกลุมชุมชนมีการตอยอด
องคความรูทางการศึกษา โดยคุณครูรวงทอง รักษสกุลไดบรรจุศิลปะการแสดงพื้นบานชุดนี้ลงไวในหลักสูตรสถานศึกษาสาระทองถิ่นใน
รายวิชานาฏศิลป ชั้นประถมศึกษาปที่ 6 กลุมสาระการเรียนรูศิลปะ โดยใชสอนนักเรียนทั้งหมด 4 หองเรียน ในแตละหองเรียนจะแบง
นักเรียนออกเปนหองเรียนละ 5 กลุม กลุมละ 6–7 คน ฝกรองเพลงพรอมประดิษฐทารําประกอบเพลงโดยครูผูสอนมีคอยชี้แนะให
นักเรียนนําความรูพื้นฐานเดิมที่เรียนมาเกี่ยวกับนาฏยศัพทและภาษาทาทางนาฏศิลป มาประยุกตใชในการประดิษฐทารําประกอบเพลง 
นักเรียนสามารถประดิษฐทารําไดตามศักยภาพ ครูและนักเรียนรวมกันคัดเลือกทารําที่เหมาะสม เปนทารําตนแบบของชั้นเรียน เพื่อ
นําไปแสดงในโอกาสตอไป สิ่งนี้ทําใหผูเรียนเกิดความรักความหวงแหน ตระหนักถึงประเพณีวัทองถิ่นที่สําคัญของตนและชวยสืบสาน
ประเพณีนี้ใหคงอยูสืบไป นอกจากน้ันทางคณะครูโรงเรียนอนุบาลแมเมาะไดจัดทําเอกสารประกอบการสอน ซึ่งมีเนื้อหาเก่ียวกับประวัติ
ความเปนมา บทเพลง โนตเพลง พรอมทารําและคําอธิบายประกอบทารําแตละทา เพื่อใหนักเรียนไดคนควาและสามารถฝกซอมการ
แสดงไดโดยสะดวกและงายตอการปฏิบัติ พรอมกันนั้นก็ไดจัดทําแผนการเรียนรูประกอบการสอนและมีการวัดประเมินผลโดยตลอดจาก
แนวคิดในการนําประเพณีแหชางผาบานเมาะหลวงเขามาจัดการเรียนการสอน เพื่อที่จะชวยใหผูเรียนไดเรียนรูในส่ิงที่มีความสัมพันธกับ
ชีวิตจริง โดยใหสอดคลองกับวัฒนธรรมและภูมิปญญาของทองถิ่น  

กระบวนการที่ 5 การประเมินการใชหลักสูตร โดยใชวิธีการสํารวจผลความพึงพอใจของนักเรียน ผูปกครอง และชุมชน 
เพื่อนํามาใชในการพัฒนาปรับปรุงหลักสูตรใหดียิ่งขึ้น จากผลการสํารวจภาพรวม พบวา มีความพึงพอใจในระดับดีมาก ทั้งนี้มาจาก



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

40 
 

ศิลปะการแสดงเปนสิ่งที่ชวยสรางความบันเทิงและสอดแทรกองคความรูตาง ๆ เพื่อใหนักเรียนสามารถเรียนรูไดเปนอยางดี เปน
เครื่องมือที่ชวยใหนักเรียนเกิดการเรียนรูทั้งทางดานพุทธิพิสัย ทักษะพิสัย และจิตพิสัย  

 
สรุปผล 

ประเพณีแหชางผาของชาวอําเภอแมเมาะจังหวัดลําปาง เปนประเพณีสําคัญที่แสดงถึงความเคารพนับถือความศรัทธา 
การตอบแทนบุญคุณของชาง และแสดงใหเห็นถึงวิถีชีวิตของชุมชนไทยใหญหรือที่เรียกวา เงี้ยว ภายหลังประเพณีการแหชางผาไดถูก
นํามาบูรณาการสรางเปนศิลปะการแสดงพื้นบาน อีกทั้งนําไปบรรจุเปนหลักสูตรทองถิ่นในสถานศึกษา สาระทองถิ่นในรายวิชานาฏศิลป 
ชั้นประถมศึกษาปที่ 6 ของกลุมสาระการเรียนรูศิลปะ โรงเรียนอนุบาลแมเมาะ จังหวัดลําปาง โดยมีกระบวนการในการยกระดับ
ศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่นในการศึกษานี้ 5 กระบวนการ ไดแก 1. การศึกษาขอมูลพื้นฐาน 2. การ
ออกแบบและจั ด สร า งศิ ลปะการ แสด งพื้ นบ านที่ มี แนวคิ ดม าจากประ เพ ณีท อ ง ถิ่ น  3. ก า รส ร างหลั กสู ต ร ท อ ง ถิ่ น  
4. การทดลองใชหลักสูตร และ 5. การประเมินการใชหลักสูตร โดยการออกแบบสรางสรรคศิลปะการแสดงพื้นบานที่ไดรับแนวคิดมา
จากประเพณีแหชางผา โดยการศึกษาจากประวัติความเปนมาของประเพณี การวิเคราะหและสังเคราะห สรางสรรคทารําประกอบการ
แสดงโดยใหนักเรียนมีสวนรวมในการออกแบบทารําประกอบเพลงโดยใชทานาฏยศัพทและภาษาทาทางนาฏศิลป มาประยุกตใชในการ
ประดิษฐทารําประกอบเพลง จะมีครูเปนผูชวยในการคัดเลือกทารําที่เหมาะสมกับเนื้อเพลงนั้น สิ่งนี้ทําใหผูเรียนเกิดความรักความหวง
แหน ตระหนักถึงประเพณีวัฒนธรรมการแสดงทองถิ่นที่สําคัญของตนและชวยสืบสานศิลปวัฒนธรรมนี้ใหคงอยูสืบไป 

 
อภิปรายผล 

ผูวิจัยไดดําเนินการศึกษาความเปนมาและศิลปะการแสดงพื้นบานของประเพณีแหชางผา รวมถึงการยกระดับศิลปะการแสดง
พื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น: กรณีศึกษาประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง พบวา มีกระบวนการ
ยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น 5 กระบวนการ ไดแก 1. การศึกษาขอมูลพื้นฐาน 2. การ
ออกแบบและจัดสรางศิลปะการแสดงพื้นบานที่มีแนวคิดมาจากประเพณีทองถิ่น 3. การสรางหลักสูตรทองถิ่น เมื่อศิลปะการแสดง
พื้นบานชุดฟอนตํานานชางผาไดเสร็จสิ้นสมบูรณ และ 4. การทดลองใชหลักสูตร และ 5. การประเมินการใชหลักสูตร มีประเด็นสําคัญที่
นํามาอภิปรายผล ดังนี ้

1. การศึกษาขอมูลพื้นฐานเกี่ยวกับการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น กรณีศึกษา
ประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปาง พบวา โรงเรียนอนุบาลแมเมาะ นําโดยคุณครูรวงทอง รักษสกุล ไดแนวคิดในเรื่อง
ประเพณีแหชางผาทั้งในดานการศึกษาประวัติความเปนมา ความสําคัญ และองคประกอบของประเพณีนําไปสูการสรางสรรค
ศิลปะการแสดงพื้นบานชุด ฟอนตํานานชางผา จากนั้นไดมีการบูรณาการจัดสรางหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น ซึ่งการจัดสรางหลักสูตรใน
ลักษณะนี้มีความสอดคลองกับพระราชบัญญัติการศึกษาแหงชาติ พุทธศักราช 2542 กําหนดใหการศึกษาขั้นพื้นฐานจัดทําสาระของ
หลักสูตรในสวนที่เกี่ยวกับสภาพชุมชนและสังคม ภูมิปญญาทองถิ่น คุณลักษณะอันพึงประสงคเพื่อเปนสมาชิกที่ดีของครอบครัว ชุมชน 
และประเทศชาติ (สํานักงานคณะกรรมการการศึกษาแหงชาติ, 2542, น. 21) ดังนั้นผูวิจัยเล็งเห็นวาการบูรณาการองคความรูทองถิ่นมา
จัดทําหลักสูตรใหผูเรียนไดมีโอกาสเรียนรู จึงเปนบทบาทหนาที่ของบุคลากรทางดานการศึกษาและครูในแตละทองถิ่นที่ควรให
ความสําคัญ เพื่อใหเยาวชนรุนหลังไดเกิดความรักและหวงแหนในประเพณีที่ดีงามของชุมชนสืบไป 

2. กระบวนการพัฒนาการหลักสูตรการศึกษาทองถิ่นในกรณีศึกษานี้ มีประสิทธิภาพสามารถนําไปใชในการจัดการเรียนการ
สอนไดเปนอยางดี เพราะผานกระบวนการประเมินจากผูใชงานและผูที่เกี่ยวของกับหลักสูตรอยูในระดับดีมาก เนื่องดวยหลักสูตรมี
ความสอดคลองกับความตองการของผูเรียนและทองถิ่น เปนไปในทิศทางเดียวกับหลักพัฒนาหลักสูตรของ สุนีย ภูพันธ (2546, น. 159) 
ที่กลาววา การพัฒนาหลักสูตรจําเปนตองมีการดําเนินงานเปนระเบียบแบบแผนตอเนื่องกันไป เริ่มตั้งแตการวางจุดหมายในการพัฒนา
หลักสูตรจนถึงการประเมินผลพัฒนาหลักสูตร สิ่งเหลานี้สงผลใหการพัฒนาหลักสูตรมีกระบวนการขั้นตอนที่ชัดเจน ครบถวน เกิดผลดี 
และไดหลักสูตรที่มีประสิทธิภาพ 

 

ขอเสนอแนะ 
การศึกษาวิจัยครั้งนี้ เปนเพียงการศึกษาการยกระดับศิลปะการแสดงพื้นบานสูการพัฒนาหลักสูตรการศึกษาทองถิ่น: 

กรณีศึกษาประเพณีแหชางผา อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปางโดยภาพรวม ซึ่งเปนกระบวนการเบื้องตนที่ขาดการศึกษาวิเคราะหในเชิง



วารสารศิลปปริทัศน คณะศิลปกรรมศาสตร 

 มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา ปท่ี 9 ฉบับที่ 1 พ.ศ.2564  

 

41 
 

ลึกที่มีการนําไปทดลองใชซ้ําเพื่อพัฒนาประสิทธิภาพของกระบวนการใหเกิดประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น จนสามารถนําไปพัฒนาตอยอด
และเปนตนแบบใหกับสถานศึกษาอื่นได 

 

เอกสารอางอิง 
โชติมา โชติกเสถียร. (2548). ศักยภาพการผลิตของพื้นบานลานนา กรณีศึกษา พิณเปยะ จ.ลําปาง. (วิทยานิพนธปริญญา 

มหาบัณฑิต), มหาวิทยาลัยเชียงใหม. เชียงใหม. 
ดนัย ไชยโยธา. (2546). สังคม วัฒนธรรม ประเพณีไทย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร. 
พินัย วิลัยทองและทิพวรรณ ทั่งมั่งมี. (2557). การศึกษาประเพณีแหชางผา ชุมชนเมาะหลวง อําเภอแมเมาะ จังหวัดลําปางเพื่อ 

การอนุรักษและสืบสาน อยางมีสวนรวมของภาคประชาสังคม. รวมบทคัดยอการประชุมวิชาการเสนอบทความวิจัย 
บัณฑิตศึกษา, 15, 2252-2258. 

รวงทอง รักษสกุล. (2562, 25 สิงหาคม). ครูโรงเรียนอนุบาลแมเมาะ อ.แมเมาะ จ.ลําปาง. [สัมภาษณ] 
สุนีย ภูพันธ. (2546). แนวคดิพื้นฐานการสรางและพัฒนาหลักสูตร. เชียงใหม: เชียงใหมโรงพิมพแสงศิลป. 
สํานักงานคณะกรรมการการศึกษาแหงชาติ, สํานักนายกรัฐมนตรี. (2542). พระราชบัญญัติการศึกษาแหงชาติ พ.ศ. 2542.  

กรุงเทพฯ: พริกหวานกราฟฟค. 
สํานักวิชาการและมาตรฐานการศึกษา. (2552). ตัวชี้วัดและสาระการเรียนรู ตามหลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพื้นฐาน  

พุทธศักราช 2551. กรุงเทพฯ: โรงพิมพชุมนุมสหกรณการเกษตรแหงประเทศไทย. 
อาหมัดอัลซารีย มูเก็ม. (2559). ประเพณี พิธีกรรม ความเช่ือ ที่มีความสัมพันธตอวิถีชีวิต ของชนกลุมชาติพันธุเขมรบน พื้นที่บาน 

         จารย อําเภอสังขะ จังหวัดสุรินทร. (งานวิจัยตามหลักสูตรประกาศนียบัตรบัณฑิต), มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 
กรุงเทพมหานคร. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


