
วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

32 

 

นาฏกรรมยานพาหุรัด: ชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย 
Performing Arts In Phahurat: The Little India Community 

ณัฐวลญัช วังนิล, อนุกูล โรจนสุขสมบูรณ 
Natwalun Wangnil, Anukoon Rotjanasuksomboon 

สาขาวิชานาฏยศิลปไทย ภาควิชานาฏยศิลป คณะศิลปกรรมศาสตร จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
Department of Dance Faculty of Fine and Applied Arts Chulalongkorn University 

(Received : Jul 9, 2024 Revised : Jul 20, 2024 Accepted : Jul 23, 2024) 

 
บทคัดยอ 

บทความฉบับน้ีเปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง นาฏกรรมในกรุงเทพมหานคร มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษารูปแบบนาฏกรรมใน
ชุมชนลิตเติ้ลอินเดียในยานพาหุรัด โดยใชวิธีการเก็บรวบรวมขอมูลแบบผสมผสานจากแหลงขอมูลตาง ๆ ทั้งการศึกษาจากเอกสาร การ
สัมภาษณบุคคลที่เกี่ยวของกับนาฏกรรม ใชเกณฑในการเลือกแบบเจาะจง (Purposive sampling) รวมถึงการสังเกตการณในชวงเวลาที่มี
การจัดแสดงนาฏกรรมในพ้ืนที ่

ผลการศึกษาพบวานาฏกรรมอินเดียท่ีเขามามีบทบาทในชุมชนลิตเติ้ลอินเดียไมเพียงแตเปนการแสดงออกทางศิลปะที่งดงามและ
ประณีตเทานั้น แตยังเปนเครื่องมือสําคัญในการเชื่อมโยงความสัมพันธภายในชุมชน สรางความสามัคคี และสืบสานวัฒนธรรมดั้งเดิม จาก
การศึกษาแบงนาฏกรรมออกเปนสองกลุมใหญ กลุมแรกคือ นาฏกรรมของชาวซิกข ซึ่งมีลักษณะเดนในการแสดงออกผานบทสวดและการ
ขับรองคีรตันท่ีสะทอนถึงคานิยมของความเรียบงาย เทาเทียม และความกลาหาญ มีการใชเครื่องแตงกายเฉพาะตัว เชน ผาโพกศีรษะ ที่
เนนถึงเปนเอกลักษณของชุมชน สวนกลุมที่สองคือ นาฏกรรมของชาวฮินดูมุงเนนการเลาเรื่องราวของเทพเจาและตํานานผานการ
เคลื่อนไหวที่ประณีต โดยการใชสัญลักษณและทาทางท่ีแฝงไปดวยคติธรรมและคุณคาทางศาสนา อยางไรก็ตามชุมชนลิตเติ้ลอินเดียยังมี
สวนรวมในกิจกรรมและพระราชพิธีสําคัญของไทยอยางตอเนื่อง สงผลใหเกิดการแลกเปลี่ยนและผสมผสานทางวัฒนธรรมอยางมีนัยสําคัญ 
การปรับตัวในลักษณะนี้แสดงใหเห็นถึงความสามารถในการอยูรวมกับสังคมไทยท่ีมีความหลากหลายทั้งในดานวัฒนธรรมและประเพณี ซึ่ง
เปนขอพิสูจนถึงความเขมแข็งและความสามัคคีของชุมชนอินเดียในกรุงเทพมหานคร 

 
คําสําคัญ : นาฏกรรม, พาหุรัด, ลิตเติล้อินเดีย 

 

ABSTRACT 
This article is part of a thesis entitled “Performing Arts in Bangkok,”and aims to study the forms of performing 

arts in the Little India community in the Phahurat area. A mixed-method approach was employed for data collection, 
including document analysis, interviews with individuals involved in performing arts using purposive sampling, and 
direct observation during performances.  

The study found that the Indian dance dramas introduced into the Little India community are not only 
exquisite and sophisticated artistic expressions but also serve as essential tools for strengthening intra-community 
relationships, fostering social cohesion, and preserving traditional cultural heritage. Based on the analysis, the dance 
dramas can be classified into two major groups. The first group comprises the dance dramas of the Sikh community, 
characterized by the performance of sacred recitations and kirtan renditions that reflect values of simplicity, equality, 
and courage. The use of distinctive attire, such as turbans, further emphasizes the unique identity of this group. The 
second group involves the dance dramas of the Hindu community, which focus on narrating the stories of deities and 
legends through refined movements. These performances incorporate symbolic gestures and postures imbued with 
moral teachings and religious values. In addition, the findings indicate that these dance dramas significantly contribute 
to the cultural vitality of the region, reinforcing traditional practices while encouraging dialogue among diverse cultural 
groups. The research underscores the importance of preserving such art forms as a means to foster community identity 
and mutual respect. Moreover, the Little India community actively participates in significant Thai events and royal 
ceremonies, thereby facilitating meaningful cultural exchange and integration. Overall, this study provides valuable 



วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

33 

 

insight into the dynamic interplay between traditional Indian artistic expressions and contemporary cultural practices 
in Bangkok. These findings contribute to a deeper understanding of cultural integration in urban environments. 
 
Keywords : Performing arts, Phahurat, Little India 
 

บทนํา 
 นาฏกรรม เปนศิลปะการแสดงที่ผสมผสานการฟอนรํา การขับรอง และการบรรเลงดนตรีเขาดวยกัน เพ่ือถายทอดเรื่องราวผาน
การเคลื่อนไหวและทาทางท่ีงดงามและมีเอกลักษณ โดยศิลปะแขนงนี้ไมเพียงแตสะทอนถึงความงดงามในระดับศิลปะเทานั้น แตยังเปน
ภาพสะทอนที่ชัดเจนของวิถีชีวติ ขนบธรรมเนียม ประเพณี และคานิยมของสังคมในแตละยุคสมัย มีพัฒนาการมายาวนาน ตั้งแตการแสดง
ในราชสํานักที่ใชในพระราชพิธ ีเชน โขน ละคร ไปจนถึงการแสดงในชุมชน เชน ลิเก งิ้ว และศิลปะการแสดงพ้ืนบาน ซึ่งแตละรูปแบบลวน
มีบทบาทสําคัญในการสืบทอดและอนุรักษมรดกทางวัฒนธรรมของสังคม โดยนาฏกรรมไมเพียงแตเปนการแสดงออกทางศิลปะเทานั้น แต
ยังเปนเครื่องมือสําคัญในการเสริมสรางความสามัคคีและการอยูรวมกันในชุมชน ดวยการนําเสนอคุณคาทางวัฒนธรรมท่ีมีความเปน
เอกลักษณและประเพณีที่สืบทอดมาอยางตอเน่ือง นาฏกรรมจึงมีความสําคัญในฐานะที่เปนสะพานเชื่อมโยงอดีตกับปจจุบัน สรางความ
ภาคภูมิใจในอัตลักษณและเปนแรงบันดาลใจใหกับสังคมในการรักษาและพัฒนา 

นาฏกรรมอินเดียเปนศิลปะการแสดงที่มีประวัติศาสตรอันยาวนานกวา 2,000 ป มีรากฐานมาจากคัมภีรนาฏยศาสตร 
(Natyashastra) ซึ่งประพันธโดยภรตมุนี ตําราโบราณเลมนี้ไดวางรากฐานองคประกอบสําคัญของนาฏศิลปอินเดีย ทั้งในดานทารํา การ
แสดงออกทางอารมณ ดนตรี และการแตงกาย (Vatsyayan, 2018) นาฏกรรมอินเดียมิไดเปนเพียงศิลปะเพ่ือความบันเทิง แตยังเปน
รูปแบบหนึ่งของการสวดมนตภาวนา การเลาเรื่องราวในคัมภีรทางศาสนา และการถายทอดปรัชญาความเชื่อของชาวอินเดีย (Kumar & 
Prasad, 2019)  

ประเทศไทยไดรับอิทธิพลจากวัฒนธรรมอินเดีย โดยเฉพาะศาสนาพราหมณ-ฮินดู ซึ่งมีบทบาทสําคัญในดานพิธีกรรม คานิยม 
และวัฒนธรรมตาง ๆ มาอยางยาวนาน อิทธิพลดังกลาวเริ่มตนตั้งแตยุคโลหะกอนประวัติศาสตร โดยการอพยพของชาวอินเดียเขามาใน
ยานพาหุรัดเริ่มตนอยางเปนทางการในชวงปลายพุทธศตวรรษที่ 24 โดยกลุมแรกเปนพอคาชาวทมิฬจากแควนทมิฬนาฑู ซึ่งเขามาคาขาย
ผาและเครื่องเทศ ตอมามีการอพยพของชาวปญจาบ ชาวคุชราต และชาวมุสลิมจากรัฐตาง ๆ ในอินเดีย (Sandhu & Mani, 2020) เดิน
ทางเขามายังดินแดนไทยผานเสนทางการคาทางทะเลในชวงแรก อยางไรก็ตาม พวกเขายังไมไดมีบทบาทสําคัญในสังคมไทยในระยะแรก 
เน่ืองจากถูกมองวาเปนชาวตางชาติ พราหมณ-ฮนิดูจึงดํารงชีวิตตามธรรมเนียมของตนเองและประกอบพิธีกรรมในชุมชนจํากัดเพียงไมกี่รุน 
จนกระทั่งในสมัยรัชกาลที่ 1 พระองคทรงฟนฟูศิลปวัฒนธรรมและพระราชพิธี โดยทรงเชิญพราหมณจากภาคใตและพราหมณท่ีลี้ภัย
สงครามกลับมาปฏิบัติหนาที่ในราชสํานัก พราหมณเหลานี้มีบทบาทสําคัญในพระราชพิธีตาง ๆ อาทิ พระราชพิธีจรดพระนังคัลแรกนาขวัญ 
ยกเสาหลักเมือง บรมราชาภิเษก และโสกันต นับแตนั้น พราหมณจึงกลายเปนสวนหนึ่งของวัฒนธรรมราชสํานักที่สําคัญ ในป พ.ศ. 2327 
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช โปรดใหสรางเทวสถานโบสถพราหมณขึ้นบนถนนดินสอ แขวงเสาชิงชา กรุงเทพมหานคร 
เพื่อเปนสถานที่ประกอบพิธีกรรมสําคัญในราชสํานัก ภายในเทวสถานประกอบดวยโบสถ 3 หลัง ไดแก สถานพระอิศวร สถานพระ
พิฆเนศวร และสถานพระนารายณ 

ตอมาในป พ.ศ. 2425 ในชวงท่ีประเทศไทยเปดรับวัฒนธรรมจากตางชาติ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 5 
ทรงสงเสริมใหชาวอินเดียท่ีอพยพเขามาตั้งรกรากที่ยานพาหุรัด และพระราชทานอนุญาตใหชาวอินเดียสามารถสรางวัดและประกอบอาชีพ
คาขายได ชาวอินเดียในยานนี้สวนใหญเปนผูที่นับถือศาสนาซิกขและศาสนาฮินดู โดยนิยมทําการคาขายสินคาในรูปแบบนําเขาและสงออก 
นอกจากนี้ยังมีชาวอินเดียนับถือศาสนาอิสลาม เชน ชาวคุชราต ซึ่งแบงออกเปนนิกายซุนนีและดาวูดีโบหรา ตั้งถ่ินฐานอยูบริเวณฝงถนน
บานหมอ ยานพาหุรัด และเขตคลองสาน นอกจากนี้ยังมีชาวอินเดียกลุมอ่ืนที่ตั้งถ่ินฐานอยูในพื้นท่ีอื่นของกรุงเทพมหานคร เชน กลุมชาว
เชนในเขตบางรัก และกลุมชาวปารซีในซอยพุทธโอสถ ชุมชนเหลาน้ีมีบทบาทในการสืบทอดและผสมผสานวัฒนธรรมอินเดียเขากับ
วัฒนธรรมไทย ปจจุบัน ชาวอินเดียในยานพาหุรัดสวนใหญเกิดในประเทศไทย พวกเขาสื่อสารดวยภาษาไทยเปนหลัก แตยังคงรักษาภาษา
ดั้งเดิมของตนในบางครัวเรือน และบางสวนสามารถพูดภาษาจีน โดยเฉพาะภาษาจีนแตจิ๋วไดอกีดวย 

 อยางไรก็ตาม การอพยพเขามาตั้งถ่ินฐานอยางถาวรของชาวอินเดียในกรุงเทพมหานครเกิดข้ึนอยางชัดเจนในสมัยรัชกาลที่ 5 
เนื่องจากการขยายตัวทางการคาและความสัมพันธระหวางสยามกับอังกฤษที่ปกครองอินเดียในขณะนั้น ยานพาหุรัดไดรับการพัฒนาข้ึน
ในชวงป พ.ศ. 2453-2468 โดยพระยาภักดีนรเศรษฐ (เลิศ เศรษฐบุตร) เจาของท่ีดินชาวไทยเชื้อสายจีน ไดสรางตึกแถวใหชาวอินเดียเชา
เพื่อทําการคาและพักอาศัย (ปยณัฐ โภคาวัฒนา, 2558) พื้นท่ีนี้กลายเปนศูนยกลางการคาผาที่สําคัญของกรุงเทพฯ และเปนที่รูจักในนาม 
“ลิตเติ้ลอินเดีย” เน่ืองจากมีชาวอินเดียอาศัยอยูอยางหนาแนนและมีการรักษาวัฒนธรรมประเพณีดั้งเดิมไวอยางเหนียวแนน  



วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

34 

 

ชุมชนชาวลิตเติ้ลอินเดียในยานพาหุรัดประกอบดวยกลุมชาวอินเดียท่ีหลากหลายศาสนา ซึ่งแตละกลุมมีเอกลักษณทางวัฒนธรรม
และความเชื่อเฉพาะ ไดแก ชาวซิกขจากรัฐปญจาบ มีศูนยกลางทางศาสนาคือคุรุดวาราศรีคุรุสิงหสภา ซึ่งเปนศาสนสถานซิกขแหงแรกใน
ประเทศไทย ชาวฮินดูจากรัฐทมิฬนาฑูและคุชราต มีวัดเทพมณเฑียร (สมาคมฮินดูสมาช) เปนศูนยกลางทางศาสนาและวัฒนธรรม และชาว
มุสลิมอินเดีย ประกอบดวยนิกายซุนนีและดาวูดีโบหรา ตั้งถ่ินฐานบริเวณถนนบานหมอและเขตคลองสาน พาหุรัดจึงมีความสําคัญในฐานะ
ศูนยกลางวัฒนธรรมอินเดียในประเทศไทย โดยมีสถาบันสําคัญที่ทําหนาที่อนุรักษและสืบทอดศิลปวัฒนธรรม เชน อาศรมวัฒนธรรมไทย-
ภารตะ ซึ่งเปนศูนยกลางการเรียนรูศิลปะการแสดงอินเดีย ท้ังดนตรีคลาสสิกและนาฏศิลปแบบภารตะนาฏยัม นอกจากน้ี ยานพาหุรัดยัง
เปนแหลงรวมวัสดุอุปกรณสําหรับการผลิตเครื่องละครและการแสดง ทั้งผา เครื่องประดับ และอุปกรณประกอบฉาก ซึ่งมีสวนสําคัญในการ
สนับสนุนการสรางสรรคงานดานนาฏศิลปทั้งของไทยและอินเดีย 

วัฒนธรรมและการดํารงชีวิตของชาวอินเดียในยานพาหุรดัมีความโดดเดนดานการผสมผสานระหวางวัฒนธรรมดั้งเดิมกับวถิีชีวติ
แบบไทย โดยเฉพาะอยางยิ่งในดานนาฏกรรมและศิลปะการแสดง ซึ่งมีบทบาทสําคัญในการธํารงรักษาอัตลกัษณทางวัฒนธรรม (สุภา มาลา
กุล ณ อยุธยา, 2561) สะทอนถึงรากเหงาทางวัฒนธรรมและความเชื่อของชาวอินเดีย ซึ่งไดรับการสืบทอดจากรุนสูรุนในชุมชนลิตเติ้ล
อินเดีย ยานพาหุรัด และไดกลายเปนศูนยกลางทางวัฒนธรรมอินเดียที่สําคัญในประเทศไทย โดยเฉพาะดานศิลปะการแสดงท่ีมีความ
หลากหลายและเปนเอกลักษณ แมการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมในปจจุบันสงผลใหการสืบทอดนาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ล
อินเดียเผชิญกับความทาทายหลายประการ ทั้งการขาดแคลนผูสืบทอด การขาดพ้ืนที่แสดงและฝกซอม รวมถึงการปรับตัวใหเขากับบริบท
สังคมสมัยใหม  

การศึกษานาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด จึงมีความสําคัญในการทําความเขาใจพัฒนาการและการสืบทอด
ศิลปะการแสดงอินเดียในบริบทสังคมไทย โดยเฉพาะการปรับตัวและผสมผสานทางวัฒนธรรมท่ีเกิดขึ้นตลอดระยะเวลากวาศตวรรษ ซึ่ง
สะทอนใหเห็นถึงความสัมพันธอันแนบแนนระหวางวัฒนธรรมไทยและอินเดียที่ดําเนินมาอยางตอเน่ือง การวิจัยนี้จึงมุงศึกษารูปแบบการ
แสดงนาฏกรรมที่เกิดขึ้นในชุมชน เพ่ือสะทอนใหเห็นถึงการสืบทอดและพัฒนาของวัฒนธรรมอินเดียที่เปนสวนหน่ึงของพหุวัฒนธรรมใน
สังคมไทยรวมสมัย 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษารูปแบบนาฏกรรมชุมชนลิตเติล้อินเดยีในยานพาหุรดั 

 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การศึกษานาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด เปนการวิจัยเชิงสํารวจ (Survey Research) ศึกษาโดยใชวิธีการเก็บ

รวบรวมขอมูลจากแหลงขอมูลตาง ๆ เพ่ือหาที่มาของนาฏกรรม สาเหตุที่ทําใหมีการแสดงนาฏกรรม ซึ่งมีข้ันตอน ดังน้ี 
1. ขอบเขตการวิจัย 

1.1 ดานเนื้อหา ศึกษาขอมูลนาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ลอินเดียที่มีลักษณะเปนศิลปะการแสดงที่เปนงานเก่ียวกับการรํา การเตน 
หรือการแสดงท่ีประกอบข้ึนเปนเรื่องราว ในเชิงเพ่ือการอนุรักษวัฒนธรรม เชน ดานศาสนา พิธีกรรมความเช่ือ ดานเศรษฐกิจสังคม เปนตน 

1.2 ดานพื้นท่ี ศึกษาขอมูลพ้ืนที่ยานพาหุรัด แขวงวังบูรพาภิรมย เขตพระนคร กรุงเทพมหานคร โดยคลอบคลุมพ้ืนท่ีตั้งแตถนน
บานหมอ (สี่แยกบานหมอ) ไปทางทิศตะวันออกตัดกับถนนตรีเพชร (สี่แยกพาหุรัด) จนถึงถนนจักรเพชร 

1.3 ดานระยะเวลา ศึกษานาฏกรรมที่เกิดข้ึนในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด ระหวาง พ.ศ. 2565 – 2567 
2. การเก็บรวบรวมขอมูล  

2.1 การคนควาจากเอกสาร โดยเนนศึกษาขอมูลนาฏกรรมท่ีเกิดข้ึนในชุมชนลิตเติ้ลอินเดียบริเวณยานพาหุรัด ตลอดจน
รายละเอียดที่เก่ียวของกับนาฏกรรมจากแหลงขอมูลตาง ๆ จากหนังสือ ตํารา วารสาร ราชกิจจานุเบกษา ผลงานวิจัย วิทยานิพนธ แผนที่ 
และเอกสารตาง ๆ รวมถึงการศึกษาทฤษฎีคนพลัดถ่ิน (Diaspora) ในการวิเคราะหรูปแบบนาฏกรรมและวัฒนธรรมของชุมชนซึ่งสงผลตอ
การแสดงนาฏกรรม 

2.2 การสัมภาษณ จากบุคคลที่มีหนาที่หรือสวนเก่ียวของกับนาฏกรรมที่เกิดข้ึนในพื้นที่ ไดแก ผูสรางการแสดง ผูแสดง และผูชม
การแสดง โดยใชเกณฑในการเลือกแบบเจาะจง (Purposive sampling) 

2.3 การสังเกตการณ เปนการลงพื้นที่มีการแสดงนาฏกรรมเกิดขึ้น โดยใชวิธีสังเกตการณแบบมีสวนรวมและไมมีสวนรวมใน
ชวงเวลาที่มีการแสดงนาฏกรรมเกิดข้ึน เพ่ือใหไดขอมูลการแสดงนาฏกรรมที่เปนปจจุบันและนํามาใชประกอบกับขอมูลที่ไดจากการศึกษา
จากเอกสาร 



วารสารศลิปปรทิัศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

35 

 

3. การวิเคราะหขอมูล โดยผูวิจัยไดวิเคราะหขอมูลนาฏกรรมที่เกิดข้ึนในพื้นท่ีตาง ๆ ของชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย บริเวณยานพาหุรัด
สะทอนใหเห็นถึงจุดเดนของนาฏกรรมที่เกิดขึ้นในพื้นท่ี จากนั้นสังเคราะหขอมูลท่ีไดจาการศึกษาใหสอดคลองกับวตัถุประสงคของการวิจัย 
เทียบเคียงขอมูล เนื้อหาตาง ๆ ทฤษฎี และงานวิจัยในประเด็นที่เกี่ยวท่ีของ 

 

ผลการวิจัย 
จากการศึกษารูปแบบนาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด พบวา ชุมชนลิตเติ้ลอินเดียมีภูมิหลังทางวัฒนธรรมที่โดดเดน 

โดยสมาชิกในชุมชนยังคงดํารงชีวิตตามวิถีดั้งเดิม พรอมทั้งมีบทบาทสําคัญในการอนุรักษและสืบสานวัฒนธรรมอินเดียใหเปนที่ยอมรับและ
ไดรับความนิยมในหมูบุคคลภายนอก ความรวมมือดังกลาวสงผลใหนาฏกรรมของชุมชนลิตเติ้ลอินเดียมีการพัฒนาอยางตอเนื่อง สะทอนถึง
เอกลักษณและจุดเดนของชุมชน สามารถแบงออกไดเปน 2 กลุม  

 
1. กลุมชาวซิกข  
กลุมชาวซิกขในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด ประกอบดวยชาวอินเดียท่ีอพยพมาจากรัฐปญจาบ ทางตอนเหนือของประเทศ

อินเดีย โดยชาวซิกขไดตั้งถ่ินฐานครั้งแรกในบริเวณ "บานหมอ" กอนที่จะยายมายังพ้ืนท่ีตลาดพาหุรัดในปจจุบัน ความโดดเดนของชาวซิกข
อยูที่ปรัชญา บทกวี และแนวคิดดานความศรัทธาตอเทพเจา ซึ่งสะทอนผานศิลปะการตกแตงศาสนสถาน เชน ศาลเจาซิกขที่มีลวดลาย
ประดับดวยทองคํา ชาวซิกขมีความเชื่อในศาสดารวม 10 พระองค โดยองคปฐมบรมศาสดาคือ พระศาสดาคุรุนานักเทพ ในปจจุบันชาว
ซิกขยึดมั่นในคําสอนจากพระมหาคัมภีรคุรุครันถ ซาฮิบ ซึ่งเปนคัมภีรศักดิ์สิทธิ์และเปนศูนยกลางความศรัทธา   

วัดซิกข: ศูนยรวมศรัทธาและวัฒนธรรม เปนสถานที่สําคัญที่ชาวซิกขในชุมชนลิตเติ้ลอินเดยีใชในการประกอบศาสนกิจ คือ “วัด
ซิกข (คุรุดวาราศรีคุรุสิงหสภา)” ซึ่งเปนวัดซิกขแหงแรกในประเทศไทย กอตั้งข้ึนในป พ.ศ. 2475 ในสมัยรัชกาลที่ 5 วัดแหงนี้เปนอาคาร
สถาปตยกรรมซิกขที่มีความโดดเดนดวยยอดโดมสีทอง ตั้งอยูภายใตการดูแลของสมาคมศรีคุรุสิงหสภา ภายในวัดซิกข การประกอบ
ศาสนกิจสําคัญคือการ สวดมนตคุรบานี อันศักดิ์สิทธิ์ ผูเขารวมพิธีจะตองคลุมศีรษะดวย จุนนิ (Junni) หรือผาคลุมผม กอนเขาสูหองโถง
ใหญ ชั้น 4 ของอาคาร ซึ่งเปนที่ตั้งของโดมทองคําตรงกลาง ภายในหองมีพระคัมภีรคุรุครันถ ซาฮิบ วางอยูบนแทนสูงและคลุมดวยผาสี
สดใส บรรยากาศในหองโถงเต็มไปดวยความสงบและศรัทธา   

ชาวซิกขในยานพาหุรัดสวนใหญมักมารวมสวดมนตในชวงเชาเวลา 05.00–11.00 น. กอนเปดรานคาของตน และชวงเย็นเวลา 
16.00–19.00 น. กิจกรรมที่จัดขึ้นในวัดเนนการสวดมนตและการบรรเลงดนตรีประกอบพิธี โดยไมมีการแสดงนาฏกรรมหรือการเตนรํา   

 

 
ภาพท่ี 2: หองโถง ชั้น 4 วัดซิกข (คุรุดวาราศีคุรสุิงหสภา) 

ที่มา: ณัฐวลัญช วังนิล (2567) 
 

วัดซิกขในชุมชนลิตเติ้ลอินเดียไมไดเปนเพียงสถานที่ประกอบศาสนกิจเทานั้น แตยังเปนศูนยรวมของชาวซิกขในชุมชน โดยเปน
สถานที่พบปะพูดคุยและจัดการประชุมเพ่ือปรึกษาหารือเก่ียวกับการจัดกจิกรรมตาง ๆ  เพื่อสงเสริมความสามัคคีในชุมชน  ในชวงเทศกาล
สําคัญตามประเพณี ชาวซิกขในชุมชนมักรวมตัวกันจัดงานเฉลิมฉลองที่สถานเอกอัครราชทูตอินเดียประจําประเทศไทย เพ่ือเสริมสราง
ความสัมพันธและเผยแพรวฒันธรรมของชาวซิกขในสังคมไทยอยางตอเน่ือง 
 



วารสารศลิปปรทิัศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

36 

 

2. กลุมชาวฮินด ู 
ชาวฮินดูในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด สวนใหญเปนชาวทมิฬ ชาวสินธ ชาวปญจาบ และชาวอุตตรประเทศ ซึ่งมีความเช่ือ

ในเรื่องการสักการะบูชาเทพเจาฮินดู ความเชื่อนี้สะทอนผานประเพณีที่เก่ียวของกับการบูชาเทพเจา เชน การสวดมนตและการเตนรํา 
โดยเฉพาะภารตะนาฏยัม (Bharatanatyam) ซึ่งเปนการเตนรําท่ีเกาแกที่สุดของอินเดีย การแสดงนี้ใชผูหญิงเพียงคนเดียว ถายทอด
แนวคิดทางศาสนาและจิตวิญญาณผานภาษาทาทางท่ีซับซอน เชน การเคลื่อนไหวของเทา มือ ดวงตา และกลามเนื้อบนใบหนา ทําใหภา
รตะนาฏยัมเปนนาฏกรรมชั้นสูงท่ีไดรับการยอมรับอยางกวางขวาง   

วิถีชีวิตของชาวฮินดูในชุมชนลิตเติ้ลอินเดียมีบรรยากาศที่สนุกสนานและครึกครื้นกวาเมื่อเปรียบเทียบกับชาวซิกข โดยสถานที่
สําคัญท่ีเปนศูนยรวมของชาวฮินดูในยานนี้คือ วัดเทพมณเฑียร (สมาคมฮินดูสมาช) ซึ่งตั้งอยูในโรงเรียนภารตวิทยาลัย ยานหลังวงับูรพา 
ใกลกับโบสถพราหมณ ยานเสาชิงชา ซึ่งกอข้ึนในป พ.ศ. 2426 โดยบัณฑิต รฆุนาถ ชารมา (Pandit Raghunath Sharma) ผูเริ่มตน
เผยแพรบทมหากาพยรามเกียรติ์บนถนนพาหุรัดและไดรับการตอบรับเปนอยางดี เหตุการณนี้ทําใหเกิดการรวมตัวของชาวฮินดูปญจาบใน
พ้ืนที่มากขึ้น จนนําไปสูการสรางวัดเทพมณเฑียรขึ้นเพ่ือเปนศูนยกลางทางศาสนาและวัฒนธรรมสําหรับชาวฮินดู 

วัดเทพมณเฑียร ถือเปนศูนยกลางที่สําคัญของชาวฮินดูในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ทําหนาที่เปนพ้ืนท่ีสําคัญในการประกอบพิธีกรรม
ทางศาสนา การศึกษา และการจัดกิจกรรมสําคัญทางศาสนาฮินดู เปนสถานที่ที่ครอบครัวชาวฮินดูไดมารวมตัวกันเพ่ือดํารงประเพณีดั้งเดิม
อยางแทจริง รวมถึงการเผยแพรคําสอนพ้ืนฐานของศาสนาฮินดู พิธีกรรมสําคัญที่จัดขึ้นเปนประจําคือ “พิธีอารตี” หรือการถวายไฟแกทวย
เทพ ซึ่งดําเนินการทุกวันในชวงเชาเวลา 06.00–08.00 น. (วันอาทิตยขยายเวลาไปจนถึง 10.00 น. หรือ 11.30 น.) และชวงเย็นเวลา 
18.30–19.30 น. สําหรับดานการแสดงนาฏกรรมจัดขึ้นเฉพาะในชวงเทศกาลสําคัญ เชน เทศกาลดีวาลีหรือเทศกาลโฮลี ซึ่งเปนการสืบสาน
และเผยแพรวัฒนธรรมดั้งเดิมของชาวฮินดูใหกับสมาชิกในชุมชนและบุคคลทั่วไป   
 
 
การวิเคราะหและเปรียบเทียบองคประกอบการแสดง 

องคประกอบการแสดงของกลุมชาวซิกขและกลุมชาวฮินดูในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด ในกรุงเทพเทพมหานคร สามารถ
พิจารณาในดานวัฒนธรรม ศาสนา การแสดง และบทบาททางสังคม ซึ่งสะทอนถึงวถิีชีวติและอัตลักษณของชุมชน ดังน้ี 

 
ตารางที่ 1 การเปรียบเทียบรูปแบบนาฏกรรมกลุมชาวซิกขและกลุมชาวฮินดูในชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด 

กลุมชาวซิกข กลุมชาวฮินด ู
ดานเนื้อหาและจุดมุงหมาย 
นาฏกรรมมีความเก่ียวของกับศาสนา พิธีกรรม การสรรเสริญ
พระเจา เชน การขับรองคีรตัน (Kirtan) หรือการแสดงกัตกา 
(Gatka) โดยจะแสดงออกถึงความกลาหาญ เน้ือหาไมซับซอน 
เนนการกระตุนพลังและความมีชีวิตชีวา มีจุดมุงหมายเพื่อ
เสริมสรางความสามัคคี และสื่อถึงคานิยมหลักของศาสนาซิกข 
เชน ความเทาเทียมและการเสียสละ โดยพิธีกรรมสวนใหญจัด
ขึ้นในคุรุทวารา (Gurdwara) ซึ่งเปนศูนยรวมชุมชนชาวซิกข 
 

นาฏกรรมมีความประณีตและซับซอน เนนการเลาเรื่องราวที่
เกี่ยวของกับ มหากาพยรามายณะ มหาภารตะ และเรื่องราว
ของเทพเจา เชน พระวิษณุ พระศิวะ และพระลักษมี เชน  
ภารตะนาฏยัม (Bharatanatyam) และกถัก (Kathak) มี
จุดมุงหมายเพื่อเผยแพรความรูทางศาสนาและวัฒนธรรม และ 
สรางความศรัทธาและแรงบันดาลใจแกผูชม โดยมักจัดในพ้ืนที่
วัดเทพมณเทียร สมาคมฮินดูสมาช 

ดานเคร่ืองแตงกายและอุปกรณ 
จุดเดนของชาวซิกข คือ ผาโพกศีรษะ โดยผูชายทุกคนจะโพก
ศีรษะเพื่อแสดงถึงความศักดิ์สิทธิ์และความเสมอภาค รูปแบบ
การพันผาจะสื่อความหมายที่แตกตางกัน เชน Dastar สําหรับ
ก า ร ใ ช ง า น ท่ั ว ไ ป  แล ะ  Pagri ที่ ใ ช ใ นพิ ธี ท า ง ศ า ส น า  
เปนตน  การแตงกายของชาวซิกขจะเนนความเรียบงายและ
การใชงานในชีวิตประจําวัน โดยมีลักษณะเปนชุดเสื้อยาวและ
กางเกงหลวม ผูหญิงสวมเครื่องประดบัเปนกําไลเหล็ก บางครั้ง
มีการสวมสรอยคอหรือจี้รูปสัญลักษณ Khanda ซึ่งเปนตรา
ของศาสนาซิกข ในปจจุบัน การแตงกายของชาวซิกขมีการ

จุดเดนของชาวฮินดู สังเกตไดจากการหมสาหรี (Saree) ของ
ผูหญิง โดยจะมีลวดลายและการถักทอท่ีหลากหลาย เชน 
สาหรีแบนาราสี ทําจากผาไหม มีลวดลายทองท่ีหรูหรา เหมาะ
สําหรับพิธีแตงงานหรือเทศกาลสําคัญ สาหรีโคตา (Kota) บาง
เบาและระบายอากาศไดดี เหมาะสําหรับใชในชีวิตประจําวัน
สวนผูชายมักจะนุงผาผืนยาวพันรอบเอวและพาดระหวางขา
และสวมเสื้อยาว คูรตา (Kurta) สีที่นิยมใช ไดแก สีแดง แสดง
ถึงความสุข ความมั่งคั่ง และการเริ่มตนใหม นิยมใสในงาน
แตงงาน สีเหลือง แสดงถึงความบริสุทธิ์และความศรัทธา มัก



วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

37 

 

กลุมชาวซิกข กลุมชาวฮินด ู
ปรับใหเขากับสังคมสมัยใหม เชน การใชผาโพกศีรษะแบบ
สําเร็จรูป หรือการออกแบบเสื้อผาใหทันสมัยมากข้ึน แตยังคง
เอกลักษณดั้งเดิม นอกจากนี้ นิยมใชเสื้อผาที่มีสีที่เก่ียวของกับ
ศาสนา เชน สีนํ้าเงินและสีเหลือง แสดงถึงความกลาหาญและ
ความศรัทธาในพระเจา สีขาวแสดงถึงความบริสุทธิ์และความ
สงบ ยกตัวอยางเชน การแสดงกัตกา โดยผูแสดงจะแตงกาย
สวม เสื้อยาว (kurta) กับกางเกงหลวม (salwar) ที่ออกแบบ
มาใหสะดวกตอการเคลื่อนไหว สีที่นิยมใช ไดแก สีน้ําเงินและ
สีเหลือง ในบางกรณีผูแสดงจะสวม chola ซึ่งเปนชุดยาวท่ี
คลายกับเสื้อคลุม เหมาะสําหรับนักรบและการแสดงท่ีตองการ
ความสงางาม 

ใชในพิธีกรรมทางศาสนา สีขาว สื่อถึงความสงบและการ
บําเพ็ญเพียรทางจิตวิญญาณ มักสวมใสในงานที่เกี่ยวของกับ
การบูชา นอกจากนี้ การแตงกายชาวฮินดูจะไมสมบูรณหากไม
มีเครื่องประดับ ซึ่งถือเปนสวนหนึ่งของวัฒนธรรมและศาสนา 
เชน การจุดสีแดงบนหนาผาก (Bindi) เปนสัญลักษณของพลัง
ชีวิตหรือจักระที่สาม การใสกําไลมือที่ทําจากทองคําหรือแกว 
เปนเครื่องรางแหงโชคลาภ และสรอยคอและจ้ีรูปเทพเจา 
นิยมสวมเพื่อแสดงถึงความศรัทธา เชน รูปพระศิวะหรือพระ
ลักษมี ในการแสดงนาฏกรรมผูแสดงจะสวมกระดิ่งขอเทา 
(Ghungroo) ซึ่งเปนสัญลักษณของความศักดิ์สิทธิ์  ความ
สมบูรณแบบ และการเช่ือมโยงระหวางศิลปะและศาสนาเสียง
ของกระดิ่งชวยเพ่ิมความมีชีวิตชีวาและความนาสนใจใหกับ
การรายรํา ในขณะเดียวกันก็สะทอนถึงความเคารพใน
ขนบธรรมเนียมและเทพเจาแหงการรายรํา 
 

ดานทาทางและการเคลื่อนไหว  
การเคลื่อนไหวรางกายในการแสดงนาฏกรรมของชาวซิกข 
มักจะเนนพลังและความกระฉับกระเฉง วองไว และความ
แข็งแกรง เชน การกระทืบเทา การกระโดด และการหมุน
ตัวอยางรวดเร็ว การเคลื่อนไหวเปนจังหวะหนักแนน แสดงถึง
พลังงานและความมีชีวิตชีวา 
 
 

การเคลื่อนไหวรางกายในการแสดงนาฏกรรมของฮินดู เนน
ความออนชอยและการใชทาทาง (Mudras) เ พ่ือสื่อสาร
เรื่องราวทาทางเนนความออนชอยและความประณีต เชน ทา
มือ (Mudras) มีความหมายเฉพาะ เชน การสื่อถึงเทพเจา 
ธรรมชาติ หรืออารมณ การเคลื่อนไหวรางกายมีความตอเนื่อง
และละเอียดออน เชน การขยับน้ิว การหมุนเทา และการ
เคลื่อนไหวศีรษะ 
 

ดานดนตรีและจังหวะ 
ใชเครื่องดนตรีที่มีจังหวะสนุกสนาน เชน กลองโดล (Dhol) 
และกีตารทาบลา (Tabla) ดนตรีมีจังหวะเร็วและเราใจ เพื่อ
กระตุนอารมณและสรางบรรยากาศที่คึกคัก 
 
 
 
 
 
 

ใชดนตรีท่ีมีความซับซอนและหลากหลาย เชน วีณา (Veena) 
เครื่องดนตรีประเภทเครื่องสาย และมฤดังกัม (Mridangam) 
เครื่องดนตรีประเภทกลอง โยนํามาบรรเลงรวมกันทําใหดนตรี
มีจังหวะที่สอดคลองกับการเคลื่อนไหวของนักแสดง โดยมักใช
เสียงรองหรือบทสวดประกอบการแสดง 

ดานการมีปฏิสัมพันธกับผูชม  
การแสดงของกลุมชาวซิกขมีลักษณะเชิญชวนผูชมใหมีสวน
รวม เชน การเตนไปพรอมกับนักแสดง มีบรรยากาศเปน
กันเอง สรางความสนุกสนานและความสัมพันธใกลชิดระหวาง
นกัแสดงและผูชม 

การแสดงกลุมชาวฮินดูมีลกัษณะสือ่สารทางเดียว โดยนักแสดง
จะสื่อเรื่องราวใหผูชมตีความ บรรยากาศมีความเปนพิธีการ 
สรางความเคารพและความศรัทธา 

 
 
 
 

 



วารสารศลิปปรทิัศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

38 

 

กลุมชาวซิกข กลุมชาวฮินด ู
ตัวอยางการรูปแบบแสดงนาฏกรรม 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

ชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด เปนพ้ืนที่ที่มีความโดดเดนดานวัฒนธรรมและนาฏกรรมของชาวอินเดียสองกลุมหลัก คือ ชาวซิกข
และชาวฮินดู โดยแตละกลุมมีองคประกอบการแสดงท่ีสะทอนอัตลักษณเฉพาะที่แตกตางกัน โดยกลุมชาวซิกข มีศูนยกลางทางศาสนาที่คุ
รุดวาราศรีคุรุสิงหสภา ซึ่งเปนสถานที่ประกอบพิธีกรรมและจัดการแสดงในเทศกาลสําคัญ การแสดงมักผูกพันกับความเช่ือทางศาสนาที่เนน
ความเรียบงาย ความเทาเทียม และความกลาหาญ การแตงกายในการแสดงสะทอนอัตลักษณผานผาโพกศีรษะ (ตูรบาน) และเครื่องแตง
กายตามหลัก 5K ของศาสนาซิกข นิยมแสดงนาฏกรรมเกี่ยวกับการฟอนรําพื้นเมือง และการขับรองบทสวด เชน ภังรา (Bhangra) การ
ฟอนรําพื้นเมืองจากแควนปญจาบ แสดงถึงความรื่นเริงและการเฉลิมฉลองการเก็บเกี่ยว กิดดา (Giddha) การรําของสตรีท่ีแสดงในงาน
มงคล ดนตรีคีรตัน (Kirtan) การขับรองบทสวดและดนตรีประกอบพิธีกรรมทางศาสนา เปนตน ซึ่งนาฏกรรมของชาวซิกขมีบทบาทในการ
เสริมสรางความสามัคคีในชุมชน การถายทอดคานิยมทางศาสนา และการรักษาความสัมพันธกับชุมชนซิกขทั่วโลก  

สวนกลุมชาวฮินดูมีศูนยกลางท่ีวัดเทพมณเทียร สมาคมฮินดูสมาช การแสดงนาฏกรรมมักเชื่อมโยงกับเทพเจาและตํานานในศาสนา
ฮินดู เชน ภารตะนาฏยัม (Bharatanatyam) เปนการแสดงที่เลาเรื่องราวของเทพเจาผานทาทางและการเคลื่อนไหว กุชิปุดิ (Kuchipudi) 
การแสดงท่ีผสมผสานการเตนรําและการแสดงละคร โดยการแสดงนาฏกรรมของชาวฮินดูมีบทบาทในการสืบทอดวัฒนธรรม การศึกษาคํา
สอนทางศาสนา และการสรางพ้ืนที่ทางสังคมสําหรับชุมชน 

โดยนาฏกรรมของท้ังสองกลุมสะทอนใหเห็นถึงมิติที่สําคัญดานตาง ๆ ดังนี ้
ดานการอนุรักษและถายทอดมรดกทางวัฒนธรรม ขอมูลช้ีใหเห็นวาชุมชนลิตเติ้ลอินเดียในยานพาหุรัดใหความสําคัญ

กับการสืบสานนาฏกรรมในรูปแบบที่สอดคลองกับรากฐานทางศาสนาและประเพณีของชาวอินเดีย ไมวาจะเปนชาวซิกขหรือชาวฮินดู ซึ่ง
นาฏกรรมเหลานี้เปนสัญลักษณของความภาคภูมิใจในอัตลักษณและการรักษามรดกทางวัฒนธรรม 

ดานความแตกตางและเอกลักษณของแตละกลุม นาฏกรรมของชาวซิกขมีลักษณะเดนที่สะทอนความเรียบงาย เทา
เทียม และความกลาหาญ ผานบทสวดและการขับรองคีรตัน พรอมกับเครื่องแตงกายที่เปนเอกลักษณ เชน ผาโพกศีรษะและชุดตามหลัก 
5K ในขณะที่นาฏกรรมของชาวฮินดูมุงเนนการเลาเรื่องราวของเทพเจาและตํานานผานการเคลื่อนไหวท่ีประณีตและการใชสัญลักษณทาง
ศาสนา ทั้งสองกลุมแสดงใหเห็นความแตกตางในวิธีการสื่อสารอัตลักษณและคานิยมทางศาสนา 

ดานบทบาททางสังคมและการสรางความสามัคคี นาฏกรรมถูกนํามาใชเปนเครื่องมือในการเชื่อมโยงความสัมพันธ
ภายในชุมชน ทั้งในระดับภายในกลุมของชาวอินเดียเองและในการสรางความเขาใจรวมกับสังคมไทย ขอความสะทอนใหเห็นวานาฏกรรม
ไมเพียงแตเปนการแสดงออกทางศิลปะ แตยังเปนสื่อกลางในการสงเสริมความสามัคคีและการอยูรวมกันอยางสันติในสังคมที่มีความ
หลากหลาย 



วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

39 

 

ดานการปรับตัวเขากับสังคมไทยและการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย ขอมูลช้ีใหเห็นวาการแสดงนาฏกรรมของทั้งสอง
กลุมมีการปรับตัวใหเขากับบริบทของสังคมไทยในยุคปจจุบัน โดยยังคงรักษาคุณคาทางศิลปะและวัฒนธรรมดั้งเดิมไว พรอมท้ังเปดโอกาส
ใหเกิดการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมที่มีความหมายระหวางชุมชนชาวอินเดียและสังคมไทย 

แมวานาฏกรรมของกลุมชาวซิกขและฮินดูจะมีรูปแบบที่แตกตางกัน แตท้ังสองกลุมลวนใชนาฏกรรมเปนเครื่องมือในการสื่อสาร
และสงเสริมความเชื่อทางศาสนา เปนเครื่องมือในการเชื่อมโยงชุมชน สรางความสามัคคี และสืบสานวัฒนธรรมเหมือนกัน โดยนาฏกรรม
มักประกอบดวยการรายรํา การขับรอง หรือการสวดมนตท่ีมีดนตรีประกอบ ซึ่งทั้งสองกลุมใหความสําคัญกับการแสดงที่สะทอนถึงความ
เคารพตอเทพเจาและหลักธรรมทางศาสนา เชน การสวดภาวนาและบทเพลงในกลุมชาวฮินดู หรือการขับรองคีรตันในกลุมชาวซิกข ซึ่งเปน
การสรรเสริญพระเจาผานบทเพลงอันศักดิ์สิทธิ์ การใหความสําคัญกับการเลือกใชสีหรือเครื่องประดับท่ีสะทอนถึงเอกลักษณและมี
ความหมายแสดงความเคารพ ความศรัทธาตอศาสนา และการเคลื่อนไหวรางกายในการแสดงนาฏกรรมโดยมีความเปนเอกลักษณ
แสดงออกถึงความหมายทางศาสนาและวัฒนธรรมเหมือนกัน เชน การกระทืบเทา การยกมือขึ้นฟา หรือการหมุนตัว เปนตน โดยรูปแบบ
ของนาฏกรรมของทั้งสองกลุมสะทอนใหเห็นการธํารงรักษาอัตลักษณทางวัฒนธรรมที่เขมแข็ง ขณะเดียวกันก็แสดงใหเห็นการปรับตัวเขา
กับสังคมไทยและการเปลี่ยนแปลงของยุคสมัย การแสดงเหลานี้ไมเพียงเปนมรดกทางวฒันธรรมที่มีคุณคา แตยังเปนเครื่องมือสําคัญในการ
สรางความเขาใจและความสัมพันธอันดีระหวางชุมชนชาวอินเดียกับสังคมไทย 

 
อภิปรายผล 

ชุมชนลิตเติ้ลอินเดียตั้งอยูในพื้นท่ีที่เปนจุดบรรจบของวัฒนธรรมไทย จีน และอินเดีย ซึ่งสะทอนถึงการอยูรวมกันอยางกลมกลืน 
โดยชุมชนอินเดียในพื้นที่ใชกิจกรรมทางวัฒนธรรม เชน การแสดงนาฏกรรมและการจัดเทศกาล เพ่ือเสริมสรางความสัมพันธระหวางชุมชน
ของพวกเขากับสังคมไทย พ้ืนที่นี้จึงแสดงใหเห็นถึงการแลกเปลี่ยนและการเชื่อมโยงทางวัฒนธรรมที่สัมพันธกับประวัติศาสตรอันยาวนาน
ระหวางไทยและอินเดีย นาฏกรรมในชุมชนนี้ไมเพียงแตใชเปนเครื่องมือในการสื่อสารความเชื่อและคานิยมทางศาสนาของชาวอินเดีย แต
ยังมีบทบาทในการสงเสริมการเขาใจและการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม ชวยเสริมความสามัคคีในชุมชน โดยการบูรณาการกิจกรรมกับ
วัฒนธรรมของไทย ผานการรวมมือในการจัดงานเทศกาลสําคัญตาง ๆ เชน เทศกาลดีวาลีและโฮลี ซึ่งสรางความเขาใจและความชื่นชมใน
การหลอมรวมวัฒนธรรมระหวางสองชาติ ในดานการปรับตัวและการพัฒนา ชุมชนลิตเติ้ลอินเดียมีการปรับตัวและพัฒนาใหกลายเปน
แลนดมารกทางวัฒนธรรมในกรุงเทพมหานคร โดยการจัดกิจกรรมที่ดึงดูดทั้งคนไทยและชาวตางชาติ ซึ่งชวยในการสงเสริมการทองเท่ียว
และเศรษฐกิจ นอกจากนี้ยังมีรากฐานในดานการคาผาและสินคาหัตถกรรมจากอินเดียที่มีบทบาทสําคัญในการเสริมสรางความหลากหลาย
ทางเศรษฐกิจของพ้ืนที่ นอกจากนี้ ชุมชนลิตเติ้ลอินเดียไมเพียงแตรักษามรดกทางวัฒนธรรมดั้งเดิมของตนเอง แตยังเปนสวนสําคัญในการ
กระตุนการยอมรับและความเขาใจในความหลากหลายทางวัฒนธรรมของสังคมไทย โดยการนําเสนอรูปแบบศิลปะและกิจกรรมทาง
วัฒนธรรมที่แพรหลายออกไปยังสาธารณชน 

นาฏกรรมในชุมชนลิตเติ้ลอินเดยียานพาหุรัดสะทอนถึงอัตลกัษณทางวัฒนธรรม ความเชื่อทางศาสนา และเปนสะพานเช่ือมระหวาง
วัฒนธรรม พวกมันแสดงถึงมรดกของการกระจายอพยพ การผสมผสานทางวัฒนธรรม และวิวัฒนาการของประเพณี ซึ่งชวยสนับสนนุความ
สมานฉันทในชุมชน การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมและการบูรณาการระหวางชาวไทย จีน และอินเดียยังบงบอกผานการแสดง
ศิลปะการแสดงเชนละครและการเตนรํา ซึ่งไมเพียงแตรักษามรดกทางวัฒนธรรมแตยังปรับตัวใหเขากับสังคมในปจจุบัน นาฏกรรมของชาว
ซิกข เนนการขับรองบทสวดและการแสดงคีรตันที่สะทอนถึงคานิยมของความเรียบงาย เทาเทียม และความกลาหาญ ผานการใชเครื่องแตง
กายเชนผาโพกศีรษะและชุดตามหลกั 5K ซึ่งไมเพียงแตเปนการรักษามรดกทางศาสนาเทานั้น แตยังเปนสัญลักษณของความเปนเอกลักษณ
และการเชื่อมโยงกับชุมชนซิกขทั่วโลก ในขณะเดียวกัน นาฏกรรมของชาวฮินดูมุงเนนการเลาเรื่องราวของเทพเจาและตํานานผานการ
เคลื่อนไหวที่ประณีต โดยใชสัญลักษณทางศาสนาและทาทางท่ีมีความหมายลึกซึ้ง ซึ่งชวยในการถายทอดคําสอนและปรัชญาของศาสนา
ฮินดู ไปจนถึงการสรางพ้ืนที่สําหรับการแลกเปลี่ยนความรูและประเพณีในชุมชน การจัดกิจกรรมและการแสดงนาฏกรรมในพ้ืนที่พาหุรัดไม
เพียงแตสงเสริมการรักษามรดกทางวัฒนธรรมของชุมชนอินเดียเทานั้น แตยังเปนสะพานเช่ือมโยงความสัมพันธระหวางวัฒนธรรมไทย จีน 
และอินเดียในกรุงเทพฯ การมีสวนรวมในเทศกาลสําคัญของไทยและอินเดีย เชน เทศกาลดิวาลีและโฮลี สะทอนถึงความพยายามในการ
แลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและการปรับตัวเขากับสังคมในยุคปจจุบัน 

นอกจากนี้ พื้นที่พาหุรัดยังเปนศูนยกลางทางเศรษฐกิจและการคาผาและสิ่งทอ ซึ่งแสดงถึงการหลอมรวมของวัฒนธรรมและวิถีชีวิต
ที่หลากหลายในกรุงเทพมหานคร ขอมูลนี้จึงบงบอกถึงความสําคัญของนาฏกรรมในฐานะที่เปนเครื่องมือในการสงเสริมอัตลักษณทาง
วัฒนธรรม การสรางความสามัคคี และการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมที่สงผลใหเกิดความเขาใจและความกลมกลืนในสังคมเมืองหลวงของ
ไทย 



วารสารศลิปปรทิัศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

40 

 

ในดานบทบาททางสังคม ชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด ไดรับการพัฒนารวมกับกรุงเทพมหานครใหกลายเปนแลนดมารกแหง
ใหม เพ่ือกระตุนการทองเที่ยวและสงเสริมเศรษฐกิจของกรุงเทพมหานคร โดย ศานนท หวังสรางบุญ รองผูวาราชการกรุงเทพมหานคร ได
กลาวถึงความสําคัญของพื้นท่ีในบทสัมภาษณกับไทยโพสตวา กรุงเทพมหานครมีความแตกตาง หลากหลาย มีความผสมผสานทางเชื้อชาติ
และวัฒนธรรมมาแตอดีต อยางคลองโองอาง มีความสําคัญคือเปนจุดบรรจบของเขตพระนครและเขตสัมพันธวงศ ซึ่งมีท้ังชุมชนชาวจีนและ
ชุมชนชาวอินเดียในพ้ืนที่ เปนพื้นที่ที่มีวิถีชีวติหลากหลายมาอยางยาวนาน สวนพาหุรัดมีความร่ํารวยของวัฒนธรรม กลางพาหุรัดยังมีศาล
เจาของคนไทยเช้ือสายจีนตั้งอยูอีกดวย (ไทยโพสต, 23 ตุลาคม 2565) สอดคลองกับความเห็นของสุรัตน โหราชัยกุล ผูอํานวยการศูนย
อินเดียศึกษาแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย ซึ่งระบุในบทสัมภาษณกับ BBC News ไทยวา ความเปนลิตเติ้ลอินเดียจะตองมีมากกวาการปด
ถนนใหคนเดิน การใชโอกาสเทศกาลตาง ๆ นานาเปนเรื่องดี แตในขณะเดียวกัน มันควรจะชี้ใหเห็นดวยวาการมาประเทศไทยเราไมไดมา
เพ่ือความสนุกทางทะเลอยางเดียว แตเรามาที่นี่เพ่ือที่จะเรียนรูดวยวาที่นี่ก็นอมรับความหลากหลาย (BBC News ไทย, 19 ตุลาคม 2565) 

ชมุชนลิตเติ้ลอินเดียจึงไดรับการสงเสริมใหเปนศูนยกลางวัฒนธรรมอินเดียในกรุงเทพมหานครผานการจัดกิจกรรมและเทศกาลตาง 
ๆ ที่มีเปาหมายเพื่อสนับสนุนการทองเที่ยวและเศรษฐกิจ เชน เทศกาลดิวาลี (Diwali) โดยมีการประดับไฟและแสดงศลิปวัฒนธรรมอินเดีย
ตลอดเสนทางคลองโองอาง เทศกาลโฮลี (Holi) งานเฉลิมฉลองท่ีมีสีสันและไดรับความสนใจจากท้ังชาวไทยและชาวตางชาติ กิจกรรม
เหลานี้สะทอนใหเห็นถึงความพยายามในการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมระหวางชุมชน และการเติบโตของชุมชนอินเดียในกรุงเทพมหานคร ซึ่งมี
บทบาทสําคัญในการสงเสริมความหลากหลายทางวฒันธรรมและเศรษฐกิจของเมือง 

นอกจากบทบาททางสังคมและวัฒนธรรมแลว พาหุรัดยังเปนศูนยกลางยานการคาผาและสิ่งทอที่เกาแกและใหญที่สุดในประเทศ
ไทย รานคาภายในพ้ืนที่จําหนายสินคาหลากหลายประเภท เชน ผาตัดเสื้อ เสื้อผาสําเร็จรูป ชุดไทย ชุดนาฏศิลป ชุดจีน และชุดสาหรีแบบ
ตาง ๆ อุปกรณตัดเย็บ เครื่องประดับตกแตงแบบอินเดีย เครื่องเทศ อาหารอินเดีย กํายาน น้ํามันหอม เทียนหอม และของใชแบบอินเดีย 
ความหลากหลายของสินคาและบริการเหลานี้เสริมสรางบทบาทของยานพาหุรัดใหเปนทั้งศูนยกลางวัฒนธรรมและเศรษฐกิจท่ีสําคัญของ
กรุงเทพมหานคร ทั้งยงัสะทอนถึงการหลอมรวมวัฒนธรรมไทยและอินเดียที่เกิดข้ึนอยางกลมกลืนในพื้นที ่

อยางไรก็ตามชุมชนลิตเติ้ลอินเดีย ยานพาหุรัด ไมเพียงแตเปนพ้ืนที่แสดงอัตลักษณทางวัฒนธรรมของชาวอินเดียใน
กรุงเทพมหานคร แตยังเปนตัวอยางของการพัฒนาเมืองที่สะทอนถึงความหลากหลายทางเช้ือชาติและวัฒนธรรมในสังคมไทย ดวยความ
รวมมือระหวางชุมชนและกรุงเทพมหานคร พื้นที่นี้จึงกลายเปนแลนดมารกสําคัญท่ีเสริมสรางท้ังมิติทางวัฒนธรรมและเศรษฐกิจใหกับเมือง
หลวงของไทย 

 

ขอเสนอแนะ 
1. ควรมีศึกษากระบวนการสรางอัตลักษณ การรักษาวัฒนธรรม และการปรับตัวทางสังคมของคนพลัดถิ่น สงผลตอ พัฒนาการ

ของนาฏกรรมอินเดียในประเทศไทย  
2. ควรมีการศึกษาขอมูลเ ก่ียวกับนาฏกรรมของกลุมชาวอินเดียในพื้นที่อื่น ๆ ของกรุงเทพมหานคร เชน ชาวมุสลิม  

ชาวเชน และชาวปารซี  
 

เอกสารอางองิ 
เมธาพร คงคานอย. (2553). นโยบายและแนวทางสงเสรมิการปฏิบัติงานของสภาวัฒนธรรมในประเทศไทย. (วิทยานิพนธปริญญาดุษฎี

บัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร). https://shorturl.asia/CDQPU 

มูลนิธสิารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย. (2542). สัมพันธวงศ, เขต. ใน สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคกลาง ( เลม 14, น. 

6674 – 6680). 

วรเดช อมรวรพิพัฒน และคณะ. (2556). วิถีชีวิต 5 ศาสนิกในประเทศไทย : พุทธ อิสลาม ครสิต พราหมณ-ฮนิดู ซิกข.  
กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา กระทรวงวฒันธรรม. 

สํานักการวางผังและพัฒนาเมือง. (2567). การวางและจัดทําผังเมืองรวมกรุงเทพมหานคร (ปรับปรุงครัง้ที่ 4). [PowerPoint  

slides]. https://shorturl.asia/RWc8j.  

สํานักยุทธศาสตรและประเมินผล. (2552). แผนพัฒนากรุงเทพมหานคร ระยะ 12 ป (พ.ศ. 2552 – 2563) กรุงเทพฯ มหานคร 
แหงความนาอยูอยางยั่งยืน. กรุงเทพมหานคร: ดาวฤกษ คอมมูนเิคชั่นส จํากัด. 

_______. (ม.ป.ป.). แผนพัฒนากรุงเทพมหานคร ระยะ 20 ป ระยะที่ 3 (พ.ศ. 2566 - 2570). กรุงเทพมหานคร: (ม.ป.ท.) 
สุภาภรณ จินดามณีโรจน และคณะ. (2554). ประวัติศาสตรทองถ่ินยานเกาในกรุงเทพมหานคร. กรุงเทพมหานคร:  



วารสารศลิปปรทัิศน คณะศลิปกรรมศาสตร มหาวทิยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา  

ปท่ี 13 ฉบับที่ 2  (กรกฎาคม – ธันวาคม 2568) 

 

41 

 

หจก.เอรวณัการพิมพ. 
สุรพล วริฬุหรักษ. (2547). วิวัฒนาการนาฏยศลิปไทยในกรุงรัตนโกสินทร พ.ศ. 2325 – 2477 (พิมพครั้งท่ี 4). กรุงเทพมหานคร:  

สํานักพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวทิยาลัย. 
_______.  (2547). หลักการแสดงนาฏยศิลปปริทรรศน. กรุงเทพมหานคร: สํานักพมิพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สุรัตน โหราชัยกุล. (23 สิงหาคม 2565). “ลิตเติ้ลอินเดยีเมืองไทย” สองยานพาหุรัด ชมวัฒนธรรมอินเดีย [บทสมัภาษณ]. BBC  

News ไทย. https://www.bbc.com/thai/articles/c3g9g7e3ygdo 
ศานนท หวังสรางบุญ. (15 ธันวาคม 2565). ลิตเติ้ลอินเดีย: พาหรุดั แลนมารคประวัติศาสตร [บทสัมภาษณ]. อิสรภาพแหง 

ความคิดไทยโพสต. https://www.thaipost.net/news-update/247827/ 

อภิรัฐ คําวัง. (2559). พหุลักษณ พาหุรัด : พอคาชาวปญจาบในสังคมไทย. วารสารอิเล็กทรอนิกสสถาบันวิจัยภาษาและ 
วัฒนธรรมเอเชีย มหาวิทยาลยัมหดิล. (กรกฎาคม): 71-93. https://shorturl.asia/tWzuS 

Happinesssong Variety. (2022, October 22). ชมการรําของสาวอินเดีย ที่เทศกาลงานดปีาวาล ี(Deepavali) ณ คลองโองอาง กทม. 
21-23 ต.ค.65 [Video]. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=eXOVCnhyis4 

Hindu Samaj Bangkok วัดเทพมณเทียร สมาคมฮินดสูมาช. (2023). การแสดงนาฏกรรมบูชาพระแมลักษมี ในเทศกาลสาดสี  
(Holi) โดย อิงครัตน ศิวเมธีวิทย บริเวณวดัเทพมณเฑียร [Image] Facebook. 
https://www.facebook.com/devmandirtemple 

India in Thailand (Embassy of India, Bangkok). (2022). “Odissi” Indian classical dance [Image] Facebook. 
https://www.facebook.com/IndianEmbassyThailand/ 

_______. (2024). การแสดง Gidda และ Bhangra [Image] Facebook. 
https://www.facebook.com/IndianEmbassyThailand/ 

Kumar, P., & Prasad, S. (2019). Indian Classical Dance: Philosophy, practice and performance. Cultural  

Studies Review, 15(2), 45-62. 

Sandhu, K. S., & Mani, A. (2020). Indian Communities in Thailand: Historical and contemporary perspectives.  

Asian Studies Journal, 28*(3), 112-134. 

Supermom. (2023, November 12). Deepavali Bangkok 2022 คลองโองอาง [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=eXOVCnhyis4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


