
“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
17 

 
นิติอธรรมในพรมแดนประวัติศาสตร์กฎหมายไทย  

Rule by Law in Context of Thai Legal History 
 

กฤษณ์พชร โสมณวัตร 
คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 239 ถนนห้วยแก้ว ต าบลสุเทพ อ าเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 50200 

 
Kitpatchara Somanawat 

Faculty of Law, Chiang Mai University, 239 Huay Kaew Road, Muang District, Chiang Mai,                   
Thailand, 50200 

 

E-mail : kitpatchara.s@cmu.ac.th 
Received: August 14, 2020; Revised: September 29, 2020; Accepted: December 4, 2020 

 
บทคัดย่อ 

การศึกษาประวัติศาสตร์กฎหมายไทยที่ผ่านมามักด าเนินการโดยนักกฎหมาย ด้วยวิธี
วิทยาตามความเคยชินของนักกฎหมายที่มิได้ระวังไหวต่อความหมายอันลื่นไหลของอดีต และ        
ให้ความส าคัญกับบทบาทของวงการกฎหมายโดยสัมพันธ์กับสถาบันพระมหากษัตริย์ จนส่งให้
ประวัติศาสตร์กฎหมายไทยถูกครอบง าด้วยประวัติศาสตร์นิพนธ์แบบราชานิตินิยม ซ่ึงมีส่วนส าคัญ
ให้เกิดสภาวะยกเว้นกฎหมายหลากหลายรูปแบบ และกฎหมายกลายเป็นเพียงเครื่องมือของผู้มี
อ านาจในการปกครองบ้านเมืองไปตามอ าเภอใจของตน เรียกว่า “นิติอธรรม” 

ปาฐกถาของธงชัย วินิจจะกูล เรื่อง นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม เป็นผลงานส าคัญที่
นักประวัติศาสตร์ได้ใช้วิธีการทางประวัติศาสตร์เพื่อตอบปัญหารากฐานของวงการกฎหมายไทยว่า 
ระบบกฎหมายไทยสมัยใหม่นั้นเป็นการปกครองของกฎหมาย หรือการปกครองโดยใช้กฎหมายเป็น
เครื่องมือกันแน่ ธงชัย วินิจจะกูล เสนอว่า สังคมไทยอยู่ภายใต้การปกครองโดยกฎหมายแบบ     
นิติอธรรมมาอย่างยาวนาน ด้วยรากฐานทางวัฒนธรรมไทยและเงื่อนไขทางประวัติศาสตร์ในช่วง
ปฏิรูประบบกฎหมายและการศาล ระบบกฎหมายไทยจึงเป็นส่วนผสมแห่งความบกพร่องของส านัก
กฎหมายบ้านเมืองและส านักกฎหมายธรรมชาติ อย่างไรก็ตาม ธงชัย วินิจจะกูล มิได้ให้ความส าคัญ
กับปัจเจกภาพและกระบวนการขัดเกลาของนักกฎหมายอย่างเพียงพอ ท าให้ข้อเสนอของธงชัย 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
18 

วินิจจะกูล จึงให้ภาพเพียงระบบของกฎหมาย แต่มิได้แสดงให้เห็นการปฏิสัมพันธ์ระหว่างนักกฎหมาย
กับระบบกฎหมายที่มีความวิปริต คือแม้ทราบดีแก่ตนว่าระบบกฎหมายไทยเป็นนิติรัฐอภิสิทธิ์และ
ราชนิติธรรม แต่ก็ปฏิเสธสภาวะดังกล่าว พร้อมกับโฆษณาอุดมการณ์นิ ติรัฐและนิติธรรมเพื่อ     
ชวนฝันตนเองและสังคมส่วนรวม 

คำสำคัญ: นิติธรรม, นิติรัฐ, นิติอธรรม, ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย    
 

Abstract 
Most Thai legal scholars have conducted Thai legal history studies with a 

traditional legal method, which is blinded to historical sensitivity in studying the past's 
fluid meaning. Most works of Thai lawyers usually focus on the relationship between 
legal institutions and monarchy. Consequently, the explanation of Thai legal history 
has been dominated by the hyper legal-royalism historiography concept, causing 
many forms of legal impunity in Thai society. Moreover, the law has become the 
primary power-seeking instrument of unauthorized authorities, so-called “the Rule by 
Law.”  

The speech --- The Privileged Rule of Law and Royal Legalism, given by 
Thongchai Winichakul, is an essential Thai legal history discourse. He applied the 
historical approach to explain the foundation legal problem in Thai legal study and 
asking a simple question if the Thai modern legal system is a Rule of Law or Rule by 
Law. Thongchai Winichakul proposed that Thai society has manipulated and was 
under unauthorized rule by law for an exceptionally long period due to the Thai 
cultural and historical conditions and contexts during the Thai legal reform and 
judicial reform. In his view, the Thai modern legal system mixes the defective legal 
positivism and naturalism. However, he lacks an explanation of the substance of 
individualism and the lawyers' refining process. This unclear explanation makes his 
proposal only depict about the legal system, but not the interactions between Thai 
lawyers and the dysfunction and paradoxical of the legal system. In other words, the 
Thai lawyers realize the existence of the Privileged Rule of Law and Royal Legalism. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
19 

However, they deny that fact but propagate and fantasize about the conventional 
concept of the rule of law to themselves and Thai society instead. 

Keywords: The Rule of Law, Legal State, Rule by Law, Thai legal history   
 
 

1. บทนำ 
ไม่ว่าจะพลิกอ่านหนังสือพิมพ์ไทยหรือต่างประเทศ เลื ่อนฟีดในสื่อสังคมสมัยใหม่         

เปิดโทรทัศน์ช่องข่าวไม่ว่าจะเป็นการเมืองหรืออาชญากรรม เราในฐานะสมาชิกสังคมไทยคง 
“รู้สึก” ได้ไม่ยากว่าความไว้วางใจของสาธารณชนต่อวงการกฎหมายอยู่ในระดับที่ย ่าแย่อย่างไม่
เคยมีมาก่อน1 ไม่ว่าจะเป็นเรื่องอัตวินิบาตกรรมของผู้พิพากษา การหายตัวไปอย่างไร้ร่องรอยของ 
ผู้เห็นต่างทางการเมือง การรุมท าร้ายนักกิจกรรมทางการเมือง และอภินิหารทางกฎหมาย ฯลฯ 
ชวนให้พิจารณาว่าสังคมไทยปัจจุบันเป็นสภาวะที่อภิสิทธิ์ชนปราศจากความรับผิดทางกฎหมาย  

สภาวะยกเว้นปราศจากความรับผิดในระบบกฎหมายในปัจจุบัน ชวนให้ระลึกถึง               
การแสดงปาฐกถาพิเศษ ป๋วย อึ๊งภากรณ์ ครั้งที่ 17 ของธงชัย วินิจจะกูล โดยมีเนื ้อหาสาระที่            
เขย่ารากฐานแห่งองค์ความรู้นิติศาสตร์ไทย และเป็นการใช้วิธีวิทยาทางประวัติศาสตร์มาวิพากษ์
และท าความเข้าใจระบบกฎหมายไทยอย่างส าคัญ ในชื่อเรื่อง “นิติรัฐอภิสิทธิ์ และราชนิติธรรม: 
ประวัติศาสตร์ภูมิปัญญาของ Rule by Law แบบไทย”2 ซึ่งผู้เขียนถือวิสาสะเรียกข้อความคิด
ดังกล่าวอย่างสังเขป ด้วยถ้อยค าของ ธงชัย วินิจจะกูล เองว่า “นิติอธรรม” อย่างไรก็ตาม                     
ดูเหมือนว่านิติอธรรมกลับมิได้รับความใส่ใจจากวงการนิติศาสตร์มากนัก ในฐานะที่ผู้เขียนถือตนว่า
เป็นนักเรียนประวัติศาสตร์ที่ท างานในโรงเรียนกฎหมาย จึงยึดถือเป็นหน้าที่ต้องขยายผลของ
ปาฐกถานี้ส าหรับวงการกฎหมาย นอกจากเพื่อแสดงให้เห็นพลังของวิธีวิทยาข้ามศาสตร์ และ            

 
1 ผู้เขียนไม่ปรารถนาจะถกเถียงในประเด็นนี้ว่าเป็นข้อเท็จจริงหรือไม่ จึงขอแถลงในที ่นี ้ว่าประเด็นนี้มิใช่

ข้อเท็จจริง แต่เป็นเรื่อง “อารมณ์ความรู้สึก” จริงอยู่ที่ว่าทั้งทางสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ล้วนแต่มีวิธี
วิทยาในความเข้าใจเรื่องอารมณ์ความรู้สึก เท่าที่ผู้เขียนพอจะแลกเปลี่ยนได้ อาทิ เช่น มาร์ธา นุสบาม, วิลเลี่ยม เรดดี้, ปีเตอร์ 
เสตริน ฯลฯ อย่างไรก็ตาม ประเด็นดังกล่าวมิได้เก่ียวข้องโดยตรงกับปัญหาในบทความน้ี 

2 กองบรรณาธิการ WAY MAGAZINE, “ปาฐกถาฉบับเต็ม ‘นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม’ โดย ธงชัย วินิจจะกูล,” 
WAY MAGAZINE, 9 มีนาคม 2563, สืบค้นเม่ือวันที่ 1 ตุลาคม 2563, https://waymagazine.org/thongchai-winichakul-
rule-by-law/. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
20 

เพิ่มความเข้มแข็งให้กับวิธีวิทยาทางนิติศาสตร์แล้ว สิ่งที่ส าคัญที่สุด คือการเพิ่มพูนความรู้ดังกล่าว
ย่อมมีส่วนท าให้ “นิติอธรรม” กลายเป็นสิ่งล้าสมัยจนสูญพันธ์ในสังคมการเมืองไทยเสียที  

เพื่อบรรลุวัตถุประสงค์ดังกล่าว บทความชิ้นนี้จะแบ่งออกเป็น 4 ส่วน ส่วนแรก ว่าด้วย
มายาคติและความมืดบอดของวงการกฎหมายที่มักปฏิเสธองค์ความรู้ศาสตร์อื่น ส่วนที่สองจะเป็น
การปริทัศน์ข้อเสนอของธงชัย วินิจจะกูล ส่วนที่สามเป็นส่วนที่ว่าด้วยอนาคตและความหวังของ         
วงวิชาการทางกฎหมายและสังคมไทย ตามด้วยส่วนสรุปและส่งท้ายเป็นการเปิดประเด็น
แลกเปลี ่ยนและชวนสนทนากับข้อเสนอของธงชัย วินิจจะกูล ว่า  การปกครองของกฎหมาย                 
(The Rule of Law) จะเป็นค าตอบสุดท้ายของสังคมไทยได้เพียงใด  

2. ระหว่างความยุติธรรมกับความทรงจำ: วิธีวิทยาของนิติศาสตร์ระหว่างประวัติศาสตร์ 
ปิยบุตร แสงกนกกุล เคยให้ความเห็นว่าวงการกฎหมายมีก าแพงที่สูงและหนาในการ        

รับฟังความคิดเห็นต่อกฎหมายของนักวิชาการด้านอื่นและประชาชน เพราะคนนอกเหล่านั้นมิได้
เป็นผู้รู้ทางกฎหมาย จึงไม่จ าเป็นต้องรับฟัง3 สภาวะในวงการกฎหมายดังกล่าวส่งผลกระทบอย่าง
ส าคัญต่อปฏิกิริยาที่นักเรียนกฎหมายมีต่อข้อเสนอของธงชัย วินิจจะกูล แม้ว่าเขาจะได้เสนอ
ค าอธิบายส าคัญเกี่ยวกับรากฐานของวิชานิติศาสตร์สมัยใหม่ของไทยก็ตาม ด้วยเหตุนี้ การกล่าวถึง
มายาคติระหว่างสาขาวิชาระหว่างนิติศาสตร์กับประวัติศาสตร์ จึงมีความส าคัญ 

พรมแดนความรู้ของวิชาประวัติศาสตร์และวิชากฎหมายพยายามท าความเข้าใจซึ่งกัน
และกันอยู่แล้วในปริมณฑลแห่งสาขาวิชาตน ในทางกฎหมาย ร.แลงกาต์ ได้พยายามวางรากฐาน
ของวิชาประวัติศาสตร์กฎหมายไทย นักวิชาการทางกฎหมายอย่างเช่น แสวง บุญเฉลิมวิภาส ก็ดี 
กิตติศักดิ์ ปรกติ ก็ดี ก็พยายามเดินบนเส้นทางนี้เช่นกัน แม้แต่นักกฎหมายอาชีพอย่าง ม.ร.ว. 
เสนีย์ ปราโมช หรือธานินทร์ กรัยวิเชียร ก็มีบทบาทส าคัญในเชิงประวัติศาสตร์นิพนธ์กฎหมายไทย 
ซ่ึงผู้เขียนเรียกว่า “ประวัติศาสตร์กฎหมายฉบับราชานิตินิยม” อันมีส่วนส าคัญในเชิงการประกอบ
สร้างความทรงจ าร่วมเกี่ยวกับรัฐและกฎหมายของสังคมไทย4 แม้แต่ วิษณุ เครืองาม ก็ได้ลงมือ          

 
3 ปิยบุตร แสงกนกกุล, ศาลรัฐประหาร: ตุลาการ ระบอบเผด็จการ และนิติรัฐประหาร, (นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน, 

2560),  5-7. 
4 กฤษณ์พชร โสมณวัตร, “การประกอบสร้างอ านาจตุลาการในสังคมไทยสมัยใหม่,” (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎี

บัณฑิต, สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562), 317-321. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
21 

ลงแรงพยายามร่วมถักทอตาข่ายความทรงจ าเกี่ยวกับกฎหมายผ่านนวนิยายอิงประวัติศาสตร์ด้วย5 
ส่วนทางด้านประวัติศาสตร์ ความรู้ทางกฎหมายมักถูกใช้ในฐานะที่เป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์
ในการตอบปัญหาทางประวัติศาสตร์ที ่นักประวัติศาสตร์แต่ละคนมีความสนใจ เช่น สายชล              
สัตยานุรักษ์ ใช้กฎหมายตราสามดวงอธิบายบทบาทของผู้หญิงในประวัติศาสตร์สังคมไทยช่วงต้น
รัตนโกสินทร์6 นครินทร์ เมฆไตรรัตน์ ใช้ฎีกาข้อร้องทุกข์ในการศึกษาบรรยากาศก่อนการปฏิวัติ
สยามใน พ.ศ. 24757 อรรถจักร์ สัตยานุรักษ์ ใช้กฎหมายเม็งรายศาสตร์ศึกษาระบอบทรัพย์สินใน

ล้านนา8 นักประวัติศาสตร์รุ่นใหม่อย่างภิญญพันธ ุ์ พจนะลาวัณย์ ก็ใช้กฎหมายผังเมืองในการตอบ

ปัญหาเรื่องการจัดการพื้นที่9 หรือณัฏฐพงษ์ สกุลเลี่ยว ใช้ค าร้องเชิงคดีความของสามัญชนต่อ
เจ้ากรมการเมืองเพื่อศึกษาการก าเนิดขึ้นของรัฐสยามสมัยใหม่10 เป็นต้น 

แต่โดยมากแล้ว ระหว่างนักประวัติศาสตร์และนักกฎหมาย มักอยู่ในฐานะที่ต่างคน           
ต่างท างานวิชาการของตนเองเสียมากกว่า นักกฎหมายใช้ประวัติศาสตร์เพื่อรับรองความชอบธรรม
แห่งกฎหมาย ส่วนนักประวัติศาสตร์ก็ใช้กฎหมายเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์เพื่ออธิบายปัญหา
ที่ตนสนใจ ความรู้ทางกฎหมายของนักประวัติศาสตร์ไทยจึงอยู่ในความรับรู ้ของนักกฎหมาย          
น้อยมาก ในท านองเดียวกันประวัติศาสตร์ของนักกฎหมายก็ไร้พลังในการท าความเข้าใจอดีต           
เสียจนนักประวัติศาสตร์อาจไม่สนใจที่จะวิพากษ์มันอย่างจริงจัง และในมิตินี้ ข้อเสนอของธงชัย 
วินิจจะกูล จึงเป็นค าอธิบายต่อระบบกฎหมายโดยตรงของนักประวัติศาสตร์ ซึ่งมีอยู่ไม่มากนักใน 
วงวิชาการไทย 

 
5 วิษณุ เครืองาม, ข้ามสมุทร, (กรุงเทพฯ: มติชน, 2558).; วิษณุ เครืองาม, ชีวิตของประเทศ, (กรุงเทพฯ: มติชน, 

2561). 
6 สายชล สัตยานุรักษ์, ประวัติศาสตร์รัฐไทยและสังคมไทย: ครอบครัว ชุมชน ชีวิตสามัญชน ความทรงจำ และ 

อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ.์ (เชียงใหม่: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2558). 
7 นครินทร์ เมฆไตรรัตน์, การปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475, (กรุงเทพฯ: ฟ้าเดียวกัน, 2553). 
8 Sattayanurak, Attachak, “Property Regime in Rural Northern Thailand,” (doctoral dissertation, 

Nagoya University, 2004), 44; 55; 88. 
9 ภิญญพันธุ ์พจนะลาวัณย์, “สภาวะการกกลายเป็นมณฑลพายัพ: ประวัติศาสตร์ของอ านาจ-ความรู้ และการ

ผลิตพื้นที่โดยสยาม (พ.ศ. 2416-2475),” (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562). 

10 ณัฎฐพงษ์ สกุลเลี่ยว, “สามัญชนฝ่ายเหนือกับการก่อตัวของรัฐสมัยใหม่สยาม พ.ศ. 2400-2450,” (ดุษฎีนิพนธ์
ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2561), 325-326. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
22 

เหตุผลส าคัญที่ท าให้นักกฎหมายและนักประวัติศาสตร์ต่างระลึกถึงกันอยู่เสมอ แม้ไม่ได้
มีปฏิสัมพันธ์กันโดยตรง คือ ถึงที่สุดแล้ววัตถุประสงค์ของวิชาการทั้งสองแขนงมีความเกี่ยวพันกัน
อย่างใกล้ชิด กล่าวคือ นักกฎหมายต้องการอธิบายกฎหมายและใช้กลไกของรัฐและกฎหมายที่
สอดคล้องกับมโนทัศน์เรื ่อง “ความยุติธรรม” ของคนในสังคม ส่วนนักประวัติศาสตร์ต้องการ
อธิบายอดีตของสังคมนุษย์ที่มีผลต่อการจัดการความสัมพันธ์ของมนุษย์ ซึ่งเกี่ยวข้องพ้องไปกับ
ความยุติธรรมเช่นกัน ส่วนความยุติธรรมนั้นก็มีลักษณะเป็นพลวัต ความสืบเนื่องและแตกหักของ
ปรากฏการณ์ต่างๆ ล้วนมีผลต่อส านึกและความทรงจ าร่วมต่อความยุติธรรมของมนุษย์ ซึ่งอาจ
เรียกว่า มโนทัศน์เรื่องความยุติธรรม (perception of justice) ดังนั้น ความยุติธรรมที่นักกฎหมาย
ต้องการแสวงหาจึงอยู่ในความทรงจ าหรือประวัติศาสตร์ของผู้คนในสังคม ในขณะที่สิ่งที่จะช่วยให้
นักประวัติศาสตร์จะถักทอตาข่ายแห่งความทรงจ าเรื่องการจัดการความสัมพันธ์ที่ยุติธรรมได้ก็คือ
หลักเกณฑ์ที่ก าหนดระเบียบความคิดของความยุติธรรมในแต่ละช่วงเวลา ซึ่งชุดข้อมูลหลักฐาน
อันหนึ่งที่ชัดเจนที่สุดประการหนึ่งก็คือกฎหมายนั่นเอง 

ปัญหาส าคัญในเรื่องการอาศัยความรู้ทางประวัติศาสตร์มาใช้ถักทอระบอบยุติธรรมของ
สังคมไทยของนักกฎหมาย11 อาจแบ่งเป็นสองระดับ คือ การขาดความตระหนักรู้ คือ การพร่อง
ความระวังไหว (sensibility) ต่อความทรงจ าอันละเอียดอ่อนเกี่ยวกับความยุติธรรมในการออกแบบ
ระบบกฎเกณฑ์ทางกฎหมาย ยกตัวอย่างเช่น เรื ่องความทรงจ าเรื่อง “คุกมีไว้ขังคนจน” ซึ่งมี
เจ้าหน้าที่รัฐอาจพยายามอธิบายว่าถ้อยค าดังกล่าวเป็นเพียงวาทกรรม และพยายามโต้แย้ง         
ข้อกล่าวหานั้นด้วยระเบียบวิธีทางกฎหมาย โดยมิได้ตระหนักเลยว่า สังคมไทยมีความทรงจ าเรื่อง 
“คุกมีไว้ขังคนจน” มาอย่างยาวนาน โดยไม่เคยได้รับความพยายามที่จะช าระความทรงจ าหรือ
ประวัติศาสตร์ในเรื่องนี้ให้ลดความแหลมคมของปัญหาลง12 และความบกพร่องในเชิงวิธีวิทยาทาง
ประวัติศาสตร์ คือ การขาดความช านาญในการบริหารจัดการหลักฐานทางประวัติศาสตร์ที่มี           

 
11 บทความนี้มิได้เสนอ แต่มิได้ปฏิเสธว่าการอ่านกฎหมายของนักประวัติศาสตร์อาจมีข้อผิดพลาดได้เช่นกัน 

เพราะข้อความทางกฎหมายในหลายกรณีต้องอาศัยความช านาญและคุ้นเคยในเชิงนิติวิธี หรือวิธีวิทยาทางกฎหมาย (legal 
methodology) ในการตีความกฎหมาย วิธีพิจารณาความ ซึ่งหลายเรื่องเป็นเรื่องเทคนิคเฉพาะ 

12 การช าระความทรงจ าหรือประวัติศาสตร์ในลักษณะดังกล่าว ยกตัวอย่างเช่น การเขียนประวัติศาสตร์เพื่อ
ยอมรับและขออภัยจากสาธารณชนในเหตุการณ์ที่มีข้อสงสัย ทั้งน้ี คาดว่าความพยายามดังกล่าวไม่เกิดขึ้น เพราะนักกฎหมาย
มักทึกทักเอาเองว่าเมื่อคดีถึงที่สุด หรือมีการนิรโทษกรรมแล้ว เรื่องราวทั้งหมดจะยุติลง ซึ่งไม่จริง เพราะประวัติศาสตร์และ
ความทรงจ าของสังคมยังคงท างานต่อไปโดยตอกย ้าให้คนพร้อมจะเช่ือเสมอ เม่ือเกิดกรณีท่ีใกล้เคียงกัน  



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
23 

ความละเอียดอ่อนอยู่ตามสภาพที่แตกต่างของบริบทและช่วงเวลาระหว่างนักกฎหมายที่ศึกษา
ประวัติศาสตร์กับข้อเท็จจริงที่เกิดขึ ้นในอดีต จนท าให้งานศึกษาประวัติศาสตร์กฎหมายของ       
นักกฎหมายจ านวนมากเป็นเพียงการเล่าเรื่องในอดีตตามความเชื่อเดิมของตนหรือการคัดลอก
พงศาวดาร โดยปราศจากการวิพากษ์หลักฐานตามสมควร ยกตัวอย่างเช่น การอธิบายเรื่องเสรีภาพ
ในการค้าขายอย่างเต็มที่ในกรุงสุโขทัย โดยการอ้างศิลาจารึกหลักที ่หนึ ่ง13 แต่มิได้วิพากษ์              
ความน่าเชื่อถือของหลักฐานดังกล่าวแม้แต่น้อย14 กระนั้นก็ตาม ปัญญาชนทางกฎหมายคนส าคัญ
อย่าง ม.ร.ว. เสนีย์ ปราโมช และวิษณุ เครืองาม เป็นตัวอย่างของนักกฎหมายที่ระวังไหวต่อ
ความส าคัญของความทรงจ าเป็นอย่างดีจนใช้ประโยชน์ทางการเมืองจากการประกอบสร้าง        
ความทรงจ าต่อระบบกฎหมายได้ และกลบบังจุดอ่อนด้านวิธีวิทยาทางประวัติศาสตร์ ด้วยการเลี่ยง
รูปแบบการคิดเขียนไปในเชิงปาฐกถาและนวนิยายแทน  

ผลทีได้จากสภาพแวดล้อมทางความรู ้ด ังกล่าวคือ สังคมไทยมีความทรงจ าและ
ประวัติศาสตร์เกี ่ยวกับการจัดการระบบยุติธรรมอยู ่น้อยมาก และเท่าที ่มีอยู ่จากงานของ            
นักประวัติศาสตร์ก็มิได้จงใจตอบค าถามของนักกฎหมาย อีกส่วนก็เป็นประวัติศาสตร์กฎหมายของ
นักกฎหมายที่เขียนขึ้นโดยขาดหลักวิชาทางประวัติศาสตร์และทัศนะวิพากษ์ จึงกลายเป็นการผลิต
ซ ้าความรู้ชุดเดิมอย่างซ ้าซาก ที่หนักหนาที่สุด คือประวัติศาสตร์กฎหมายไทยถูกครอบง าด้วย
วิธีการเขียนประวัติศาสตร์อย่างมีกุศโลบายทางการเมืองแบบนิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรมอย่าง
เด่นชัด ซ่ึงน าไปสู่สภาวะ “นิติอธรรม” ย่ิงขึ้นกว่าเดิม 

ค าถามส าคัญที่นักกฎหมายร่วมสมัยควรไตร่ตรองให้ดี คือวิชาชีพที่ถูกก้าวข้ามได้ด้วย
อภิสิทธิ์ของชนชั้นน าทั้งทุนเศรษฐกิจและการเมืองจะยังเป็นวิชาชีพได้อย่างไร และปัญหาว่าอะไร
คือ เงื ่อนไขที่ท าให้การปกครองของกฎหมาย (the Rule of Law) กลายเป็นการปกครองโดย
กฎหมาย (the Rule by Law) อย่างโจ่งแจ้งจนแสบตาในสังคมนี้ ทั้งสองเป็นค าถามที่ธงชัย วินิจจะกูล 
ตั้งไว้และได้พยายามตอบโดยประสานเอาทั้งองค์ความรู้ทางประวัติศาสตร์และองค์ความรู้ทาง
กฎหมาย ตลอดจนความพยายามช่วงชิงพื้นที่ของประวัติศาสตร์กฎหมายให้รับรู้ถึงความทรงจ าของ
สามัญชนเสียบ้าง เพื่อเปิดเผยที่มาที่ไปของความอยุติธรรมในสังคมไทย  

 
13 แสวง บุญเฉลิมวิภาส, ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย, (กรุงเทพฯ: วิญญูชน, 2547), 67. 
14 นิธิ เอียวศรีวงศ์, “เม่ือไม่มีต าแหน่ง "แม่ขุน" ก็ไม่มีต าแหน่ง "พ่อขุน", ใน กรุงแตก, พระเจ้าตากฯ และ

ประวัติศาสตร์ไทย ว่าด้วยประวัติศาสตร์และประวัติศาสตร์นิพนธ์, (กรุงเทพฯ: มติชน, 2543), 51-58. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
24 

3. ที่มาแห่งนิติอธรรมในสังคมไทย 
ค าว่า “นิติอธรรม” เป็นค าที่ ธงชัย วินิจจะกูล ประดิษฐ์ขึ้นเพื่ออธิบายลักษณะของ

กระบวนทัศน์ทางนิติศาสตร์ไทยที่เป็น “การปกครองโดยกฎหมาย” (Rule by Law) ที่มีความเป็น
นิติรัฐอภิสิทธิ์ และราชนิติธรรม โดยล้อกับค าว่า “นิติธรรม” ซ่ึงเป็นหลักการพื้นฐานของกฎหมาย
อันเป็นที่นิยมในวงการกฎหมายไทยร่วมสมัยอย่างกว้างขวาง ดังเห็นได้จาก “หลักนิติธรรม” ถูก
น ามาใช้ในบทบัญญัติทางกฎหมายโดยตรงในรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2560 ด้วย 
ดังข้อความว่า “รัฐสภา คณะรัฐมนตรี ศาล องค์กรอิสระ และหน่วยงานของรัฐ ต้องปฏิบัติหน้าที่
ให้เป็นไปตามรัฐธรรมนูญ กฎหมาย และหลักนิติธรรม...”  ทั้งนี้ สมคิด เลิศไพฑูรย์ กรรมาธิการ 
ยกร่างรัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พ.ศ. 2550 ได้อธิบายว่า “...ความจริงแล้วก็เป็นเรื่องที่
นักวิชาการพูดกันโดยทั่วไปในมหาวิทยาลัยว่ามีความหมายที่ใกล้เคียงกัน ความจริงคำว่า นิติธรรม 
นั้นมาจากคำว่าภาษาอังกฤษ เดอะ รูล อ๊อฟ ลอว์ ซ่ึงเป็นหลักที่ทุกประเทศใช้... กระผมคิดว่า          
คำว่า นิติธรรม นั้นเป็นคำที่คนไทยโดยทั่วไป หรือพวกเราโดยทั่วไปเป็นคำที่คุ้นเคยและรู้จักกันดี
...”15 พึงสังเกตว่า หลักนิติธรรม ในความเข้าใจของวงการกฎหมายนั้นมักพิจารณาว่าเป็นหลักการ
ที่มีต้นแบบมาจากระบบคอมมอนลอว์ของอังกฤษอย่างตรงไปตรงมา  

ในเชิงประวัติศาสตร์ความคิดทางกฎหมายเกี่ยวกับนิติรัฐ-นิติธรรมนั้น นักกฎหมายมักมัว
ถกเถียงกันเรื่องศัพท์แสงที่ไม่เกี่ยวข้องกับสิทธิและเสรีภาพของผู้คน ในขณะที่ ธงชัย วินิจจะกูล ได้
อธิบายโต้แย้งประเด็นนี ้ว่าค าว่า the Rule of Law ควรได้รับการแปลว่า “การปกครองของ
กฎหมาย”16 และสังคมไทยมิได้รับหลัก the Rule of Law เข้ามาอย่างตรงไปตรงมา หากแต่
สังคมไทยรับเอาหลักการดังกล่าวบนรากฐานของระบบกฎหมายแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ภายใต้
สภาวะกึ่งอาณานิคม17 จึงท าให้พัฒนาการของระบบกฎหมายไทยยากที่จะด าเนินตามครรลอง 
เพราะสังคมไทยเริ่มเดินบนเส้นทางสู่ “นิติรัฐ-นิติธรรม” จากถนนคนละสาย โดยมุ่งคนละทิศกับ
กระบวนการกลายเป็นสมัยใหม่ในยุโรป ดังที่ธงชัย วินิจจะกูล เปรียบเปรยว่า “...อาจเป็นเพราะเรา
กำลังอยู่บนถนนคนละสาย ต่อให้มีจุดหมายที่ปรารถนาตรงกัน หนทางเดินคงจะต้องต่างกัน”18 

 
15 อเนก วงศ์สวัสดิ์กุล บรรณาธิการ, นิติรัฐ นิติธรรม. (กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2553), 

363-364. 
16 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, (กรุงเทพฯ: คณะเศรษฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2563), 86. 
17 เรื่องเดียวกัน, 100. 
18 เรื่องเดียวกัน, 94. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
25 

ทั้งนี้ ธงชัย วินิจจะกูล อธิบายต่อไปอีกว่าจุดเริ่มต้นบนเส้นทางสู่นิติศาสตร์สมัยใหม่ของ
ไทยนั้นตั้งอยู่บนสภาวะที่ทับซ้อน 3 กลุ่ม ได้แก่ ความเป็นองค์อธิปัตย์กับมายาคติของธรรมราชา
ไทย การรวมกฎหมายเข้าสู่รัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ และสภาวะกึ่งอาณานิคมในระบบกฎหมาย
ไทย19 

3.1 ความเป็นองค์อธิปัตย์และมายาคติของวัฒนธรรมธรรมธรรมราชาไทย 
ปัจจัยประการแรกที่ควรกล่าวถึง คือความอ่อนแอของวัฒนธรรมกระฎุมพี ในขณะที่

จารีตของกฎหมายที่ยึดถือความเป็นองค์อธิปัตย์ของพระมหากษัตริย์ยังเข้มแข็งอยู่มาก ส าหรับ
ประเด็นนี้ ธงชัย วินิจจะกูล ได้วิพากษ์ความเชื่อส าคัญในวงการกฎหมาย เรื่องความเป็นกฎหมาย
ธรรมชาติของกฎหมายโบราณของไทย นักปรัชญากฎหมายไทยไม่ว่าจะเป็นปรีดี เกษมทรัพย์ 
หร ือจร ัญ โฆษณานันท์  ต ่างก ็อธิบายว่ากฎหมายโบราณของไทยมีรากฐานจากคัมภีร ์พระ
ธรรมศาสตร์20 ทั้งนี้ โดยรวมแล้ว ความคิดแบบกฎหมายธรรมชาติ คือการเชื่อว่ามนุษย์ไม่มีสิทธิ
ธรรมในการบัญญัติกฎหมาย เพราะกฎหมายคือ สัจจะ ซึ่งด ารงอยู่ตามธรรมชาติโดยไม่ผูกพันกับ
เจตจ านงของมนุษย์ ดังนั้น มนุษย์จึงไม่สามารถบัญญัติกฎหมายได้  

โดยครรลองของนักประวัติศาสตร์ ธงชัย วินิจจะกูล ได้วิพากษ์ความน่าเชื่อถือในเชิงที่มา
ของคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ ด้วยการชี้ให้เห็นว่า สังคมต่างๆ ที่รับคัมภีร์พระธรรมศาสตร์ล้วนแต่
ได้รับการขัดเกลาให้สอดคล้องกับเงื่อนไขภายในของแต่ละสังคมทั้งสิ้น คล้ายกับ นิธิ เอียวศรีวงศ์ 
ที่เสนอไว้นานแล้วว่าไม่มีสังคมใดที่รับวัฒนธรรมของสังคมอื่นได้อย่างเต็มที่21 ธงชัย วินิจจะกูล 
อธิบายว่า พระธรรมศาสตร์มีทั้งฉบับที่เป็นฮินดูและพุทธ กรณีของฮินดูจะเน้นว่าพระธรรมศาสตร์
เป็นคัมภีร์กฎหมายสูงส่งเหนือมนุษย์ ส่วนพระธรรมศาสตร์แบบพุทธมักถูกดัดแปลง เช่น                
พระธรรมศาสตร์ฉบับบาลีที่พบในมอญจะมีขนาดลดลงบ้าง ตัดบางเรื่องที่เป็นพิธีกรรมฮินดูออกไป

 
19 ธงชัย วินิจจะกูล อธิบายเรื่องบริบทและสภาวะที่ส าคัญในการผันสู่นิติศาสตร์สมัยใหม่ของไทยว่ามีอยู่ทั้งสิ้น            

7 ประการ แต่ผู้เขียนเห็นว่าหลายประเด็นมีความสืบเนื่องและสามารถอธิบายให้สอดคล้องพ้องกันได้จึงรวบเหลือเพียงแค่               
3 ประเด็นเท่าน้ัน รายชะเอียด โปรดดู ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 100-105. 

20 จรัญ โฆษณานันท์, นิติปรัชญา, (กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2552), หน้า 3.; จรัญ โฆษณานันท์, 
ปรัชญากฎหมายไทย, (กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2545), หน้า 49-66. ปรีดี เกษมทรัพย์, นิติปรัชญา, 
(กรุงเทพฯ: คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2553), 47-49,63.  

21 นิธิ เอียวศรีวงศ์, ปากไก่และใบเรือ: รวมความเรียงว่าด้วยวรรณกรรมและประวัติศาสตร์ต้นรัตนโกสินทร์, 
(นนทบุร:ี ฟา้เดียวกัน, 2555), ค าน า. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
26 

บ้าง หรือเปลี่ยน พระมนูสารจารย์ไปเป็นปโุรหิตของพระมหาสมมติบ้าง เป็นต้น22 ซ่ึงธงชัย วินิจจะกูล 
อ้างถึงประเด็นนี้ เพื่อชี้ชวนให้เห็นความเป็นไปได้ว่าคัมภีร์พระธรรมศาสตร์นั้นอาจถูกดัดแปลงได้ 
จึงมิใช่สัจจะตามความเชื่อของนักกฎหมายธรรมชาติ และในกรณีของสังคมไทยยิ่งมีความน่าสงสัย 
เพราะในปัจจุบันยังไม่ปรากฏพระธรรมศาสตร์ฉบับอื่นนอกเหนือจากที่ปรากฏในกฎหมายตราสาม
ดวงเลย23  

ความน่าสงสัยของคัมภีร์พระธรรมศาสตร์น าร่องให้ข้อเสนอส าคัญของ ธงชัย วินิจจะกูล 
ว่าอาจเป็นความเข้าใจที่คลาดเคลื่อนว่าพระมหากษัตริย์ไทยไม่มีอ านาจในการบัญญัติกฎหมาย 
โดยสนทนาแลกเปลี่ยนกับงานของคริส เบเคอร์ และผาสุก พงษ์ไพจิตร24 ทั้งนี้ หลักฐานส าคัญที่ 
ธงชัย วินิจจะกูล ใช้คือสถานะของ “พระราชศาสตร์” กล่าวคือ โดยปกติพระราชศาสตร์ควรเป็น
เพียงส่วนขยายของพระธรรมศาสตร์เท่านั ้น และไม่มีผลผูกพันยืนยาวไปกว่ารัชสมัยของ
พระมหากษัตริย์แต่ละพระองค์ อย่างไรก็ตาม พระราชศาสตร์ในสังคมไทยกลับถูกแทรกรวมอยู่กับ
พระธรรมศาสตร์ภายในกฎหมายตราสามดวง ซึ่งการแทรกกฎหมายของมนุษย์เข้าไปรวมกันใน
กฎหมายศักดิ์สิทธิ์ย่อมเกิดผลให้กฎหมายของมนุษย์เปลี่ยนสภาพจากกฎหมายชั่วคราวกลายเป็น
กฎหมายถาวร และยังได้รับอานิสงส์ของความศักดิ์สิทธิ์ตามพระธรรมศาสตร์ไปด้วย25 ดังตัวอย่างที่ 
ธงชัย วินิจจะกูล อ้างถึงเรื่องการช าระกฎหมายตราสามดวงของพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า
จุฬาโลก ที่ธรรมดานักกฎหมายมักตีความว่าเป็นลักษณะของธรรมราชาที่สังคายนากฎหมายเพื่อ
ความยุติธรรม แต่ธงชัย วินิจจะกูล กลับตีความหลักฐานชุดเดียวกันในทางตรงกันข้าม โดย
สอดคล้องกับ ร.แลงกาต์ ว่าการช าระกฎหมายตราสามดวงเป็นการแสดงให้เห็นพระราชอ านาจใน
การบัญญัติกฎหมายอย่างเห็นได้ชัด ดังข้อความว่า 

“อันที่จริงมีอีกกรณีหนึ่งซึ่งรู้จักกันดีคือคดีอันเป็นจุดกำเนิดของการ
ชำระกฎหมายตราสามดวง อำแดงป้อมเป็นชู้แล้วฟ้องหย่านายบุญศรีผู้เป็นสามี 
ลูกขุนตระลาการตัดสินใจให้หย่าขาดได้ พระเจ้าอยู ่หัวรัชกาลที ่ 1 จึงเข้า
แทรกแซงเพราะเห็นว่าไม่ยุติธรรมต่อสามี จึงมีการสั่งให้ชำระกฎหมายทั้งหมด 
กรณีนี้นักประวัติศาสตร์กฎหมายแทบทุกคนถือเป็นหลักฐานยืนยันว่ากษัตริย์

 
22 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 111. 
23 Baker and Pasuk, 2015, pp 6-7. อ้างใน เรื่องเดียวกัน, 114. 
24 เรื่องเดียวกัน, 116-119. 
25 เรื่องเดียวกัน, 120. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
27 

ไทยยึดมั่นอยู่ในกรอบของพระธรรมศาสตร์ เมื่อเห็นว่าอาจจะมีการผิดเพี้ยนก็
ต้องย้อนกลับไปชำระสะสางให้แน่ใจ มียกเว้นคนหนึ่งที่เห็นต่างคือแลงกาต์... 
แลงกาต์ตั้งข้อสังเกตและคำถามที่น่าสนใจมากกว่า พระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 1 
มั่นใจว่ากฎหมายคลาดเคลื่อน แต่มิได้คิดเลยว่าอาจเป็นบทดั้งเดิมที่มีมานาน
แท้จริงก็ได้ พระองค์อาศัยความคิดของพระองค์เองเป็นเหตุผลเพื่อเข้าแก้ไข
กฎหมาย นี่เป็นการแสดงถึงโบราณราชประเพณีที่ให้อำนาจกษัตริย์ในการ
วินิจฉัยว่าอะไรวิปลาสและอะไรยุติธรรม แล้วบัญญัติและแก้ไขกฎหมายตาม
ต้องการ หากพระองค์เห็นว่าเป็นไปเพื่อรักษาระเบียบสังคม”26 
ประเด็นนี้แสดงให้เห็นความแตกต่างระหว่างประวัติศาสตร์กฎหมายของนักกฎหมายและ

ประวัติศาสตร์กฎหมายของนักเรียนประวัติศาสตร์ คือความระวังไหวทางบริบทและช่วงเวลาต่อ
ความหมายที่ละเอียดอ่อนของหลักฐานทางประวัติศาสตร์ ซ่ึงต้องอาศัยวิธีวิทยาที่กว้างขวางทั้งทาง
ประวัติศาสตร์และทฤษฎีสังคม ซึ่งเป็นจุดอ่อนส าคัญของนักเรียนกฎหมายไทยในการท าความ
เข้าใจสังคมและกฎหมายในทางปฏิบัติ ข้อเสนอของ ธงชัย วินิจจะกูล ที่สื่อสารต่อมายาคติใน         
แวดวงกฎหมายโดยตรงจึงสมควรถูกหยิบยกขึ้นมาถกเถียงและพิจารณาต่อไปอย่างจริงจังในวงการ
ประวัติศาสตร์กฎหมายและระบบกฎหมายต่อไป 

3.2 การรวมกฎหมายเข้าสู่รัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ 
บริบทส าคัญในการถือก าเนิดขึ้นของนิติศาสตร์ไทยสมัยใหม่ คือ นิติศาสตร์สมัยใหม่ของ

ไทยตั้งอยู่ในบรรยากาศของการรวมอ านาจเข้าสู่ศูนย์กลางแบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์และสภาวะ
อาณานิคมที่ปกคลุมทั่วโลก27 ธงชัย วินิจจะกูล โต้แย้งความคิดความเชื่อทางประวัติศาสตร์
กฎหมายอีกครั้ง ด้วยการตั้งข้อสังเกตว่า ประวัติศาสตร์ฉบับขนบจะเน้นความส าคัญของสิทธิสภาพ
นอกอาณาเขตและความล้าหลังไร้ประสิทธิภาพของกระบวนการยุติธรรมเดิมของสยาม และการ
ปฏิรูปกฎหมายและการศาลได้เปลี่ยนให้ระบบกฎหมายของสยามเปลี่ยนโฉมหน้าจากกฎหมาย
จารีตที่อิงพระธรรมศาสตร์ ราชศาสตร์ ตามกฎหมายตราสามดวง มาสู่ความเป็นนิติศาสตร์

 
26 เรื่องเดียวกัน, 123-124. 
27 เรื่องเดียวกัน, 100. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
28 

สมัยใหม่28 อย่างไรก็ตาม ธงชัย วินิจจะกูล ชี้ชวนให้พิจารณาว่าการปฏิรูปกฎหมายสมัยใหม่ส่งผล
ให้เกิดระบบกฎหมายที่กระชับอ านาจ โดยได้รับอิทธิพลส าคัญจากขนบประเพณีเดิมในสังคมไทย29 

รูปแบบของการกระชับอ านาจที่ส าคัญ คือการแฝงเร้นความไม่เสมอภาคเบื้องหน้า
กฎหมายในระบบกฎหมายสมัยใหม่ของไทย หรืออีกนัยหนึ่งการปฏิรูปกฎหมายเป็นเพียงการ
โฆษณาสร้างภาพพจน์เท่านั้น เช่น การเลิกไพร่ทาสหรือการจัดตั้งกองทัพแห่งชาติที่ดูเหมือนจะ
สร้างมโนทัศน์เกี่ยวกับสิทธิและความเสมอภาคในสังคมสยาม แต่เอาเข้าจริงพฤติการณ์เหล่านี้กลับ
มิได้ส่งผลให้เกิดความเข้าใจเรื่องความเสมอภาคและสิทธิแต่อย่างใด30 ธงชัย วินิจจะกูล ได้รวบรวม
ตัวอย่างของพฤติการณ์ดังกล่าว อาทิ ศาลยุติธรรมไม่มีเขตอ านาจในการกระท าความผิดของชนชั้น
เจ้านายก็ดี การเลิกไพร่และทาสที่แม้จะท าให้สถานะไพร่ทาสหมดไป แต่ก็มิได้เกิดความเสมอภาค
ตามมา เพราะกองทัพกลายเป็นเพียงสถาบันเชิงศักดินาแบบใหม่ ที่บรรดานายพลเป็นชนชั้นศักดินา 
ในเครื่องแบบ ส่วนทหารเกณฑ์คือไพร่ที่เพียงเปลี่ยนนามเท่านั้น31 ทั้งนี้ ธงชัย วินิจจะกูล ได้สรุปว่า 

“ภายใต้สมบูรณาญาสิทธิราชย์ ความแตกต่างระหว่างเจ้า ขุนนาง 
ข้าราชการ ราษฎร และสถานะของคน (ที ่ว ัดกันด้วยอำนาจ) ยังดำรงอยู่
เช่นเดิม ระบบกฎหมายที่สร้างขึ้นในสภาวะเช่นนั้น น่าจะสะท้อนความสัมพันธ์
ระหว่างบุคคลกับรัฐ และระหว่างบุคคลต่างชั้นกันในสังคม ไม่น่าจะเป็นระบบ
กฎหมายที ่ถ ือว่าปัจเจกบุคคลมีสิทธิเท่าเทียมกันและเสมอภาคกันทาง
กฎหมาย”32 
เมื ่อระบบกฎหมายสมัยใหม่ของไทยถูกออกแบบมาเพื่อวัตถุประสงค์ในการกระชับ

อ านาจของระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์เป็นหลักก็มีผลท าให้ระบบกฎหมายสมัยใหม่ สยามไม่
ปฏิเสธอิทธิพลทางวัฒนธรรมเดิมที่สนับสนุนให้เกิดความชอบธรรมของพระมหากษัตริย์ด้วย 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งความผูกพันกันระหว่างพระพุทธศาสนากับระบบกฎหมาย ในลักษณะที่ระบบ
กฎหมายรัฐพุทธศาสนูปถัมภก33 ซึ ่งผลของการไม่แยกแยะความเป็นรัฐฆราวาสออกจาก              

 
28 เรื่องเดียวกัน, 130. 
29 เรื่องเดียวกัน, 141. 
30 เรื่องเดียวกัน, 142. 
31 เรื่องเดียวกัน, 145, 148. 
32 เรื่องเดียวกัน, 147. 
33 เรื่องเดียวกัน, 153. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
29 

รัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ส่งผลให้วัฒนธรรมกระฎุมพีทุนนิยมที่ให้ความส าคัญต่อเสรีภาพและ
ความเสมอภาคของบุคคลมีความส าคัญน้อยลงในระบบกฎหมายไทยด้วย โดยผลแห่งเหตุดังกล่าว
จะปรากฏให้เห็นได้ชัดในการก่อรูปขึ้นของนิติรัฐอภิสิทธิ์ ที่จะอธิบายต่อไปข้างหน้า 

ธงชัย ว ิน ิจจะกูล ยังอธ ิบายต่อไปว่าความพยายามในการรวมศูนย์อ  านาจของ
สมบูรณาญาสิทธิราชย์สยามยังท าให้ส านักกฎหมายบ้านเมือง (positive law school) (นักวิชาการ
บางท่านเรียนปฏิฐานนิยมทางกฎหมาย) ซึ ่งให้ความส าคัญกับกฎหมายในฐานะที ่เป็นค าสั่ง          
ค าบัญชาของรัฐ โดยธงชัย วินิจจะกูล ได้อ้างถึงกรมหลวงราชบุรีดิเรกฤทธิ์ว่า “กดหมายนั้นคือ
คำสั่งทั้งหลายของผู้ปกครองว่าการแผ่นดินต่อราษฎรทั้งหลาย เมื่อไม่ทำตามแล้วตามธรรมดา
ต้องโทษ... เพราะฉะนั้นพระบรมราชโองการหรือคำสั่งคำฉบับใดต่อราษฎรทั่วไป กำหนดโทษได้ทุก
ฉบับ... เราจะต้องระวังอย่าเอาความคิดกดหมายไปปนกับความดีความชั่วฤาความยุติธรรม...”34 
ทั้งนี้ ธงชัย วินิจจะกูล เชื่อว่าส านักกฎหมายบ้านเมืองเป็นรากฐานของการใช้อ านาจตามอ าเภอใจ 
ตลอดจนเป็นหลักการที่ให้ความชอบธรรมทางนิติศาสตร์แก่การรัฐประหารในประเทศไทยตลอด
มา35 อย่างไรก็ตาม ธงชัย วินิจจะกูล ยังคงมีข้อสงสัยเกี่ยวกับอิทธิพลในเชิงลบอันมากล้นของส านัก
กฎหมายบ้านเมืองดังกล่าวในประเทศไทย เพราะถึงที่สุดแล้วรากฐานของส านักกฎหมายบ้านเมือง
นั้นมิใช่การใช้อ านาจตามอ าเภอใจของผู้ปกครองอย่างเถรตรง หากแต่เป็นภูมิปัญญาทางกฎหมาย
ที่ต้องการแยกกฎหมายของจากอ านาจเผด็จการธรรมนิยมในยุโรป เพื่อให้ผู้ปกครองใช้อ านาจ
เหนือประชาชนได้ภายในขอบเขตของกฎหมายเท่านั้น ดังนั้น นักกฎหมายบ้านเมืองในอุดมคติย่อม
ไม่สามารถทรยศต่อลายลักษณ์อักษรและหลักการของกฎหมายได้ ในประเด็นนี้ วรเจตน์ ภาคีรัตน์ 
ให้ความเห็นไว้ว่าส านักกฎหมายแบบบ้านเมืองมิได้เป็นปัญหาในตัวเอง และไม่ได้เป็นที่มาของ      
การใช้อ านาจตามอ าเภอใจของบรรดาผู้ปกครองในสังคมไทยแต่อย่างใด36 ดังนั้น ล าพังความคิด
แบบส านักกฎหมายบ้านเมืองก็ไม่ควรน าไปสู่การรับรองความชอบธรรมของเผด็จการแต่อย่างใด 

สมมติฐานอันหนึ่งที ่อาจพิจารณาได้ คือบริบทแห่งการประณามความคิดของส านัก
กฎหมายบ้านเมือง และเชิดชูความคิดแบบส านักกฎหมายธรรมนิยม ตลอดจนส านักกฎหมาย
ประวัติศาสตร์นั้นเกิดขึ้นในแวดวงทางกฎหมายไทยช่วงปลายทศวรรษ 2510 มีความสอดคล้องกับ

 
34 เรื่องเดียวกัน, 155. 
35 เรื่องเดียวกัน, 157. 
36 วรเจตน์ ภาคีรัตน์, ประวัติศาสตร์ความคิดนิติปรัชญา, (กรุงเทพฯ: อ่าน, 2561), 400-402. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
30 

การขยายตัวของเครือข่ายพระมหากษัตริย์ในวงการกฎหมาย และความรุ่งเรืองประวัติศาสตร์
กฎหมายฉบับราชานิตินิยมในทางการเมือง37 ที่มีความผูกพันกับคติ “ธรรมราชา” อย่างย่ิง 
ตัวอย่างเช่น การกลายเป็น “นายกรัฐมนตรีพระราชทาน” ของสัญญา ธรรมศักดิ์ หลักเหตุการณ์ 
14 ตุลาคม 2516 หรือการก้าวเข้าสู่อ านาจทางการเมืองของธานินทร์ กรัยวิเชียร หลังเหตุการณ์     
6 ตุลาคม 2519 เป็นต้น 

3.3 สภาวะกึ่งอาณานิคมในระบบกฎหมายไทย 
การรวบอ านาจเข้าสู่ศูนย์กลางของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ของสยามได้ด าเนินไปใน

บริบทที่สภาวะกึ่งอาณานิคมปกคลุมเอเชียตะวันออกเฉียงใต้อย่างเข้มข้น ซ่ึงส่งผลกระทบต่อวิธีคิด
ทางกฎหมายอย่างส าคัญ โดยเฉพาะในมิติที่ชนชั้นน าสยามปฏิบัติต่อประชาชนของตนมิใช่ในฐานะ
เจ้าของอ านาจอธิปไตย แต่เป็นวัตถุที่ถูกปกครองความรู้สึกนึกคิดอย่างรอบด้าน จริงอยู่ที่ข้อถกเถยีง
ดังกล่าวยังไม่สามารถหาข้อยุติในทางประวัติศาสตร์ได้แน่ชัดนัก งานวิชาการบางชิ้นมุ่งอธิบายว่า
ชนชั้นน าสยามถูกกดดันให้ปฏิรูประบบกฎหมายและการศาลผ่านสนธิสัญญาก่อตั้งสิทธิสภาพนอก
อาณาเขต ในลักษณะ “ระบบโลก” ในขณะที่ก็ปรากฏว่ามีงานวิชาการอีกจ านวนไม่น้อยเน้น
อธิบายให้เห็นความส าคัญของปัจจัยภายในของสังคมสยามที่ต้องการปรับตัวเพื่อลดบทบาทของ 
ชนชั้นน า อย่างไรก็ตาม บทความนี้มิได้มุ่งถกเถียงในประเด็นดังกล่าวนอกจากชี้ให้เห็นบทบาทของ
อิทธิพลทางความคิดแบบอาณานิคมที่น ามาสู่การออกแบบระบบกฎหมายสยามจนส่งผลสืบเนื่อง
ให้ประชาชนสยามอยู่ในฐานะที่เป็น “พลเมือง” ในความหมายว่าเป็นพลังแห่งเมือง มากกว่าเป็น
ปัจเจกบุคคลที่เป็นเจ้าของอ านาจอธิปไตย 

สภาวะกึ่งอาณานิคม หมายถึง สภาพแวดล้อม วิธีคิด และวิธีรู ้สึกของสังคมไทยนั้ น          
ถูกครอบง าโดยสภาวะอาณานิคมอย่างส าคัญในทุกมิติ และแนบเนียนจนหลายคนในสังคมอาณา
นิคมหลงคิดทึกทักเอาเองว่าสภาวะดังกล่าวเป็นลักษณะจ าเพาะแห่งสังคมตน38 งานวิชาการใน
แนวหลังอาณานิคมศึกษา ยกตัวอย่างเช่น งานเรื ่อง Lords of Things  ของ เมาเลซิโอ เปลิจี 
(Maurizio Peleggi) อธิบายว่าถึงแม้สยามจะอ้างว่าตนมาเคยตกเป็นเมืองขึ้น แต่วิถีปฏิบัติธรรม
เนียมในท้องพระโรงสยามและวิถีชีวิตของเครือข่ายชนชั้นน านั้นได้รับเอาจารีตธรรมเนียมของยุโรป

 
37 กฤษณ์พชร โสมณวัตร, “การประกอบสร้างอ านาจตุลาการในสังคมไทยสมัยใหม่,” (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎี

บัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562), 317-321. 
38 Said, Edward, Orientalism, (London: Penguin, 2003), 43. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
31 

มาอย่างเต็มที่39 เมื่อน าเงื่อนไขดังกล่าวมาใช้ ประวัติศาสตร์กฎหมายไทยฉบับหลังอาณานิคม 
(postcolonial legal historiography) จะได้สมมติฐานว่าวิธีคิดและวิธีรู้สึกในระบอบกฎหมายไทย
ถูกครอบง าโดยสภาวะสังคมและอุดมการณ์ของเจ้าอาณานิคมอย่างใกล้ชิด ซ่ึงธงชัย วนิิจจะกูล ได้
ยอมรับว่าข้อเสนอเรื่องนิติอธรรมในสังคมไทยของเขาได้รับอิทธิพลจากนักคิดและงานศึกษา
เกี่ยวกับประวัติศาสตร์กฎหมายเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่นิพนธ์ขึ้นบนแนวทางของหลังอาณานิคม
ศึกษา (postcolonialism)40 โดยยกงานของทามาล่า รูส (Tamara Loos) ขึ้นเพื่ออธิบายว่าชนชั้น
น าสยามอาจแสดงบทบาทของตนในฐานะที่เป็นเจ้าอาณานิคมเหนือดินแดน เพื่อรวบและกระชับ
อ านาจภายในเสียเองด้วยการใช้การปกครองโดยกฎหมาย41  

แนววิเคราะห์ของ ธงชัย วินิจจะกูล ในข้อคิดเรื่องนิติอธรรมเองก็ได้รับเอาอิทธิพลทาง
ความคิดในกระแสประวัติศาสตร์กฎหมายแบบหลังอาณานิคมมาใช้ด้วย42 เพียงแต่ได้ประสานกับ
สมมติฐานเรื่องปัจจัยวัฒนธรรมเดิมของสยามที่พระมหากษัตริย์ทรงเป็นองค์อธิปัตย์ดังที่ได้อธิบาย
ไปแล้ว จนส่งผลให้ลักษณะของนิติธรรมไทยแปรสภาพไปเป็นนิติอธรรม ดังจะเห็นได้จากข้อเสนอ
ของ ธงชัย วินิจจะกูล ว่ารัฐไทยนั้นมีอภิสิทธิ์43 ไม่ว่าจะเป็นเชิงอภิสิทธิ์โดยอ้างประโยชน์สาธารณะ
และความม่ันคงของรัฐ อภิสิทธิ์ในการไม่ต้องรับผิด ตลอดจนอภิสิทธิ์ในการสร้างสภาวะยกเว้น ซ่ึง
ทั้งหมดทั้งมวลล้วนแต่เป็นอภิสิทธิ์บนรากฐานที่ลื่นไหลไปตามสภาพแวดล้อมแห่งอ านาจในแต่ละ
ช่วงเวลา อันส่งผลให้นิติรัฐ นิติธรรมของไทยจึงไม่เป็นหลักเป็นฐาน แต่เป็นอภิสิทธิ์ต่อรัฐและ
รวมถึงสถาบันพระมหากษัตริย์ ทั้งนี้ นิติรัฐอภิสิทธิ์ หมายถึง ธรรมเนียมปฏิบัติทางกฎหมายที่
ยอมรับการใช้อ านาจของผู้ปกครองที่ไม่มีกฎหมายรับรอง ในภาษาของธงชัย วินิจจะกูล คือ             
“นิติรัฐแบบ Administration by Law หรือ The Rule of Law ที่เป็นการให้ความชอบธรรมแก่
รัฐในทางปฏิบัติ”44 ซึ ่งโดยสภาพแล้วความเป็นนิติรัฐอภิสิทธิ ์ดังกล่าวมีลักษณะย้อนแย้ง 

 
39 Peleggi, Maurizio, Lords of Things: The Fashioning of Siamese Monarchy’s Modern Image, 

(Honolulu: University of Hawaii Press, 2002), 113. 
40 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 95-100. 
41 Loos, Tamara, Subject Siam: Family, Law, and Colonial Modernity in Thailand, (Chiang Mai: 

Silkworm, 2006). 
42 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 95-97; 100-101; 104-105. 
43 เรื่องเดียวกัน, หน้า 169. 
44 เรื่องเดียวกัน, หน้า 167. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
32 

(paradox) กับความเป็นนิติรัฐที่ต้องการให้กฎหมายเป็นหลักเป็นฐานเพื่อประกันสิทธิเสรีภาพของ
ประชาชนและจ ากัดอ านาจรัฐ 

ดังที่เกริ่นไว้เบื้องต้นว่าอภิสิทธิ์ของรัฐในไทยนั้นด ารงอยู่หลายรูปแบบ ตัวอย่างหนึ่งที่ 
ธงชัย วินิจจะกูล ยกขึ้น เพื่ออธิบายอภิสิทธิ์โดยอ้างประโยชน์สาธารณะของรัฐ คือ การจัดการป่า 
ส าหรับประเด็นนี้ ธงชัย วินิจจะกูล ได้อ้างถึง สงกรานต์ ป้องบุญจันทร์ ที่อธิบายว่ากฎหมายว่าด้วย
การจัดการป่าเป็นกฎหมายที่มีลักษณะอ านาจนิยม45 ที่แม้ว่า ธงชัย วินิจจะกูล จะมิได้ระบุไว้อย่าง
ชัดแจ้งถึงสภาวะอาณานิคมเหนือประโยชน์แห่งทรัพยากรธรรมชาติป่าไม้ แต่ในแวดวงวิชา
ประวัติศาสตร์การจัดการทรัพยากรนั้นมีความเห็นไปในแนวทางร่วมกันว่ากลไกกฎหมายจัดการ
ทรัพยากรนั้นเป็นกฎหมายที่เน้นอ านาจการควบคุมทรัพยากรของรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ใน
ลักษณะอาณานิคม46 ตัวอย่างประการหนึ่งที่แสดงให้เห็นการขยายอ านาจของรัฐในการจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติผ่านกลไกการบังคับใช้กฎหมาย ซึ่งแยกไม่ขาดจากการจัดการความรู้ -อ านาจ
ด้านการจัดการทรัพยากรในสังคมไทย คือ ค าอธิบายของภิญญพันธ์ุ พจนะลาวัณย์ ดังข้อความว่า 

“ในยุคอาณานิคม... การจัดการควบคุมป่าไม้แบบตะวันตกกับ
แนวคิดแบบอาณานิคมที่ว่าดินแดนดังกล่าวเป็นดินแดนป่าเถื่อนที่ควรถูกทำให้
ศิวิไลซ์โดยเข้าไปจัดการด้วยวิธีการที่เป็นวิทยาศาสตร์ การจัดการป่ายังแยก 
ไม่ออกไปจากความรู ้แบบอาณานิคม... การตั ้งกรมป่าไม้ขึ ้นภายในเมือง
เชียงใหม่เม่ือปลายทศวรรษ 2430 นอกจากจะเป็นการดึงอำนาจทางเศรษฐกิจ
ออกจากเจ้านายท้องถิ่นแล้ว สยามยังได้อำนาจในการควบคุมพื้นที่ป่ามาอยู่    
ในมือด้วย สยามควบคุมผ่านบริษัททำไม้ หรือผู้ได้รับสัมปทานป่าไม้อีกทอด 
ปางไม้ ปางช้างของบริษัทต่างๆ กลายเป็นสถานีทางธุรกิจที่เรียกกันว่า “ตำบล
ป่า” เขตป่าจึงมิได้เป็นพื้นที่ว่างเปล่า หรือธรรมชาติอันบริสุทธิ์แต่ประกอบ   
ไปด้วยอำนาจและกลไกทางเศรษฐกิจการเมืองอย่างจริงจัง”47 

 
45 เรื่องเดียวกัน, หน้า 169. 
46 Lohmann, Larry, “Land, Power and Forest Colonization in Thailand,” Global Ecology and 

Biogeology, 3, no. 4/6 (1993): 182.; Hirsch, Philip, “Forest, Forest Reserve, And Forest Land in Thailand”, The 
Geographical Journal, 156, no.2 (1990): 166.  

47 ภิญญพันธ์ุ พจนะลาวัณย์, “สภาวะการกกลายเป็นมณฑลพายัพ: ประวัติศาสตร์ของอ านาจ-ความรู้ และการ
ผลิตพื้นที่โดยสยาม (พ.ศ. 2416-2475),” (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต, สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
33 

การปฏิบัติต่อทรัพยากรส่วนรวมของประชาชนแห่งรัฐตน ราวกับเป็นกรรมสิทธิของรัฐ 
โดยหวงกันการใช้ประโยชน์อย่างเข้มงวด และมีการก าหนดโทษทางอาญาดังกล่าว ย่อมเป็นท่าที
ของเจ้าอาณานิคมมากกว่าการเป็นรัฐบาลแห่งประชาชาติ คล้ายกับงานของทามาล่า รูส ที่พูดถึง
สยามในฐานะที่เป็นประธานในประวัติศาสตร์แบบอาณานิคมเหนือประเทศราชรอบข้างไม่ว่าจะ
เป็นล้านนาหรือปัตตานีก็ตาม ซึ่งเป็นลักษณะของระบบกฎหมายที่ถูกออกแบบมาภายใต้วิธีคิด
แบบอาณานิคมนิยมทั้งสิ้น 

4. ที่ไปของสังคมไทยบนเส้นทางนิติอธรรม 

การก่อรูปของรัฐและความลักหลั่นในประวัติศาสตร์กฎหมายไทย ตั้งแต่รากฐานของ
ระบบกฎหมายที่พระมหากษัตริย์เป็นองค์อธิปัตย์โดยอิงแอบความชอบธรรมของพระธรรมศาสตร์ 
ย่ิงเม่ือรับเอาระบบกฎหมายสมัยใหม่เข้ามาใช้ก็แสวงหาประโยชน์จากกฎหมายสมัยใหม่เพื่อกระชับ
อ านาจแห่งรัฐสมบูรณาญาสิทธิราชย์ให้เข้มข้นขึ้นกว่าเดิม ปรับใช้เทคนิควิธีการแบบอาณานิคมกับ
ประชาชนในประเทศอย่างแนบเนียนในนามของกฎหมายสมัยใหม่ เบียดขับปัจเจกบุคคลและ
ชุมชนให้พ้นไปจากสิทธิและอ านาจ และสถาปนาระบบกฎหมายที่เป็น “นิติอธรรม” ขึ้น อันเป็น
ส่วนผสมของส านักกฎหมายบ้านเมืองที่ช ารุด เรียกว่า “นิติรัฐอภิสิทธิ ์” และส านักกฎหมาย
ธรรมชาติที ่ถูกบิดเบือน หรือ “ราชนิติธรรม” การที่ทฤษฎีทางกฎหมายทั้งสองปนเปื้อนด้ วย
เงื่อนไขทางการเมือง และวัฒนธรรมไทย ดังกล่าวจึงน าสังคมไทยไปสู่การเป็นสังคมที่ปกครองกัน
โดยอาศัยกฎหมายเป็นเครื่องมือ หรือ “นิติอธรรม” ซึ่งบนเส้นทางของนิติอธรรมนี้ได้ก่อให้เกิด
ผลกระทบมากมายต่อสังคมไทย ทั้งในอดีต ในปัจจุบัน และในอนาคตต่อจากนี้ 

4.1 นิติรัฐอภิสิทธิ ์
จริงอยู่ที่ว่ารัฐย่อมมีอภิสิทธิ์ในการด าเนินกิจการของรัฐในวิถีของการปกครอง ซึ่งธงชัย 

วินิจจะกูล เองก็ระลึกถึงปัญหานี้ แต่อภิสิทธิ์ของรัฐในสังคมต่างๆ มักถูกจ ากัดอยู่ในขอบเขตที่
ชัดเจนกว่า คาดหมายได้ง่ายกว่า และที่ส าคัญคือ อภิสิทธิ์ของรัฐในประเทศต่างๆ นั้นย่อมผูกพัน
กับรัฐในเชิงสถาบันอย่างเดียว อภิสิทธิ์ของรัฐย่อมไม่ลุกลามบานปลายมาถึงปัจเจกบุคคลที่ด ารง
ต าแหน่งในรัฐหรือเป็นเครือข่ายอุปถัมภ์ของรัฐ ธงชัย วินิจจะกูล ได้ยกตัวอย่างอภิสิทธิ์แห่งรัฐใน
สังคมญี่ปุ่น และสิงคโปร์ ซึ่งอภิสิทธิ์แห่งรัฐนั้นผูกติดอยู่กับประเด็นทางเศรษฐกิจเป็นหลัก ดังนั้น 

 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562), 98-100. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
34 

ถึงแม้สาธารณชนจะตระหนักถึงการด ารงอยู่และไม่พอใจต่ออภิสิทธิ์แห่งรัฐนั้น แต่พวกเขาย่อม
ตระหนักดีไปพร้อมกันว่าตราบเท่าที่ ประชาชนไม่ล ้าเส้นแห่งรัฐอภิสิทธิ์ดังกล่าว พวกเขาย่อมไม่ได้
รับผลกระทบ ด้วยเหตุนี้ ความตึงเครียดระหว่างประชาชนและรัฐอภิสิทธิ์จึงด ารงอยู่ในขอบเขต   
ที่ชัดเจน ต่างจากกรณีของสังคมไทย การอ้างความชอบธรรมของกฎหมายเพื่อให้อภิสิทธิ์กับรัฐ    
ยังด าเนินไปหลายรูปแบบ ไม่ว่าจะเป็นการสภาวะยกเว้นส าหรับศาลพิเศษก็ดี การรัฐประหารก็ดี 
การประกาศกฎอัยการศึกก็ดี การนิรโทษกรรมส าหรับการใช้ความรุนแรงต่อประชาชนก็ดี ล้วนแต่
เป็นอภิสิทธิ์ของรัฐที่ชนชั้นน าอ้างถึงระบบกฎหมายทั้งสิ้น และอภิสิทธิ์เหล่านั้นตั้งอยู่บนความ    
ลื่นไหลตามอ าเภอใจของผู้มีอ านาจรัฐ ท าให้นิติรัฐอภิสิทธิ์ของไทยเป็นอันตรายต่อสังคมไทยอย่างย่ิง  

ความคลุมเครือของมาตรฐานการใช้อ านาจตามกฎหมายของไทยเพื่อธ ารงไว้ซึ่งอภิสิทธิ์
ของรัฐและชนชั้นน านั้นสร้างปัญหาอันเรื้อรังให้กับสังคมไทยมานาน เมื่อไล่เรียงลงมาจะพบว่า          
การใช้อ านาจตามอ าเภอใจจนเคยตัวของรัฐไทย ตั้งแต่การที่บรรดาเจ้านายไม่อยู่ในเขตอ านาจศาล
ในสมัยสมบูรณาญาสิทธิราชย์ เรื่อยมาจนถึงการตั้งศาลพิเศษในสมัยคณะราษฎร การรัฐประหาร
และการรับรองความชอบด้วยกฎหมายของรัฐประหารโดยศาลฎีกา การประหารชีวิตผู้คนโดย            
ไม่ผ่านกระบวนยุติธรรมโดยชอบ การใช้ความรุนแรงกับชาวนา ชาวบ้าน นักศึกษา และประชาชน
ทุกฝ่าย สงครามยาเสพติด กรณีกรือเซะ-ตากใบ การอุ้มหาย การด าเนินคดีเชิงยุทธศาสตร์เพื่อ
รังแกประชาชน (strategic lawsuit against public participation-SLAPP) ฯลฯ และหลายครั้งที่
ความไร้มาตรฐานนี้ถูกน าไปใช้เพื่อเอื้อประโยชน์ให้กับบรรดาอภิชน ซึ่งไม่ใช่รัฐ แต่เป็นพันธมิตร
แห่งรฐั  

นิติรัฐอภิสิทธิ์ที่เกิดขึ้นในสังคมไทย คือ สภาวะที่นักกฎหมายยึดเอาตัวกฎหมายอย่าง  
คร ่าครึ โดยไม่ได้สนใจเงื่อนไขทางสังคมแม้แต่น้อย แต่ความเคร่งครัดดังกล่าวกลับใช้กันเฉพาะใน
เรื่องที่ไม่กระทบประโยชน์ของชนชั้นน า นักกฎหมายแบบนิติรัฐอภิสิทธิ์จึงเชื่อฟังกฎหมายของ
คณะรัฐประหารอย่างง่ายๆ โดยอ้างว่าคณะรัฐประหารมีอ านาจโดยชอบแล้ว เช่น การจับกุมและ
ด าเนินคดีต่อผู้เห็นต่างทางการเมือง โดยอ้างอย่าลักลั่นถึงสถานการณ์ฉุกเฉินเชื ่อมโยงกับโรค
ระบาดโควิด-19อย่างเคร่งครัด เป็นต้น แต่เม่ือนิติรัฐเข้าไปก้าวก่ายในแวดวงของอภิชนแล้ว นิติรัฐ
ไทยกลับอ่อนแอลงอย่างน่ารังเกียจ ไม่ว่าจะเป็นการนิรโทษกรรมตนเองหลังการรัฐประหาร หรือ
บรรดาคดีของคนร ่ารวยและผู้มากบารมีในสังคมไทยทั้งหลาย  

 
 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
35 

4.2 ราชนิติธรรม 
ไม่ว่าสังคมไทยจะเรียกหลักการปกครองของกฎหมายว่า “นิติรัฐ” หรือ “นิติธรรม” ก็ตาม 

ผลในทางทฤษฎีกฎหมายย่อมไม่แตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญ เพราะทั้งหมดล้วนแต่เป็นหลักการที่
เกิดจากความปรารถนาของมนุษย์ในการจ ากัดอ านาจของรัฐด้วยกฎหมาย ด้วยความเชื่อว่า
กฎหมายย่อมเป็นหลักเป็นฐาน กฎหมายย่อมมีความหมายชัดเจนไม่บิดพลิ้วจนกะล่อน และ
กฎหมายย่อมไม่มีอภินิหารที่ไม่อาจเข้าใจได้ ความแตกต่างระหว่างสองหลักการนี้ถึงจะมีอยู่บ้าง       
ก็เป็นความต่างที่ตั ้งอยู่บนฐานของรากที่มาทางประวัติศาสตร์ซึ่งมีสภาพแวดล้อมและสถาบัน
การเมืองที่แตกต่างกัน คือ ระบบกฎหมายคอมมอนลอว์อังกฤษและระบบกฎหมายแบบภาคพื้น
ยุโรป ท าให้กลไกในการตรวจสอบและจ ากัดการใช้อ านาจรัฐย่อมจะแตกต่างไปบ้างตามสถาบัน
การเมืองที่มีอยู่ในแต่ละสังคม แต่จุดร่วมกันคือการกระท าของรัฐต้องชอบด้วยหลักแห่งกฎหมาย 
ในลักษณะที่เป็นการจ ากัดอ านาจตามอ าเภอใจของผู้ปกครอง48 อย่างไรก็ตาม สองค านี้เมื่อถูก
น าเข้ามาในสังคมไทยกลับถูกน าไปถกเถียงกันจนเป็นเรื่องใหญ่โตจนผิดปกติ ซ่ึงธงชัย วินิจจะกูล มี
สมมติฐานว่าการแปล The Rule of Law และพยายามแยกนิติธรรมออกมาอย่างเด็ดขาดและ
จริงจังนั้นเป็นไปเพื่อสะท้อนภูมิหลังทางวัฒนธรรมแบบพุทธ และประวัติศาสตร์แบบราชานิตินิยม
ที ่พระมหากษัตริย์เป็นองค์อธิปัตย์ ซึ ่งมิได้สอดคล้องกับหลัง The Rule of Law แบบฉบับ             
ดังข้อความว่า 

“...อย่างไรก็ตาม ธานินทร์ กรัยวิเชียร เสนอว่าต้องสร้างความหมาย
ของหลักนิติธรรมแบบไทยขึ้นมาเองให้เหมาะสมกับสภาพสังคม และวัฒนธรรม
ความเป็นอยู่ของคนไทย เพราะการรับเอาแนวคิดต่างประเทศเข้ามาโดยไม่มี
การเชื่อมโยงปรับให้เข้ากับรากเหง้าและความเป็นจริงของสังคมไทยอาจทำให้
กลายเป็นแค่อุดมการณ์ที่จับต้องไม่ได้เท่านั้น... เราจะเห็นต่อไปว่าธานินทร์
และนักนิติศาสตร์หลายคนช่วยกันทำจนสำเร็จในที่สุด แต่ผลลัพธ์คือ “หลัก
นิติธรรม” ที่มีความหมายต่างกัน The Rule of Law แบบบรรทัดฐานอย่าง
มากถึงกับตรงกันข้ามก็มี เพราะรับมรดกจากสมบูรณาญาสิทธิราชย์แล้วพัฒนา

 
48 วรเจตน์ ภาคีรัตน์, “หลักนิติรัฐและหลักนิติธรรม,” จุลนิติ 9, ฉ.1 (2555): 50-51; 57-58. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
36 

ต่อมาในบริบทของการเมืองและสังคมไทยช่วงประมาณ 50-60 ปีที่ผ่านมา
ภายใต้ระบอบเผด็จการทหารและการฟืน้ฟูกษัตริย์นิยม...”49 
ธงชัย วินิจจะกูล อธิบายว่ารากฐานของหลักนิติธรรมแบบไทยได้รับอิทธิพลจากส านัก

กฎหมายธรรมนิยม โดยเชื่อมความยุติธรรมเข้ากับหลักธรรมราชา ที่เป็นการประสานกันระหว่าง
พระพุทธศาสนาและสถาบันพระมหากษัตริย์ ภายใต้คติดังกล่าว การเข้าถึงความยุติธรรมนั้น
จะต้องอาศัยปัญญาพิเศษ โดยที่ความสามารถพิเศษดังกล่าวสัมพันธ์บุญบารมีของบุคคล และตาม
ธรรมดาแล้วบุคคลผู้มีอ านาจมากย่อมมีบุญบารมีตามไปด้วย ซึ่งอาจเป็นเพราะปรัชญาแบบพุทธ
มิได้มุ่งการตั้งค าถามต่ออ านาจไม่ว่าจะเป็นอ านาจทางการเมืองหรืออ านาจทางเศรษฐกิจ ด้วยเหตุ
นี้เอง จักรพรรดิราชผู้มีอ านาจสูงสุดย่อมมีบุญบารมีสูงสุด และพระมหากษัตริย์จึงเป็นแหล่งที่มา   
ที ่ส าคัญที ่สุดของความยุติธรรม พระมหากษัตริย์เป็นเจ้าของอ านาจอธิปไตย เป็นผู้พิทักษ์
ประชาธิปไตย และเป็นธรรมราชาในยุคสมัยใหม่ ซึ่ง ธงชัย วินิจจะกูล เรียกสภาวะนี้ว่า “ราชนิติ
ธรรม” 

การที่หลักนิติธรรมแบบไทยมีพระมหากษัตริย์เป็นศูนย์กลางของประเด็นความยุติธรรม
ทั้งปวง ท าให้หลักนิติธรรมแบบไทยหรือราชนิติธรรมนั้นเกิดสภาวะยกเว้นหลักการทางกฎหมายได้
ง่าย เพราะความมั่งคงของระบบยุติธรรมอยู่ที่องค์พระมหากษัตริย์ แต่ปัญหาคือ พระมหากษัตริย์
เองก็ทรงเป็นศูนย์กลางของอ านาจทางการเมืองด้วย ฉะนั้น เมื ่ออ านาจของพระมหากษัตริย์
สั่นคลอน บุญบารมีของพระมหากษัตริย์ในการมีปัญญาพิเศษที่เข้าถึงและประทานความยุติธรรม
แก่สังคมนั้นก็ย่อมสั่นคลอนตามไป ทั้งนี้ ปัญหาที่ส าคัญคือเมื่อการรักษาอ านาจกลายเป็นเรื่อง
เดียวกันกับการรักษาความยุติธรรม ราชนิติธรรมแบบไทยจึงเต็มไปด้วยสภาวะยกเว้น 50 ซ่ึง
ก่อให้เกิดผลประหลาดวิปลาสอย่างยิ่ง ในท านองว่านักกฎหมาย ผู้นิยมหลักนิติธรรมแบบราช       
นิติธรรมโดยไม่รู้ตัวนี้ จึงคัดค้านอ านาจของทหารเผด็จการในสมัยหนึ่ง เพราะเห็นว่าไม่สอดคล้อง
กับหลักนิติธรรม แต่เมื่อสังคมไทยเริ่มเอียงไปทางซ้าย นักกฎหมายราชนิติธรรมไทยกลับเห็นว่า
สามารถพักเรื่องหลักนิติธรรมไว้ก่อนได้ ยิ่งเมื่อตนกลายเป็นรัฏฐาธิปัตย์ด้วยแล้วก็ละเลยหลัก          
นิติธรรมที่ตนกลายอ้างเสียไม่มีชิ้นดี เป็นต้น 

 

 
49 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 197-198. 
50 เรื่องเดียวกัน, 212. 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
37 

4.3 นิติอธรรม 
ระบบกฎหมายนั้นตั้งอยู่บนรากฐานของความเชื่อมั่นที่สาธารณชนว่าระบบกฎหมายจะ

พ้นไปจากอัตวิสัย ซึ ่งความยุติธรรมนี้เองเป็นจุดร้อยเรียงประชาชนให้ยอมรับอ านาจรัฐ ยอม
เสียสละผลประโยชน์ส่วนตน ยอมรับค าพิจารณาพิพากษาที่เขาอาจเสียประโยชน์ เพื่อเป้าหมายที่
ยุติธรรมโดยรวมแล้ว นิติอธรรม คือ ลูกผสมที่ได้รับลักษณะอันช ารุดของนิติรัฐอภิสิทธิ์ที่เคร่งครัด
ต่อการบังคับใช้กฎหมายเฉพาะเม่ือรัฐและผู้เกี่ยวข้องกับรัฐได้ผลประโยชน์ กับราชนิติธรรมที่ละทิ้ง
กฎหมายลายลักษณ์อักษร แต่สนับสนุนอ านาจของกฎหมายที่คลุมเครือ โดยยึดโยงกับสถาบัน
พระมหากษัตริย์ ดังนั้น นิติอธรรมไทย จึงรับเอาส่วนที่ล้าหลังที่สุดของส านักกฎหมายบ้านเมืองคือ
การงมงายในตัวบทแห่งอ านาจ และส่วนที่ถูกวิจารณ์มากที่สุดของกฎหมายธรรมชาติคือความ      
งมงายในวาทกรรมแห่งความยุติธรรมมารวมไว้ด้วยกัน หรืออีกนัยหนึ ่งก็คือนิติอธรรมเป็น            
การประสานกันของความเป็นเผด็จการโดยกฎหมายและเผด็จการโดยธรรม เม่ือประชาชนลุกขึ้นมา
ท้าทายอ านาจรัฐ พวกเขาจึงถูกกระท าทั้งจากการด าเนินการทางกฎหมายอย่างเคร่งครัด และ            
รวมไปถึงการตราหน้าในเชิงจริยธรรมทางสังคมว่าเป็นพวก “ชังชาติ” บ้าง “ล้มเจ้า” บ้าง 
“คอมมิวนิสต์” บ้าง “ซ้ายจัดดัดจริต” บ้าง สุดแล้วแต่จะจินตนาการกัน  

การที่สังคมไทยพยายามปรับปรุงนิติศาสตร์สมัยใหม่ขึ้นมา โดยรับเอาทั้งคติของระบบ
ประมวลกฎหมาย ระบบกฎหมายจารีตประเพณี ส านักกฎหมายบ้านเมือง และส านักกฎหมาย
ธรรมชาติ แต่จนถึงที่สุดแล้วดูเหมือนสังคมไทยจะรับหลักการเหล่านี้เข้ามาเพียงเพื่อประดับตกแต่ง
ระบบกฎหมายให้ดูสอดคล้องกับสมัยนิยมเท่านั้น นักกฎหมายไทยละทิ้งองค์ประกอบส าคัญที่ดี
ที่สุดของทั้งส านักกฎหมายบ้านเมืองและส านักกฎหมายธรรมชาติ แต่กลับเอาลักษณะที่บกพร่อง
ช ารุดของส านักความคิดทางกฎหมายทั้งสองมาประดิดประดอยเพ้อฝัน โดยสร้างภาพ “นิติรัฐ-นิติ
ธรรม” แบบปากว่าตาขยิบ ซึ่งวัฒนธรรมไทยคุ้นเคยดีอยู่แล้ว51 เช่น การแทรกพระราชศาสตร์ลง
โดยปะปนกับพระธรรมศาสตร์ในกฎหมายตราสามดวง การตั้งศาลพิเศษขึ้นให้ดูเหมือนคดีกบฏจะ
ได้รับการพิจารณาโดยองค์กรตุลาการในสมัยคณะราษฎร การจะโฆษณาชวนเชื่อเรื่องสหรัฐฯ และ
ความชั่วร้ายของคอมมิวนิสต์ แต่กลับอ้างถึงหลักแห่งกฎหมาย52 เป็นต้น 

 
51 Jackson, Peter A., “The Thai Regime of Image,” Sojourn: Journal of Social Issues in Southeast 

Asia, 19, No. 2 (October 2004), 181-218.  
52 กฤษณ์พชร โสมณวัตร, “การประกอบสร้างอ านาจตุลาการในสังคมไทยสมัยใหม่,” (ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎี

บัณฑิต, สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562), 350-356. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
38 

ผลกระทบที่เกิดจากการเดินบนเส้นทางนิติอธรรมที่เห็นได้ชัด คือการใช้อ านาจรัฐจะมี
แนวโน้มเป็นการกระทบกระเทือนสิทธิและเสรีภาพของประชาชน โดยเฉพาะต่อบุคคลผู้อยู ่ใน
สถานะรอง (subaltern) และบุคคลที่ถูกกล่าวหาว่าเป็นศัตรูต่อความมั่นคงของชาติ ตัวอย่างเช่น  
การรื้อไล่ที่อยู่อาศัยของประชาชนไม่ว่าจะในป่า การที่นักกิจกรรมถูกรุมท าร้ายโดยไม่สามารถหา
ผู้กระท าความผิด การอุ้มหายครั้งแล้วครั้งเล่า ฯลฯ ทั้งหมดทั้งมวลสัมพันธ์กับปัญหาใหญ่ที่ส าคัญ
ท่ีสุดคือ เมื่อเลือกบนทางเดินนิติอธรรม สังคมไทยจะปราศจากกลไกในการจ ากัดอ านาจรัฐให้มี
มาตรฐาน จนท าให้สิทธิของประชาชนถูกคุกคามได้ง่าย 

นิติอธรรมยังเป็นระเบิดเวลาที่สร้างความตึงเครียดระหว่างชนชั้นในระยะยาว เพราะโดย
สภาพของนิติอธรรมนั้นเป็นสภาวะยกเว้น และการยกเว้นนั้นเป็นปฏิบัติการสองมาตรฐานไปในตัว
ที่ขัดแย้งต่อความเสมอภาค ความเสมอภาคนั้นมีหลายมิติทั้งในความสัมพันธ์ทางการเมือง เชื้อชาติ 
ศาสนา เพศ เศรษฐกิจ ฯลฯ เช่น บางครั้งความเสมอภาคระหว่างเพศเกิดขึ้นยากเพราะศาสนา
วัฒนธรรม บางครั้งความเสมอภาคระหว่างเชื้อชาติภาษาก็ผูกพันอยู่กับการบริการจัดการของ
ภาครัฐ ส่วนความเสมอภาคทางเศรษฐกิจก็ผูกพันกับระบบเศรษฐกิจและระบอบทรัพย์สิน เป็นต้น 
เหตุที ่ยกความเสมอภาคหลากมิติขึ ้นมาอภิปรายเป็นเพราะผู้เขียนเห็นว่า ความเสมอภาคกัน        
ต่อหน้ากฎหมายเป็นกรณีที่เรียบง่ายและควรเป็นมาตรฐานขั้นต ่าที ่สุดของชีวิตทางสังคม แต่              
นิติอธรรมยังคงกีดกันไม่ให้สามัญชนเข้าถึงคุณค่าพื้นฐานของสังคมนี้อยู่อย่างชัดแจ้ง ซึ่งสภาวะ 
เช่นว่านั้น เป็นอันตรายต่อความเป็นสังคมที่สร้างสรรค์ ม่ังคั่ง และยุติธรรม 

ความตึงเครียดที่เกิดจากความเหลื่อมล ้าในสังคมนับว่าหนักหนาแล้ว แต่ยังไม่เท่ากับ
ความป่วยไข้ทางสังคมที ่เกิดจากการที ่นักกฎหมายหลอกตัวเองอย่างซ ้าซากว่า สังคมไทย
เพียบพร้อมด้วยนิติรัฐและนิติธรรมตามแบบฉบับแล้ว หากเรียกตามศัพท์แสงทางจิตวิเคราะห์
แบบฌาคส์ ลากอง (Jacques Lacan) แล้ว อาการปากว่าตาขยิบดังกล่าวสะท้อนความวิปริต 
(perversion) ของสังคมนักกฎหมายไทย คือการที่นักกฎหมายรู้ดีแก่ใจตนว่าสังคมหามีนิติธรรม
แบบฉบับไม่ แต่กลับยืนยันว่ามี หรือการปฏิเสธนิติรัฐอภิสิทธิและราชนิติธรรม ทั้งที่ข้อเท็จจริง
ปรากฎให้เห็นอยู่ทั่วไปถึงการใช้อภิสิทธิเหนือกฎหมายของชนชั้นน า ซึ่งการแกล้งท าราวกับว่า    
นิติอธรรมไม่มีอยู่จริง ซึ่งเป็นอาการของความวิปริตในทางจิตวิเคราะห์ อาการทางจิตนี้ท าให้        
นักกฎหมายมักแสวงหาวัตถุแห่งความปรารถนา (fetish) ของนิติรัฐและนิติธรรมมาครอบครองไว้ 
เช่น เสื้อผ้าชุดครุยที่แสดงสถานะอันเหนือกว่า อาคารสถานที่สง่างามเกินงาม รูปปั้นอนุสาวรีย์ที่
ถ่ายทอดความทรงจ าลวง ค าขวัญและสุภาษิตที่ใช้ท่องสะกดจิตตนเอง ฯลฯ โดยให้ความส าคัญกับ



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
39 

วัตถุแห่งความปรารถนาเหล่านี้อย่างล้นเกินจนถึงขั้นศักดิ์สิทธิ์ เช่นความรู้สึกของผู้พิพากษาที่มีต่อ
ชุดครุยตุลาการของตน ดังข้อความว่า “เครื่องแบบเป็นสัญลักษณ์ของหมู่เหล่า บอกถึงความเป็น
ระเบียบ บอกถึงการควบคุมบังคับบัญชา บอกถึงหน้าที่ความรับผิดชอบในการปฏิบัติงานรับใช้
ประชาชนและเป็นการสะดวกต่อสาธารณะที่จะทราบว่าผู้นั้นเป็นใคร... เครื่องแบบเป็นสื่อสากลที่
ก่อให้เกิดความศักดิ์สิทธิ์และระเบียบสังคม ดังนั้นจึงเป็นที่มาของเสื้อครุยตุลาการ”53 อย่างไร          
ก็ตาม ธรรมดาของจิตใต้ส านึกที่วิปริตนั้น เมื่อพ้นไปจากสายตาผู้คน ก็มักแอบกระท าการละเมิด
หลักการนิติรัฐและนิติธรรมที่ตนป่าวประกาศ แล้วโอบรับไว้ทั้งนิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรมไว้
อย่างแนบแน่น54 

การรับรู้แต่ปล่อยให้รัฐอภิสิทธิ์ชนหลอกตนเองอย่างซ ้าซากนั้นท าให้นักกฎหมายไทยไม่
กล้าทีจ่ะจ้องมองความอยุติธรรมอย่างตรงไปตรงมา ทุกครั้งที่นักกฎหมายประกาศให้ผู้คนเคารพใน
หลักนิติรัฐและนิติธรรม โดยไม่อ้างอิงถึงสภาวะนิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรมกลับยิ่งท าให้ปัญหา
พัวพันยุ่งเหยิงยิ ่งขึ ้นกว่าเดิม ยิ ่งนักกฎหมายโฆษณาเรื ่องชวนฝันอันเหนือจริงของนิติรัฐและ           
นิติธรรมตามแบบฉบับเพียงใด ความฉีกขาดระหว่างสังคมไทย นักกฎหมายไทย กับนิติรัฐและ           
นิติธรรมตามแบบฉบับยิ่งมากขึ้นเท่านั้น สิ่งที่นักกฎหมายพึงท าคือ การยอมรับและสยบยอมต่อ
ความบกพร่องจนแทบจะล่มสลายลงของเรื่องชวนฝันแบบนิติรัฐและนิติธรรมไทย และการด ารงอยู่
ของนิติอธรรมไทย เพื่อเปิดโอกาสให้ความคลางแคลงใจผลักดันให้นักกฎหมายไทยสบตากับความ 
อยุติธรรมตรงๆ เสียที ซึ่งสอดคล้องกับ ข้อความของธงชัย วินิจจะกูลว่า “สิบกว่าปีที ่ผ่านมา 
ประเทศไทยกระโดดถอยหลังไปหลายช่วงอย่างเหลือเชื ่อ เพราะเรากลัดกระดุมผิดเม็ดแล้ว         
ทำผิดซ้ำทับถมครั้งแล้วครั ้งเล่าใน 70 กว่าปีที ่ผ่านมา เพราะเราไม่ตระหนักว่าพื้นฐานของ
นิติศาสตร์สมัยใหม่ของเราเป็นนิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม”55 

 
 

 
53 ช.ช้างเท้าหน้า,“เสื้อครุยตุลาการ,” วารสารยุติธรรม 13, ฉ.2 (2541): 13. 
54 สิงห์ สุวรรณกิจ, “ฌาคส์ ลากอง: ไม่มีสิ ่งใดที่เรียกได้ว่าเป็นมาตรฐานความ “ปกติ” ของสังคม ว่าด้วย

โครงสร้างการเป็นประสาท (neurosis), วิปริต (perversion), วิกลจริต (psychosis),” Res Residua, 3 สิงหาคม 2561.  
สืบค้นเมื่อวันทื่ 8 สิงหาคม 2563, https://resresidua.wordpress.com/2018/08/03/lacan-neurosis-perversion-
psychosis/ 

55 ธงชัย วินิจจะกูล, นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม, 239. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
40 

5. สรุป: วาทกรรมนิติรัฐ-นิติธรรมในฐานะเรื่องชวนฝันของนักกฎหมาย 
ถึงแม้ว่า ธงชัย วินิจจะกูล จะพยายามเตือนให้สังคมไทยมีความปรารถนาและหวังต่อ

ระบบกฎหมาย ดังข้อความว่า “นิติศาสตร์และระบบกฎหมายที่ยุติธรรมเป็นไปได้”56 แต่เขาก็มิได้
ปฏิเสธท่าทีของระบบกฎหมายที่เป็นเพียง “เสื้อคลุม” ที่ฉาบฉวยเพื่อปกปิดลักษณะเผด็จการ และ
เป็น“อาการ” (symptoms) ของความอ่อนแอของระบบกฎหมาย57 การระลึกถึงความหวังที่อาจมี
ต่อระบบกฎหมาย นิติรัฐ และนิติธรรมตามแบบฉบับนั้นนับว่าอาจเป็นกลยุทธ์ที่น่าจะได้ผล หาก
พิจารณาจากความเป็นไปได้ในเงื่อนไขทางสังคมปัจจุบัน แต่เงื่อนไขที่ธงชัย วินิจจะกูล มองข้ามไป
คือ สภาวะทางจิตของนักกฎหมายผ่านความผิดซ ้าทับถมมานานนั้นได้ก่อรูปความวิปริตขึ้นมาใน
โครงสร้างจิตใจของนักกฎหมายแล้ว ซึ ่งอาจส่งผลให้นักกฎหมายไม่สามารถสบตามองความ  
อยุติธรรมของนิติอธรรมไทยตรงไปตรงมาอยู่ดี สังเกตจากความเงียบงันของวงการกฎหมายที่
สืบเนื่องจากปาฐกถาของธงชัย วินิจจะกูล เพราะสิ่งที่นักกฎหมายเป็นอยู่ก่อนคือ คนที่รับรู้ซึ้งถึง
นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรมเป็นอย่างดี แล้วถูกผนวกควบรวมอยู่ในสภาวะดังกล่าว แต่ปฏิเสธ
การด ารงอยู่ของมัน และให้ความส าคัญกับการแสวงหาวัตถุแห่งความปรารถนา เพื่อบอกตนเองว่า
นิติรัฐและนิติธรรมแบบฉบับนั้นมีอยู่จริง  

ยกตัวอย่าง เช่น แม้แต่ คณากร เพียรชนะ ผู้พิพากษาผู้สมควรแก่การคารวะ โดยการ
ต่อสู้กับความอยุติธรรมในองค์กรศาลจนวายชนม์ แต่ก็ยังเชื่อม่ัน “เกียรติภูมิ” ของผู้พิพากษาด้วย
ความบริสุทธิ์ใจว่าผู้พิพากษาสามารถมอบค าพิพากษาที่ยุติธรรมให้แก่ประชาชนได้ ซึ่งก็แสดงว่า            
ผู้พิพากษายังเป็นบุคลาธิษฐานของนิติศาสตร์ไทย เช่นข้อความว่า “ประชาชนเสื่อมศรัทธาในศาล
ยุติธรรมอย่างที่ไม่เคยเป็นมาก่อน เป็นเหตุให้ผู้พิพากษาศาลชั้นต้นทั่วประเทศไม่ได้รับความเป็น
ธรรมทางด้านเกียรติภูมิ” หรือค าขวัญว่า “คืนคำพิพากษาให้ผู้พิพากษา คืนความยุติธรรมให้
ประชาชน”58 หรือกรณีของ ปัญจพล เสน่ห์สังคม ซึ่งเป็นผู้พิพากษาที่ฝากผลงานอันน่าจดจ าไว้ไม่
น้อยจน เกษียร เตชะพีระ ยกย่องด้วยค าเรียกว่าเรียกว่า “ตุลาการภิวัตน์ภาคประชาชน” และ
แม้แต่ วิทิต มันตราภรณ์ ก็ได้น าค าพิพากษาคดีโรงไฟฟ้าบ่านอก-บ้านกรูด อภิปรายในที่ประชุมใหญ่ 

 
56 เรื่องเดียวกัน, 245. 
57 เรื่องเดียวกัน, 84-85. 
58 MGR Online, “เปดิตัวตน ปญัจพล เสน่หส์ังคม เจ้าของวาทะ ผมเป็นผู้พพิากษาของพระเจา้อยู่หัว.” ผู้จดัการ

ออนไลน์, 7 สิงหาคม 2558,  สืบค้นเม่ือวันที่ 9 สิงหาคม 2563 https://mgronline.com/onlinesection/detail/9580000089171 



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
41 

สหประชาชาติว่าเป็นการคุ้มครองสิทธิทางสิ่งแวดล้อมของประชาชนอย่างส าคัญ แต่ในเชิงส านึกใน
การท างานของเขาก็ยึดม่ันถือม่ันว่าตนเองนั้นเป็น “ผู้พิพากษาของพระเจ้าอยู่หัว”59 

โครงสร้างทางจิตส านึกของนักกฎหมายไทยจึงถูกกระท าจากนิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติ
ธรรมมาอย่างยาวนานจนบอบช ้าและสูญเสียตัวตน ซึ่งเป็นประเด็นที่ชี้ชวนให้พินิจพิจารณาว่า 
ล าพังนิติรัฐและนิติธรรมแบบฉบับจะสามารถปลดแอกนักกฎหมายออกจากกับดักความคิดของนิติ
รัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรมได้จริงหรือ เพียงใด และชวนให้นึกถึงข้อพิจารณาของสโลวอย ชิเชก 
(Slovoj Zizek) ว่าการปฏิวัติระเบียบทางกฎหมายจะผลิตซ ้าปัญหาของระเบียบเดิมอย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได้ เพราะโดยธรรมชาติของกฎหมายนั้นเป็นอุปสรรคของความยุติธรรมอยู่ในตัวมันเอง60 

สโลวอย ชิเชค ได้พยายามอธิบายให้เห็นว่าระบบกฎหมายนั้นตั้งอยู่บนเรื ่องชวนฝัน 
(fantasy) ที่ไม่สามารถเป็นจริงได้ แต่หากเรื่องชวนฝันนั้นพังทลายลงระบบกฎหมายย่อมพังทลาย
ตามไปด้วย โดยที่เขาเรียกความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับระบบกฎหมาย (the Law) ว่าเป็นการ
ด ารงอยู่ของจิตที่ถูกแบ่งแยก (divided psychic constitution) หมายความว่า บุคคลย่อมประสบ
กับรูปสัญญะที่น าไปสู่สถานะภาพที่กีดขวางไม่ให้ฝันกลายเป็นจริง ซึ่งในกระบวนการนั้นจะเกิด
ความหฤหรรษ์ (pure enjoyment-jouissance) ของฝันที่จะไม่กลายเป็นจริงเสมอ61 เรื่องชวนฝัน
แฟนตาซีจึงเป็นสิ่งที่ต้องด ารงอยู่เพียงเพื่อหล่อเลี้ยงบุคคลด้วยความล้มเหลวซ ้าๆ ซากๆ ของการไม่
บรรลุเรื่องชวนฝัน เพราะหากบรรลุถึงผลลัพธ์นั้นแล้ว ความหฤหรรษ์ต่างๆ ย่อมยุติลง ดังนั้น ชิเชค 
จึงมีข้อสรุปในแนวคิดของเขาว่ามนุษย์มีเรื่องชวนฝันที่เหนือจริงเพื่อแสวงหาความเพลิดเพลินจาก
ความล้มเหลวซ ้าซากในการบรรลุสู่ผลลัพธ์แห่งเรื่องชวนฝัน อีกนัยหนึ่งคือ บุคคลจะไม่มีเรื ่อง           
ชวนฝันก็ไม่ได้ แต่เมื่อมีแล้วก็ต้องห้ามไม่ให้ไปถึง เพราะความหฤหรรษ์สูงสุดที่มนุษย์อาจมีได้คือ
การวนเวียนอยู่ความเพลิดเพลินของความล้มเหลวซ ้าซากเท่านั้น  

จึงไม่ใช่เรื่องง่ายเลยที่จะท าให้เกิดพลังในการเปลี่ยนแปลงจากภายในแวดวงนักกฎหมาย 
เพราะถึงแม้จะรายล้อมด้วยเหตุผลอันสมควรอยู่มากมายที่จะรื้อท าลายเรื่องชวนฝันของนิติรัฐ           
นิติธรรมแบบฉบับลง แต่สภาวะทางจิตของนักกฎหมาย ก็เฉกเช่นมนุษย์ทั่วไปคือ ยังแสวงหาความ

 
59 MGR Online, “เปดิตัวตน ปญัจพล เสน่หส์ังคม เจ้าของวาทะ ผมเป็นผู้พพิากษาของพระเจา้อยู่หัว.” ผู้จดัการ

ออนไลน์, 7 สิงหาคม 2558,  สืบค้นเม่ือวันที ่9 สิงหาคม 2563 https://mgronline.com/onlinesection/detail/9580000089171 
60 Rotennerg, Mooly Anne, “Changing the Subject: Rights, Revolution, and Capitalist Discourse”, 

in De Sutter, Laurent (eds.), Zizek and Law, (Abingdon: Routledge, 2015), 42.  
61 Ibid, 43. 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
42 

หฤหรรษ์จากการเดินวนอยู่ในองค์ความรู้เดิมๆ เพื่อตามหาหลักนิติรัฐและนิติธรรมตามแบบฉบับ
อยู่ และในทุกๆ ก้าวที่นักกฎหมายเดินนิติรัฐอภิสิทธิ์ ราชนิติธรรม และทุนนิยมก็ยังคงท างานอย่าง
ต่อเนื่องต่อไป 

  



“ประวัติศาสตร์ ภูมิปญัญา นักคดิ นิติศาสตร์ไทย” 
 

 
43 

References 
 
Hirsch, Philip. “Forest, Forest Reserve, And Forest Land in Thailand.” The Geographical 

Journal 156, no.2 (1990).  
Jackson, Peter A. “The Thai Regime of Image.” Sojourn: Journal of Social Issues in 

Southeast Asia 19, no. 2 (October 2004): 181-218. 
Lohmann, Larry. “Land, Power and Forest Colonization in Thailand.” Global Ecology 

and Biogeology 3, no. 4/6 (1993). 
Loos, Tamara. Subject Siam: Family, Law, and Colonial Modernity in Thailand. Chiang 

Mai: Silkworm, 2006. 
Peleggi, Maurizio. Lords of Things: The Fashioning of Siamese Monarchy’s Modern 

Image. Honolulu: University of Hawaii Press, 2002. 
Rotennerg, Mooly Anne. “Changing the Subject: Rights, Revolution, and Capitalist 

Discourse,” in Zizek and Law. De Sutter, Laurent (eds.). Abingdon: Routledge. 
2015.  

Said, Edward. Orientalism. London: Penguin, 2003. 
Sattayanurak, Attachak. “Property Regime in Rural Northern Thailand.” PhD Diss., 

Nagoya University, 2004. 
MGR Online. “เปิดตัวตน ปัญจพล เสน่ห์สังคม เจ้าของวาทะ ผมเป็นผู้พิพากษาของพระเจ้าอยู่หัว.”

ผู้จัดการออนไลน,์ 7 สิงหาคม 2558. สืบค้นเมื่อวันที่ 9 สิงหาคม 2563 
https://mgronline.com/onlinesection/detail/9580000089171. 

กฤษณ์พชร โสมณวัตร. “การประกอบสร้างอ านาจตุลาการในสังคมไทยสมัยใหม่.” ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญา
ดุษฎีบัณฑิต สาขาประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562. 

กองบรรณาธิการ. “ปาฐกถาฉบับเต็ม ‘นิติรัฐอภิสิทธิ์และราชนิติธรรม’ โดย ธงชัย วินิจจะกูล.” เวย์
แม๊กกาซีน, 9 มีนาคม 2563. สบืค้นเมื่อวันทื่ 1 ตุลาคม 2563 
https://waymagazine.org/thongchai-winichakul-rule-by-law/  

จรัญ โฆษณานันท์. นิติปรัชญา. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2552.  
จรัญ โฆษณานันท์. ปรัชญากฎหมายไทย. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามค าแหง, 2545.  
ช.ช้างเท้าหน้า. “เสื้อครุยตุลาการ.”วารสารยุติธรรม 13, ฉ.2 (2541). 



CMU Journal of Law and Social Sciences Vol. 13 No. 2 
 

 
44 

ณัฎฐพงษ์ สกุลเลี่ยว. “สามัญชนฝ่ายเหนือกับการก่อตัวของรัฐสมัยใหม่สยาม พ.ศ. 2400-2450.” 
ด ุษฎ ีน ิพนธ ์ปร ั ชญาด ุษฎ ีบ ัณฑ ิต สาขาประว ัต ิ ศาสตร ์  คณะมน ุษยศาสตร์  
มหาวทิยาลัยเชียงใหม่, 2561.  

นครินทร์ เมฆไตรรัตน์. 2553. การปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475. กรุงเทพฯ: ฟ้าเดียวกัน, 2553. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. 2555. ปากไก่และใบเรือ: รวมความเรียงว่าด้วยวรรณกรรมและประวัติศาสตร์                 

ต้นรัตนโกสินทร์. นนทบุรี: ฟ้าเดียวกัน, 2555. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. กรุงแตก, พระเจ้าตากฯ และประวัติศาสตร์ไทย ว่าด้วยประวัติศาสตร์และ

ประวัติศาสตร์นิพนธ.์ กรุงเทพฯ: มติชน, 2543. 
บีบีซีไทย. “คณากร เพียรชนะ: 10 ข้อความในแถลงการณ์ 25 หน้า ที่สะเทือนระบบตุลาการไทย.”             

บีบีซีไทย, 5 ตุลาคม 2562. สืบค้นเมื่อวันที ่8 สิงหาคม 2563. 
https://www.bbc.com/thai/thailand-49943661  

ปรีดี เกษมทรัพย์. นิติปรัชญา. กรุงเทพฯ: คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2553. 
ปิยบุตร แสงกนกกุล. ศาลรัฐประหาร: ตุลาการ ระบอบเผด็จการ และนิติรัฐประหาร. นนทบุรี:            

ฟ้าเดียวกัน, 2560. 
ภิญญพันธ์ พจนะลาวัณย์. “สภาวะการกกลายเป็นมณฑลพายัพ: ประวัติศาสตร์ของอ านาจ-ความรู้ 

และการผลิตพื้นที่โดยสยาม (พ.ศ. 2416-2475).” ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขา
ประวัติศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2562.  

วรเจตน์ ภาคีรัตน์. “หลักนิติรัฐและหลักนิติธรรม.” จุลนิติ 9, ฉ.1 (2555). 
วรเจตน์ ภาคีรัตน์. ประวัติศาสตร์ความคิดนิติปรัชญา. กรุงเทพฯ: อ่าน, 2561.  
วิษณุ เครืองาม. ข้ามสมุทร. กรุงเทพฯ: มติชน, 2558. 
วิษณุ เครืองาม. ชีวิตของประเทศ. กรุงเทพฯ: มติชน, 2561. 
แสวง บุญเฉลิมวิภาส. ประวัติศาสตร์กฎหมายไทย. กรุงเทพฯ: วิญญูชน, 2547. 
สายชล สัตยานุรักษ์. ประวัติศาสตร์รัฐไทยและสังคมไทย: ครอบครัว ชุมชน ชีวิตสามัญชน ความทรงจำ 

และอัตลักษณ์ทางชาติพันธ์. เชียงใหม่: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยเชียงใหม่, 2558.  
สิงห์ สุวรรณกิจ. “ฌาคส์ ลากอง: ไม่มีสิ่งใดที่เรียกได้ว่าเป็นมาตรฐานความ “ปกติ” ของสังคม ว่าด้วย

โครงสร้างการเป็นประสาท (neurosis), วิปริต (perversion), วิกลจริต (psychosis).” Res 
Residua, 3 สิงหาคม 2561.  สืบค้นเมื่อวนัที่ 8 สิงหาคม 2563 
https://resresidua.wordpress.com/2018/08/03/lacan-neurosis-perversion-psychosis/ 

อเนก วงศ์สวัสดิ์กุล, บรรณาธิการ. นิติรัฐ นิติธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, 2553 . 


