
 

   

 

 
 

 

 
 

คติความเชื่อ “จื่อกู” ในฐานะ “เทพห้องส้วม” กบัมุมมองความไม่เท่าเทียมทางสังคม 
 

สุรสิทธิ์ อมรวณิชศักดิ์* 
สาขาวิชาภาษาจีน คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

อีเมล : noom2517@yahoo.com 
 

รับบทความ: 27 กุมภาพันธ์ 2567    แก้ไขบทความ: 7 เมษายน 2568    ตอบรับบทความ:  22 เมษายน 2568   

 

บทคัดย่อ: ผลการศึกษาตำนานเรื่องเล่า “จื่อกู” ที่ต่อมาได้รับการบูชาในฐานะ “เทพห้องส้วม” พบว่า การปรุงแต่งความเชื่อ
เกี่ยวกับผีสางเทวดาของจีนยังคงยึดโยงกับระบบชายเป็นใหญ่ ศักดิ์และสิทธิ์ของเมียหลวงมีมากกว่าเมียน้อย ซึ่งทั้งหมดนี้    
ได้สะท้อนถึงความไม่เท่าเทียมกันทางสังคมที่สืบทอดมาอย่างต่อเนื่อง 

“เทพห้องส้วม” เป็นหนึ่งในวัฒนธรรมความเชื่อของชาวจีน ปรากฏหลักฐานแน่ชัดในช่วงยุคราชวงศ์เหนือ -ใต้ หรือ
เมื่อราว 1,600 ปีมาแล้ว หนังสืออ้ีย่วนของหลิวจิ้งซู บทว่าด้วย “เทพจื่อกู” ได้เชื่อมโยงท่านกับห้องส้วมไว้ด้วยกัน ทำให้ “จื่อกู” 
ได้รับการบูชาในฐานะ “เทพห้องส้วม” อย่างไรก็ดี ภาพลักษณ์ของจื่อกูที่ปรากฏในงานประพันธ์ของหลิวจิ้งซูยังคงความดุร้าย 
คล้ายว่าเป็น “ผี” มากกว่า “เทพเจ้า” การปรุงแต่งในยุคหลังส่งผลถึงภาพลักษณ์ที่ดีขึ ้น กระทั่งมีการระบุถึงการได้รับ
สถาปนาเป็นเทพเจ้าอย่างชัดเจนในสมัยราชวงศ์ถัง 

หัวใจของเรื่องเล่าที่ทำให้ภาพลักษณ์ของจื่อกูดูน่าสงสารคือ ชะตากรรมของผู้เป็นเมียน้อยที่ถูกเมียหลวงกดขี่ กลั่นแกล้ง 
จนต้องฆ่าตัวตายที่ห้องส้วม เพ่ือหนีความทุกข์ ความทรมาน หากพิจารณาพร้อมกับสภาพสังคมในยุคสมัยนั้นจะพบว่า เมียหลวง
มักมีนิสัยที่หึงหวง อิจฉาริษยา ก้าวร้าว และไม่เกรงกลัวผู้เป็นสามี ซึ่งชะตากรรมของเมียน้อยส่วนใหญ่จึงตกระกําลําบาก 
เสมือนแรงงานทาสในครัวเรือน ดังที่จื่อกูถูกใช้ให้ไปล้างส้วมเป็นต้น เรื่องดังกล่าวจึงเป็นกระจกที่สะท้อนความเป็นจริงของสังคม
ยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ ความโหดร้ายที่สตรีไร้ทางสู้อย่างเมียน้อยต้องเลือกวิธีการฆ่าตัวตาย เพ่ือไปสู่การหลุดพ้นของชะตากรรม 
   

คำสำคัญ : จื่อกู; ห้องส้วม; เมียน้อย; ความไม่เท่าเทียมทางสังคม; ตำนานจีน 
 

 

 

 

 

 

 

* Corresponding author 
E-mail address: noom2517@yahoo.com 



 

2 
 

 

Beliefs on “Zigu” as the “Toilet Deity” and Perspectives on Social Inequality 
 

Surasit Amornwanitsak 
Chinese Section, Faculty of Liberal Arts, Thammasat University 

E-Mail: noom2517@yahoo.com 
 

Received: 27th  February 2024           Revised: 7th  April 2025  Accepted: 22nd  April 2025 

 

Abstract: The study of the legend of “Zigu,” who was later worshiped as the “Toilet Deity,” reveals that 
the construction of beliefs surrounding Chinese spirits and deities remains deeply rooted in a patriarchal 
system. The status and rights of the principal wife are greater than those of the concubine, reflecting the 
persistent social inequality that has been passed down through generations. 

The “Toilet Deity” is a belief deeply rooted in Chinese culture, evidenced clearly during the North-South 
dynasties period or around 1,600 years ago. The book of Yiyuan (A Garden of Marvels) of Liu Jingsu, 
particularly the chapter on “God Zigu,” links the deity to the toilet, leading to Zigu being worshipped as 
the “Toilet Deity.” However, the depiction of Zigu in Liu Jingshu’s writings is fierce, resembling more of    
a “ghost” than a “deity.” This contrasts with later periods where Zigu is portrayed a better image, even 
specifying Zigu deification. 

The heart of the narrative that created Zigu’s pathetic image revolves around the tragic fate of      
a concubine oppressed by her the First Wife. Due to oppression and harassment, she commits suicide in 
the restroom to escape her misery. Considering the social context of that era, first wifes often displayed 
possessive, jealous, domineering behavior without fearing their husbands. Consequently, most concubines 
face difficulty and hardship, including laboring in households, like Zigu being assigned restroom-cleaning 
duties. This narrative serves as a mirror reflecting the harsh social reality of the North-South dynasties and 
the cruel fate where powerless women, like the concubines, opt for suicide as a means of escape. 
 

Keywords: Zigu; toilet; concubine; social inequality; Chiese legend 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 
 

 
“紫姑”作为“厕神”之信仰及其在社会不平等视角下的探讨 

 

黄汉坤 

泰国法政大学人文学院中文专业 

电子邮箱：noom2517@yahoo.com 

 

收稿日期：2024 年 02 月 27日  修回日期：2025 年 04 月 07 日   接受日期：2025 年 04 月 22 日 

 

摘要：本文根据“紫姑”成为“厕神”的传说进行分析。研究表明，中国文化的“鬼神观”仍深

受男权主义思想影响，存在妻的地位高于妾的地位等社会不平等的丑陋现象，且此一现象一直   

存在。 

“厕神”是中国人民的文化信仰之一。据刘敬叔的《异苑》一文可知，该信仰早在 1600 年前

的南北朝时期已存在。其中的“紫姑神”一章将她与厕所联系在一起，使得“紫姑”被尊崇为

“厕神”。但刘敬叔笔下的紫姑形象依然凶猛，更像是“鬼”而不是“神”，和后来所修饰的形象

大为不同，甚至得到了封神的迹象。 

紫姑形象显得可怜的故事核心是，其命运被正妻欺负、羞辱，直到不得不在厕所自杀，逃避

其之痛苦。结合当时社会风气考量，就会发现：正妻往往有嫉妒、妒忌、猛悍，对丈夫无所畏惧

的性格。导致大多数妾的命运都很悲惨，其如家中的奴隶劳动一般。比如紫姑扫厕所等。这类故事

如同一面镜子，反映南北朝社会现象。身为妾的女性选择自杀的方式以解脱残酷的命运。 

 

关键词：紫姑；厕所；妾；社会不平等；中国传说 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 

4 
 

บทนำ 
จุดเริ่มต้นของความเชื่อเรื่อง “เทพห้องส้วม” ในคติความเชื่อของชาวจีน ยังคงเป็นเรื่องที่ถกเถียงในเชิงวิชาการอย่าง

ต่อเนื่อง อย่างไรก็ดี คำตอบของประเด็นดังกล่าวคงมาพร้อมๆ กับการที่มนุษย์รู้จักจัดแบ่งพื้นที่เพื่อการขับถ่ายของเสียใน
ร่างกาย กล่าวคือ มีการแยกพ้ืนที่ใช้งานออกจากตัวเรือน อันเกิดจากกลิ่นเหม็นที่รบกวน หรือจะด้วยประเด็นด้านสุขอนามัย 
ดังที่พจนานุกรมซัวเหวินเจี่ยจื้อ《说文解字》ได้อธิบายอักษรคำว่า “เช่อ” (厕) หรือ “ส้วม” ไว้ว่า   

เป็นพ้ืนที่ที่สกปรก เปรอะเปื้อนด้วยสิ่งปฏิกูล เป็นบริเวณเดียวกันกับพ้ืนที่ที่ใช้เลี้ยงสุกร อยู่นอกตัวเรือนบ้าน 
ต้องหมั่นทำความสะอาด (Xu Shen & Duan Yucai, 1988: 443-444) 

 การให้คำจำกัดความข้างต้นเป็นเพียงการให้ภาพรวมของส้วมที่อยู่ตามบ้านเรือนของผู้คนทั่วไป เพราะในความเป็นจริง 
ผู้ที่มีฐานะทางสังคมจะมีห้องส่วนตัวที่ใช้ขับถ่ายอุจจาระหรือปัสสาวะ โดยไม่ต้องออกไปขับถ่ายที่นอกชานบ้านให้เสียเวลา 
เนื่องจากตัวเรือนมีพ้ืนที่มากพอที่สามารถแยกการใช้สอยอย่างเป็นสัดส่วน มีอุปกรณ์เป็นของส่วนตัว เช่น กระโถนที่มีคนคอย
รับใช้นำไปเททิ้ง ด้วยเพราะความกังวลด้านความปลอดภัยทั้งเกิดจากการลื่นตกในหลุมปฏิกูลระหว่างการขับถ่าย หรือเกรง
การถูกลอบทำร้ายจากผู้ไม่หวังดี อย่างไรก็ตาม ความเชื่อเรื่อง “ผีสางเทวดา” ในวัฒนธรรมจีนจำต้องคำนึงถึงคติความเชื่อ
เรื่อง “วิญญาณนิยม” ร่วมด้วย กล่าวคือ อยู่บนพื้นฐานความเชื่อเรื่องผี สิ่งลี้ลับ อำนาจเหนือธรรมชาติที่ผู้คนส่วนใหญ่ใน
สังคมยอมรับหรือให้ความหวั่นเกรง 
 วิญญาณนิยมเป็นรากฐานทางวัฒนธรรมจีนที่สืบทอดมาอย่างยาวนาน พวกเขาเชื่อว่ามนุษย์เม่ือตายไปแล้ว วิญญาณ
ที่เคยอาศัยอยู่ในร่างเดิมมิได้ดับสลายไปพร้อมกับการสิ้นลมหายใจ หากแต่ได้ล่องลอยไปยังที่ที่พวกเขาผูกพันหรือสถานที่ที่
พวกเขาต้องไป ทั้งนี้วิญญาณบางส่วนถูกจัดอยู่ในกลุ่ม “ผีร้าย” ซึ่งมักเกิดจากการตายที่ผิดธรรมชาติ เช่น ตกน้ำตาย ถูกฆ่าตาย 
หิวตาย ส่วนวิญญาณที่ถูกจัดอยู่ในกลุ่ม “ผีดี” ที่ต่อมาถูกเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า “เทพเจ้า” คือ วิญญาณของบรรพบุรุษหรอืผีที่ 
มีจิตใฝ่สูง (Ma Shutian, 1997: 11-13) อย่างไรก็ดี ย่อมสัมพันธ์กับการกระทำในช่วงที่พวกเขายังมีชีวิตอยู่บนโลกมนุษย์ 
การรู้ผิดชอบชั่วดี การดำรงไว้ซึ่งคุณธรรม เมตตาธรรม เพราะกุศลกรรมเป็นส่วนหนึ่งของตัวชี้วัดที่ใช้แบ่งแยกระหว่าง “ผีดี” 
กับ “ผีร้าย” 

ภายใต้ข้อจำกัดในประเด็นเกี่ยวกับการมีอยู่จริง เหตุปัจจัยแห่งการดำรงอยู่ รวมถึงอารมณ์ความรู้สึกของ “ผี” และ 
“เทพเจ้า” ที่ยังคงอยู่นอกเหนือการเข้าใจหรือการรับรู้ที่กระจ่างแจ้งของมนุษย์ทั่วไป เนื่องจากยังไม่สามารถดำเนินการพิสูจน์
และหาข้อสรุปให้ทุกฝ่ายยอมรับถึงสถานะของมนุษย์หลังความตายนั่นเอง  

ทว่าตำนานเรื่องเล่าที่เกี่ยวกับ “ผีสางเทวดา” ยังถูกกล่าวขานแทบทุกกลุ่มสังคม โดยมากมักถูกใช้เป็นเครื่องมือที่
บ่งชี้และการแบ่งแยกระหว่าง “ความดี” กับ “ความชั่ว” ผ่านบทลงโทษหรือการให้คุณที่ปรากฏอยู่ในการเล่าเรื่องนั้นๆ 
กล่าวคือ การกระทำใดๆ ที่อยู่ในกรอบจารีต จริยธรรมและคุณธรรม อันเกิดจากจิตที่เป็นกุศล บุคคลคนนั้นจะได้รับการคุ้มครอง
ทั้งจากผีและเทพเจ้า ในทางตรงกันข้าม ถ้าประพฤติชั่ว ผิดต่อศีลธรรมจรรยา อันเป็นการกระทำที่เกิดมาจากจิตหรืออารมณ์
ฝ่ายต่ำ ทั้งยังขัดต่อหลักศาสนา ลัทธิความเชื่อที่แพร่หลายของสังคมนั้นๆ บุคคลคนนั้นย่อมได้รับการลงโทษจากอำนาจเหนือ
ธรรมชาติ 

หนังสืออ๋ีเจียนจื้อ《夷坚志》เรื่องว่าด้วย “เมียน้อยแซ่หม่าถูกลงทัณฑ์อย่างไม่มีเหตุผล” (马妾冤) เล่าว่า  

นางฉังซื่อ (常氏) สตรีชาวเมืองสู่ (蜀) เคยแต่งงานกับฉู่ชุนชิน (楚椿卿) แห่งเมืองอี้หยัง (益阳) ในถานโจว 
(潭州) ฉู่ชุนชินมีเมียน้อยนางหนึ่ง คือนางหม่าซื่อ (马氏) โดยนางฉังซื่อกับนางหม่าซื่อมักมีปากเสียง กระทบกระทั่ง
อยู่บ่อยครั้ง อันเนื่องมาจากความอิจฉาริษยา 

 



 

5 
 

วันหนึ่งนางฉังซื่อใช้โอกาสตอนที่สามีออกไปทำธุระข้างนอก เรียกนางหม่าซื่อมาตำหนิ และใช้ไม้กระบอง
ทุบตีจนนางสิ้นใจอย่างทรมาน ต่อมาเมื่อนายฉู่ชุนชินได้รับตำแหน่งเป็นนายอำเภอ หากแต่ร่างกายของเขากลับมี  
โรคร้ายรุมเร้า เจ็บป่วยเรื้อรัง จนสิ้นใจตาย ส่วนนางฉังซื่อก็ไปแต่งงานใหม่ อยู่กินกับนายเฉิงเสวียน (程选) คนเมือง
ผัวหยัง (鄱阳) 

เดือนที่ 2 ของปีที่ 2 ในรัชศกเฉียนเต้า (乾道) (ค.ศ. 1166) ขณะที่นางฉังซื่อใกล้คลอดบุตร นางนอนซมอยู่
บนเตียง 3 วัน 3 คืน อย่างทุกข์ทรมาน เนื่องจากบุตรก็ไม่ยอมคลอดออกมาเสียที กล่าวกันว่า ในตอนกลางวันนาง
เห็นหม่าซื่อถือไม้กระบองมาฟาดลงตรงท้องของนาง ซึ่งนางได้เล่าให้กับสามีฟัง เฉิงเสวียนจึงไปเชิญสีว์จ้ง (徐仲) 
นักพรตเต๋าจากอารามเทียนชิ่งก้วน (天庆观) มาท่ีบ้านเพื่อประกอบพิธีทางความเชื่อ 

นักพรตสีว์จ้งได้บริกรรมคาถาและทำน้ำมนต์ให้นางดื่ม ไม่นานนักนางฉังซื่อก็ให้กำเนิดบุตรี แต่ก็เป็นเพียง
ร่างของทารกที่ไร้วิญญาณ แถมอาการเจ็บปวดของนางฉังซ่ือก็ไม่มีวี่แววจะดีข้ึน ยังคงกรีดร้องตลอดเวลา 

วันหนึ่งนางเงยหน้ามองฟ้าแล้วเอ่ยขึ้นว่า “ผีหม่าซื่อใช้ไม้กระบองที่เราเคยฟาดนางตายอันนั้นมาทุบตีเรา 
มันช่างเจ็บปวดเหลือเกิน” และยังบอกกล่าวกับดวงวิญญาณนางหม่าซื่อว่า “เดิมทีเราไม่ได้ตั้งใจจะฆ่าเธอ แต่เป็น
เพราะนางคนใช้ฟาดเธอแรงเกินไป เป็นเหตุให้เธอเสียชีวิต” ผีนางหม่าซื่อจึงตอบกลับทันทีว่า “พวกเขาล้วนทำตาม
คำสั่งของเจ้านาย เมียหลวงผู้เป็นใหญ่ในบ้าน ตัวเจ้ายังจะหาคำแก้ต่าง ข้อแก้ตัวอีกใยเล่า” 

เฉิงเสวียนจึงเชิญสีว์จ้งมาประกอบพิธีที่บ้านตนอีกครั้ง โดยนักพรตได้ทำการบวงสรวงขออำนาจแห่งเทพ
จอมทัพสวรรค์ (神将) เพ่ือหวังสะกดวิญญาณของนางหม่าซื่อ ทว่าวิญญาณของนางหม่าซื่อก็หาได้มีอาการเกรงกลัว
ต่อเทพจอมทัพสวรรค์ไม่ พร้อมกล่าวชี้แจงว่า “ข้าแต่องค์เทพจอมทัพสวรรค์ อันตัวเราเป็นผู้ที่โดนกระทำมาก่อน 
จนต้องสิ้นลมหายใจ ร่างกายได้รับความเจ็บปวด จิตใจก็ได้รับความปวดร้าวยิ่งนัก ตัวของเรารับรู้ได้ถึงความดี 
ความชอบธรรมของนักพรตท่านนี้ อย่างไรก็ตาม เราก็ย่อมมีสิทธิ์ถามหาถึงความถูกต้อง เพราะในตอนมีชีวิตก็ดำรงตน
อยู่ในกรอบจารีต เป็นผู้ใฝ่ดี มีคุณธรรมเช่นกัน” 

ขณะที่ผู้คนรอบข้างต่างเห็นนางฉังซื่อนอนอยู่บนเตียง อธิบายชี้แจงอยู่คนเดียวเป็นนานสองนาน ส่วน
นักพรตก็ไม่สามารถใช้มนต์คาถาปราบนางหม่าซื่อลงได้ จึงเอ่ยขึ้นว่า “หากเป็นเยี่ยงนี้ เราจะสวดมนต์เพื่อให้
วิญญาณของเจ้าหลุดพ้น” ผีนางหม่าซื่อพยักหน้าแล้วจากไป 

ผ่านมาอีก 5 วัน วิญญาณของนางหม่าซื่อปรากฏขึ้นอีกครั้ง บอกกับนางฉังซื่อว่า “การสวดมนต์เป็นเพียง
การช่วยเหลือข้าให้ได้ไปสู่ภพภูมิอ่ืน หากแต่หลักว่าด้วย ‘ฆ่าคนต้องชดใช้ชีวิต’ มันหลบหนี หลีเลี่ยงไม่พ้นดอก” นาง
ฉังซื่อจึงทำใจยอมรับในชะตาของตน เกิดความรู้สึกเสียใจกับสิ่งที่ตนเองเคยกระทำเรื่องไม่ดีลงไป และบอกกล่าวกับ 
เฉิงเสวียน สามีคนใหม่ของตนว่า “นางหม่าซื่อ ผู้เป็นเมียน้อยของสามีเก่า ก่อนตายนางมีทรัพย์สินจำพวกปิ่นปักผม 
ต่างหู กำไล เสื้อผ้า ประเมินค่าราว 100 ตำลึง วันนี้จะต้องคืนนางให้หมด เพ่ือจะได้ไม่ต้องชดใช้กันในชาติภพหน้า” 
จากนั้นนางฉังซื่อได้ถามนางหม่าซื่อต่อว่า “เธอต้องการเป็นเงินเหรียญหรือเงินกระดาษ” ผีนางหม่าซื่อหัวเราะ ตอบ
กลับว่า “ข้าเป็นผี ไม่ใช่คน จะเอาเงินเหรียญไปทำไร” เฉิงเสวียนจึงเรียกคนไปซื้อกระดาษเงินที่ใช้ไหว้ผีเท่ากับ
ทรัพย์สินที่เคยติดค้างนางหม่าซื่อ จากนั้นก็อธิษฐานและเผาไปให้นาง เมื่อควันจากการเผากระดาษจางลง ลมหายใจ
ของนางฉังซ่ือก็ค่อยๆ แผ่วเบา จนสิ้นใจ (Hong Mai, 1981: 311-312) 

เหตุการณ์การถูกล่วงละเมิดสิทธิส่วนบุคคล การใช้กำลังประทุษร้าย ทั้งจากบุคคลในครอบครัว เครือญาติ
หรือคนรู้จัก รวมถึงบุคคลที่จัดอยู่ของฝ่ายตรงข้าม คู่ขัดแย้ง ล้วนสืบเนื่องมาจากเหตุปัจจัยด้านผลประโยชน์ที่ไม่ลง
ตัว การชิงดีชิงเด่นใน 



 

6 
 

ด้านต่างๆ ตลอดจนความเชื่อ ค่านิยมและทัศนคติที่ต่างกัน รวมถึงความตกต่ำ ความไม่ม่ันคงหรือความเสื่อมถอยในตำแหน่ง
หน้าที่หรือบทบาทอำนาจ ที่นำมาซึ่งความรู้สึกไม่ปลอดภัย ความไม่เท่าเทียมกัน ก่อเป็นความอิจฉาริษยา ความรู้สึกเชิงลบ 
อันเป็นมูลเหตุสำคัญของการผูกใจเจ็บและการมุ่งประสงค์ร้ายต่อผู้ที่เป็นฝ่ายตรงกันข้าม 

ทั้งนี้พฤติกรรมที่โหดเหี้ยมของผู้กระทำ มักมีอารมณ์ที่โดนปลุกปั่นร่วมด้วย เพราะอารมณ์กับพฤติกรรมของมนุษย์มี
ความเชื่อมโยงกัน เป็นเหตุเป็นผลต่อกัน กล่าวคือ เมื่ออารมณ์โกรธ หงุดหงิดฉุนเฉียวย่อมส่งผลต่อการตัดสินใจของพฤติกรรม
ในเชิงลบมากกว่าเชิงบวก ดำเนินการอย่างไร้สติ สำหรับประเด็นของผู้ถูกกระทำหรือผู้โดนกระทำก็จะเกิดความรู้สึกเคียดแค้น 
มีอารมณ์ท่ีขุ่นมัว หากแต่ยังคงเก็บความเจ็บปวดเหล่านั้น เพ่ือรอวันเอาคืนอย่างสาสมในภายหน้า เมื่อสถานการณ์อำนวย  

ปราชญ์ขงจื๊อ (孔子) ให้มุมมองเรื่องการล้างแค้นไว้ว่า “ตอบแทนการล่วงละเมิดด้วยความตรง ตอนแทนคุณธรรม
ด้วยคุณธรรม” ซ่ึง “ความตรง” หรือ “จื๋อ” (直) ในภาษาจีนกลาง หมายถึง “ความตรงไปตรงมา รู้สึกอย่างไรก็ทำไปเช่นนั้น 
แต่ก็ต้องมี ‘เหริน’ (仁) หรือมนุษยธรรมคอยกำกับ” (สุวรรณา สถาอานันท์, 2562: 506, 649) แม้ว่าความตอนดังกล่าว 
ขงจื๊อบอกกับเราว่า การล้างแค้นกับผู้ที่เคยล่วงละเมิดกับตนเองก่อน เป็นสิ่งที่สามารถกระทำได้ หากแต่ต้องอยู่ภายใต้หลัก
มนุษยธรรม 

ต้าไต้หลี่จี้《大戴礼记》หนึ่งในคัมภีร์สำคัญของสำนักหรู (儒) หรือสำนักขงจื๊อบันทึกว่า “จะไม่อยู่ร่วมโลกกับผู้ที่
เป็นศัตรูของบิดามารดา จะไม่อยู่ร่วมแว่นแคว้นเดียวกันกับผู้ที่เป็นศัตรูของพ่ีน้อง จะไม่อยู่ร่วมเขตแดนเมืองเดียวกันกับผู้เป็น
ศัตรูของมิตรสหาย จะไม่ตั้งบ้านอยู่ติดกับผู้ที่เป็นศัตรูของวงศ์วานญาติเชื้อ” (Fang Xiangdong, 2019: 152) ความตอนนี้ 
แม้จะไม่ได้ระบุถึงวิธีการหรือขั้นตอนของการชำระหนี้แค้น แต่ยืนยันว่าระดับของความเกลียดชังแตกต่างกันไป ซึ่งขึ้นอยู่กับ
สถานะหรือความสัมพันธ์ระหว่าง “ผู้กระทำ” กับ “ผู้โดนกระทำ” โดยให้ความแค้นของบิดามารดามาเป็นที่หนึ่ง 

ชุนชิวฝานลู่《春秋繁露》งานประพันธ์ของต่งจ้งซู (董仲舒) ผู้เชิดชูแนวคิดของขงจื๊อ ตอนหนึ่งอ้างหลักเกณฑ์  
ยุคโบราณว่า “หากข้าราชบริพารไม่ล้างแค้นให้เจ้าเหนือหัว ผู้นั้นมิใช่ข้าราชบริพารที่ดี หากบุตรไม่ได้ล้างแค้นให้บิดา ผู้นั้นก็
มิใช่บุตรที่ดี” (Zhang Shiliang & Zhong Zhaopeng et al., 2012: 115) ได้เป็นการตอกย้ำถึงหลักการ รวมถึงการปลูกฝัง
เรื่องการชำระหนี้แค้นในธรรมเนียมปฏิบัติของชาวจีน หรือจะกล่าวอีกนัยคือ การชำระหนี้แค้นถือว่าเป็นสิ่งที่สังคมจีนยอมรับกัน
มาอย่างยาวนาน ดังที่ภาษิตจีนกล่าวว่า “จวินจื่อ (แปลเป็นไทยได้หลากหลาย อาทิ “วิญญูชน” “ขัตติยชน” เป็นต้น) แก้แค้น 
สิบปีก็ไม่สาย” (君子报仇，十年不晚) อันเป็นการเรียกร้องความยุติธรรมให้กับตนเอง ให้กับบุคคลรอบกาย หากแต่ต้องมี
สติ ไม่ควรวู่วาม 

เมื่อมนุษย์ถูกกระทำจนต้องจบชีวิตก่อนวัยอันควร ชุดความเชื่อเรื่องการแก้แค้นก็จะถูกเล่าขานในมิติการได้รับ    
การลงโทษจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อำนาจเหนือธรรมชาติหรือดวงวิญญาณของผู้ที่ตนเองได้เคยล่วงเกินมาก่อน ซึ่งหลักของการเอาคืน
มักผูกโยงไปในทิศทางที่ว่าด้วย “ทำสิ่งใด ย่อมได้สิ่งนั้น” “ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว” ซึ่งเป็นเรื่องของกฎแห่งกรรมในพุทธศาสนา 
กล่าวคือ เมื่อพุทธศาสนาเข้าสู่ประเทศจีน หลักว่าด้วยเวรกรรม ทำดีได้ดี กรรมสนองกรรม ทำชั่วได้ชั่ว และการเวียนว่ายตายเกิด
ส่งผลต่อวัฒนธรรมความเชื่อของชาวจีน ประจักษ์ชัดตั้งแต่ยุคสามก๊ก (三国) เรื่อยมา คัมภีร์ว่าด้วยการสนองกรรมทั้งสาม
《三报论》ของภิกษุฮุ่ยหย่วน (慧远) กล่าวถึง ช่วงเวลาของการชดใช้กรรมที่มีอยู่ด้วยกัน 3 ระยะ คือ กรรมสนองในชาติภพนี้ 
กรรมสนองในชาติภพหน้า และกรรมสนองในชาติภพต่อๆ ไป แนวคิดดังกล่าวช่วยเติมเต็มหรือใช้อธิบายเรื่องความแตกต่าง
ทางชนชั้น ความไม่เท่ากันทางสังคม รวมถึงความสุขสมหวัง และความไม่สุขสมหวังในการดำเนินชีวิต อันเป็นผลพวงจากเวรกรรม
ของแต่ละคนในอดีตชาติและปัจจุบันชาติ (Wang Yueqing, 1998: 62-63) 

ความในเรื่อง “เมียน้อยแซ่หม่าถูกลงทัณฑ์อย่างไม่มีเหตุผล” ที่นางหม่าซื่อ (ผู้เป็นเมียน้อย) ถูกนางฉังซื่อ (ผู้เป็น  
เมียหลวง) สั่งคนทุบตีจนตาย วิญญาณของนางหม่าซื่อจึงเต็มไปด้วยแรงพยาบาทและคิดอยากแก้แค้นนางฉังซื่อตลอดเวลา   
 



 

7 
 

และท้ายสุดนางฉังซื่อก็ต้องชดใช้ด้วยชีวิต กับบุตรในครรภ์ก็ต้องมาตายตั้งแต่ยังไม่ได้ลืมตาดูโลก กฎแห่งกรรมได้สนองนาง  
ในปัจจุบันชาติทันที 

ประเด็นความน่าสนใจอยู่ที่ความตายมิได้ลบค่าของความดีของคนๆ นั้น ทั้งนี้คุณงามความดีที่ได้สะสมมาแต่อดีต
ยังคงติดตัวไปในชาติภพอื่น เป็นเสมือนเกราะแก้วป้องกันภัย เป็นทุนแห่งบุญวาสนา ดังที่เทพจอมทัพสวรรค์มิอาจยับยั้ง   
ดวงวิญญาณของนางหม่าซื่อที่มาเรียกร้องสิทธิในการมีชีวิตอยู่บนโลกมนุษย์ของเขา ด้วยเพราะนางคือผู้บริสุทธิ์นั่นเอง     
การถูกทำร้ายจนสิ้นลมหายใจ มันเป็นความตายที่ผ่านการถูกกระทำอย่างแสนเจ็บปวด ดังนั้นการทวงคืนความยุติธรรมให้กับ
ตนเองของผู้ที่อยู่ในโลกแห่งวิญญาณย่อมกระทำได้ 

แน่นอนว่า ตำนานเรื่องเล่าเกี่ยวกับผีในลักษณะต่างๆ (ผีดีและผีร้าย) เป็นเรื่องที่ถูกปรุงแต่งตามความเข้าใจของ
ผู้เขียนหรือผู้เล่า ซึ่งจะเพิ่มเติมหรือบิดเบือนไปตามวัตถุประสงค์นั้นๆ เฉกเช่นเดียวกับการงานเขียนทางประวัติศาสตร์ที่   
คละเคล้าทั้งเรื่องจริงและเรื่องเท็จ อันเป็นผลมาจากความจงใจ ทัศนคติ มุมมองและการให้ค่า รวมถึงอารมณ์ของผู้บันทึก  
ในขณะนั้น นอกจากนี้ยังเกิดจากแรงกดดันหรือคำสั่งที่รับมาจากผู้มีอำนาจอีกด้วย อย่างไรก็ดี การสร้างตำนานเรื่องเล่า
เกี่ยวกับ “ผีสางเทวดา” ยังคงสามารถสะท้อนภาพที่เป็น “ความจริง” หรือ “ความจริงเชิงจินตนาการ” (imagined reality) 
ที่สืบเนื่องกับมิติความเชื่อและความศรัทธาของผู้คนในสังคมนั้นๆ ได้ด้วย (Pu Muzhou, 2023: 9) ดังนั้นความเชื่อว่าด้วย 
“จื่อกู” ในฐานะ “ผี” ที่พัฒนามาสู่ “เทพเจ้า” ก็ถือเป็นภาพสะท้อนความจริงบางอย่างทางสังคม 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 

เพ่ือศึกษาประเด็นความไม่เท่าเทียมของสังคมจีนผ่านมุมมองคติความเชื่อ “จื่อกู” ในฐานะ “เทพห้องส้วม” 
1. ระบบชายเป็นใหญ่ในวัฒนธรรมจีน  
2. ศักดิ์และสิทธิ์ของเมียน้อยต่ำกว่าเมียหลวง 

 
“จื่อกู” ในฐานะ “เทพห้องส้วม” : ความเป็นมา พัฒนาการ หน้าที่และสถานะ 
 อี้ย่วน《异苑》ประพันธ์โดยหลิวจิ้งซู (刘敬叔) คนในราชวงศ์ซ่งใต้ (南宋) ของยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ (南北朝)1 
หลิวจิ้งซูพื้นเพเป็นคนเผิงเฉิง (彭城) ปัจจุบันคือเมืองสีว์โจว (徐州) มณฑลเจียงซู (江苏) (Qian Zhonglian, 2000: 144) 
เคยรับราชการทหารช่วงปี ค.ศ. 405-433 ลักษณะนิสัยเป็นคนที่ชอบฟัง รักการอ่าน โดยเฉพาะเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ 
ธรรมเนียมประเพณีทางสังคมและสิ่งลี ้ลับ (Liu Yuanru, 1999: 55-57) งานประพันธ์เรื ่องอี้ย่วน ตอนที่ 5 บทว่าด้วย 
“เทพจื่อกู” (紫姑神) บันทึกไว้ว่า 

บนโลกใบนี้มีเทพองค์หนึ่งนามว่า จื่อกู (紫姑神) เล่าสืบต่อกันว่า ท่านเป็นเมียน้อยที่ถูกผู้เป็นเมียหลวงนิสัย
ขี้อิจฉาโขกสับ ทำร้าย และมักถูกใช้ให้ทำงานที่ต้องเปรอะเปื้อนกับสิ่งโสโครก สิ่งปฏิกูล กระทั่งนางจื่อกูรู้สึกเจ็บแค้นใจยิ่ง 
กลั้นใจตายในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 (วันเฉลิมฉลองในเทศกาลหยวนเซียวหรือเทศกาลโคมไฟของจีน) 

จากนั้นมาเมื่อถึงช่วงค่ำคืนของวันดังกล่าว ผู้คนจะประกอบพิธีเชิญผีจื่อกู ซึ่งทำกันตรงบริเวณห้องส้วมหรือ
ตรงที่เล้าหมู โดยจะกล่าวบทเชิญว่า “จื่อซี่ว์ (子婿) ไม่อยู่ (จื่อซี่ว์คือชื่อของสามี) เฉากู (曹姑) ก็กลับบ้านไปแล้ว 
(เฉากูคือภรรยาหลวง) จื่อกูสามารถออกมาเล่นด้วยกัน” 

 

 
1 ยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ (ค.ศ. 420-589) ซึ่งราชวงศ์ใต้ประกอบด้วย ซ่งใต้ (南宋) ฉีใต้ (南齐) เหลียงใต้ (南梁) และเฉินใต้ (南陈) ส่วนราชวงศ์เหนือประกอบด้วย เว่ยเหนือ (北魏)  
เว่ยตะวันออก (东魏) เว่ยตะวันตก (西魏) ฉีเหนือ (北齐) และโจวเหนือ (北周) 



 

8 
 

ผู้ที่ถูกจื่อกูจับ ร่างของเขาจะมีความรู้สึกหน่วงๆ หนักๆ บ่งบอกว่าเทพจื่อกูมาประทับร่างแล้วจึงนำสุราและ
ผลไม้มาถวาย เมื่อได้รับข้าวของเครื่องเซ่น ใบหน้าก็จะยิ้มแย้มสดใส ร่างกายก็จะมีเรี่ยวแรง กระโดดโลดเต้นไม่หยุด ซึ่ง
ผู้คนสามารถไถ่ถามสารทุกข์สุขดิบกับจื่อกู เป็นต้นว่า การพยากรณ์แมลงศัตรูพืชที่มีผลกระทบต่อการปลูกหม่อน
เลี้ยงไหมในช่วงรอบปีนั้นๆ ทั้งนี้ร่างทรงของจื่อกูจะต้องชำนาญด้านการยิงธนูด้วย 

คำตอบที่จื ่อกูทำนายทายทักในแง่ความหมาย “ดีหรือสำเร็จ” คนทรงก็จะกระโดดโลดเต้น แต่ถ้าเป็น
คำตอบในทางท่ี “ไม่ดีหรือไม่สำเร็จ” คนทรงก็จะเงยหน้าหลับตา เหมือนคนกำลังนอนหลับ 

นางเมิ่งซื่อ (孟氏) คนเมืองผิงชัง (平昌) มิได้รู้สึกเคารพศรัทธา จึงเข้าไปเขย่าร่างของคนทรง เป็นเหตุให้
ตนเองเกิดอาการสะลึมสะลือไม่รู้สึกตัว และกระโดดลงไปในบ่อส้วม จบชีพตรงนั้น (Liu Jingshu, 1996: 44-45) 

 นักวิชาการล้วนเชื่อว่า เรื่องราวข้างต้นได้เชื่อม “จื่อกู” กับ “ส้วม” ไว้ด้วยกัน และยังเป็นตำนานที่บอกเล่าเรื่องราว
ของ “จื่อกู” ในฐานะ “เทพห้องส้วม” ที่เก่าแก่สุดอีกด้วย (Tian Zuhai, 1997: 42; Chen Jiasui, 2003: 21; Pei Ruiqin & 
Wang Weiwei, 2008: 132) อย่างไรก็ดีในเอกสารชุดเดียวกันยังพบตอนว่าด้วย “เทพห้องส้วมโฮ่วตี ้” (厕神后帝) 
เนื้อความเขียนไว้ว่า  

ครั้งหนึ่ง ในขณะที่เถาข่าน (陶侃) กำลังเข้าส้วม ได้ปรากฏร่าง 10 คน ที่ในมือต่างก็ถือตราประทับ โดยมี
ร่างคนสวมชุดสีแดง มีผ้ารัดตรงศีรษะ เอ่ยแจ้งว่า ตนเองคือ “โฮ่วตี้” (后帝) ที่มาปรากฏร่าง เพื่อบอกให้ทราบว่า 
“ด้วยภายภาคหน้าท่านจะได้เป็นใหญ่ จึงเลยมาแจ้งเตือนท่าน ตลอดระยะเวลาสามปีอย่าพูดในสิ่งที่ไม่ควรพูด     
จะเจริญรุ่งเรืองข้ันสูงสุด” จากนั้นร่างบุคคลทั้ง 10 ก็หายไป เหลือเพียงตราประทับอันหนึ่งที่จารึกอักษรคำว่า “กง” 
(公) วางอยู่บนกองอุจจาระของเขา  
หนังสือจ๋าอู่สิงซ《ู杂五行书》กล่าวว่า “เทพห้องส้วม” (厕神) ก็คือ “โฮ่วตี้” (后帝) (Liu Jingshu, 1996: 42) แน่นอน

ว่าเรื่องราวของเถาข่านข้างต้นย่อมไม่ถูกบันทึกอยู่ในเอกสารทางประวัติศาสตร์ เพราะมีความแปลกประหลาด อัศจรรย์ ดูกล่าว
เกินจริงอย่างไร้ความน่าเชื่อถือ อย่างไรก็ดี การปรุงแต่งเหล่านี้มีวัตถประสงค์หลักคือ ก่อเกิดความชอบธรรมในตัวเถาข่าน
ทั้งสิ้น ทั้งยังสะท้อนถึงความเชื่อเรื่อง “เทพห้องส้วม” ในยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ที่ยังคงความหลากหลายทั้งตำนานและแหล่งที่มา 

ความหมายของ “โฮ่วตี้” ก็คือ “เทียนตี้” (天帝) แปลเป็นภาษาไทยว่า “เทพเจ้าผู้เป็นใหญ่แห่งสวรรค์” อันเป็น  
ชุดความเชื ่อเกี ่ยวกับ “สวรรค์” หรือ “ฟ้า” (Li Xueqin, 1999a: 1412; Wang Yi, 2017: 75) ในขนบธรรมเนียมจีน        
ซึ่งคัมภีร์ชุนชิวกงหยังจ้วน《春秋公羊传》ระบุว่า “โอรสสวรรค์จะประกอบพิธีบูชาสวรรค์ที่เขตนอกเมือง” (Li Xueqin, 
1999b: 266) ซึ่งเป็นพิธีดังกล่าวจะสงวนไว้แด่ผู้เป็นโอรสสวรรค์เท่านั้น สืบมาแต่ครั้งยุคราชวงศ์โจว (周) 

การที่หลักว่าด้วย “หลี่” (礼) ในสมัยราชวงศ์โจวมีความเข้มแข็ง จึงเกี่ยวพันโยงใยไปทั้งระบบในสังคม ซึ่งเรื่องความเชื่อ
ในเชิงมิติลี้ลับก็ถูกจัดลำดับชั้นยศ กล่าวคือ แบ่งเป็นเทพชั้นสูง เทพชั้นรอง เทพชั้นต่ำ ตามแต่บทบาทหน้าที่ จากการเล่าขาน
เรื่องพลังและอำนาจ โดยทั้งหมดนี้เป็นการจำลองมาจากสังคมมนุษย์ ส่วนความสัมพันธ์ระหว่างเทพเจ้าในชั้นต่างๆ รวมถึง
การกราบไหว้ของคนก็ถูกจำกัดจากกฎว่าด้วย “หลี่” อย่างเคร่งครัด  

แม้ว่าในยุคต่อมา เทพเจ้าผู้เป็นใหญ่แห่งสวรรค์ จะถูกเรียกภายใต้ชื่อใหม่ว่า “เง็กเซียงฮ่องเต้” (玉皇上帝) ตาม
ความเชื่อของลัทธิเต๋า (道教) หรือตามความศรัทธาระดับชาวบ้าน (Zhu Tianshun, 1993: 56-58) ที่สามารถให้ประชาชน
ได้กราบไหว้ขอพร ทว่าเราก็ยังไม่พบข้อปฏิบัติใดๆ ที่ระบุว่ากษัตริย์หรือประชาชนทั่วไปจะทำการบูชาฟ้า (เทพเจ้าผู้เป็นใหญ่
แห่งสวรรค์) ณ บริเวณห้องส้วม ด้วยเพราะท่านเป็นเทพชั้นสูงนั่นเอง ดังนั้นจึงย่อมน่าเชื่อได้ว่า บุคคลที่สวมชุดสีแดงท่ีอ้างตน 
 



 

9 
 

ว่าคือเทพเจ้าผู้เป็นใหญ่แห่งสวรรค์นั้น มิได้สถิตอยู่แต่ในส้วม หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การดำรงอยู่ของท่านมิได้ถูกจำกัด
ขอบเขตด้วยพื้นที่ แตกต่างจากจื่อกูที่จะต้องเชิญท่านออกจากห้องส้วมเพ่ือมารับเครื่องสังเวย รวมถึงการละเล่นถามผีในช่วง
เทศกาลหยวนเซียวก็จัดขึ้นในบริเวณดังกล่าว ดังนั้นการปรากฏกายของ “โฮ่วตี้” อาจเป็นการเพ่ือมาแจ้งข่าวดีให้กับเถาข่าน
ได้รู้ถึงชะตากรรมในอนาคตเท่านั้นเอง 

เมื่อนำความเชื่อเกี่ยวกับเทพเจ้าเตาไฟ (灶神) เทพทวารบาล (门神) ในคติจีนมารวมศึกษา จะพบว่า ผู้คนจะจัดพิธี
กราบไหว้เทพเจ้าเตาไฟตรงบริเวณเตาไฟ และจะบูชาเทพทวารบาลที่ตรงประตูบ้าน มิได้ไปประกอบพิธีกรรมบวงสรวงที่ตรง
บริเวณห้องส้วม ห้องนอน หรือพ้ืนที่ส่วนอ่ืนๆ ภายในที่พักอาศัย โดยพิธีจะถูกจัดขึ้นตรงที่ที่มีความเกี่ยวข้องกับเทพเจ้านั้นๆ 
นั่นยอมแสดงว่า พ้ืนที่การดำรงอยู่หรือที่สิงสถิตของท่านอยู่ตรงนั้น อันมาจากหลักความเชื่อในเรื่องทุกๆ แห่งหน ทุกๆ พ้ืนที่ 
ไม่ว่าจะมีขนาดเล็กหรือใหญ่ จะกว้างหรือแคบล้วนมีวิญญาณหรือมีสิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจำอยู่ ณ สถานที่แห่งนั้น 

ประกอบกับการพิจารณาชุดความเชื่อเรื่องเทพเจ้าแห่งไฟในวัฒนธรรมจีน เราจะพบว่า ความเป็นมาของท่านก็มี
ความน่าสนใจ อันจะนำไปสู่ความเข้าใจของมิติความเชื่อว่าด้วยจื่อกูในฐานะเทพห้องส้วมได้เป็นอย่างดี กล่าวคือ ยุคโบราณมี
บุคคลมากมายที่ได้รับการกราบไหว้ในฐานะเทพเจ้าแห่งไฟ อาทิ “เหยียนตี้” (炎帝) “จู้หรง” (祝融) เป็นต้น ซึ่งต่อมาเทพเจ้า
แห่งไฟยังถูกผูกโยงไปถึงเทพเจ้าแห่งเตาไฟด้วย อันเป็นผลมาจากวัตถุประสงค์ของการใช้งานที่หลากหลาย (Yang Fuquan, 
1994: 40-41) อย่างไรก็ดี บุคคลที่ได้รับการบูชาในฐานะเทพเจ้าแห่งไฟจะต้องเกี่ยวข้องกับไฟ  

คัมภีร์ไหวหนานจื่อ《淮南子》กล่าวว่า “เหยียนตี้รู้จักวิธีการใช้ไฟ เมื่อตายจึงได้รับการบูชาในฐานะเทพเจ้าเตาไฟ” 
(Liu Wendian, 1989: 460) และในเอกสารชุดเดียวกันก็ยังบอกว่า “จู้หรงมีนามหนึ่งว่าหลี (黎) ดำรงตำแหน่งขุนนางที่
กำกับดูแลเรื ่องฟืนไฟในพระเจ้าเกาซินซื ่อ (高辛氏)2 เมื ่อสิ ้นลมหายใจแล้ว จึงถูกบูชาในฐานะเทพเจ้าเตาไฟ” (Liu 
Wendian, 1989: 185) ชี้ชัดว่าหลายบุคคลในตำนานได้รับการบูชาในฐานะเทพเจ้าเตาไฟ หรืออีกนัยคือ หลายสิ่งหลายอย่าง
บนโลกใบนี้อาจมีเทพอารักษ์ได้หลายองค์ เฉกเช่นเดียวกับความเชื่อของ “เทพห้องส้วม” ในวัฒนธรรมจีนที่อาจมีทั้งตกหล่น 
สืบสาน ผสมผสานกับความเชื่ออ่ืนๆ และถูกเล่าขานในอีกแบบฉบับที่ต่างจากเดิม มีการแต่งเติมให้มีอรรถรส จนมาถึงตำนาน
ที่ว่าด้วยจื่อกูในฐานะเทพห้องส้วม 

กล่าวกันว่า “จื่อกู” มีชื่ออีกหลายอย่าง โดยเชื่อมโยงกับตำนานเรื่องเล่าในแต่ละพ้ืนที่ ในแต่ช่วงเวลา (Wu Bingan, 
2014: 135-136) เป็นต้นว่า “จื่อกู” (子姑) “จีกู” (箕姑) “ชีกู” (七姑) “ชีกู” (戚姑) “ฉานเหนียง” (蚕娘) “เคิงซานกู
เหนียง” (坑三姑娘) เป็นต้น (Tian Zuhai, 1997: 42) ชื่อเรียกที่หลากหลายนี้ ส่วนหนึ่งอาจเกิดจากการจดบันทึกที่ผู้เขียน
ใช้ตัวอักษรที่มีเสียงเหมือนกันหรือคล้ายคลึงกันมาแทนที่ตัวอักษรเดิม เช่น “จื่อกู” (子姑) ที่นำอักษร “จื่อ” (子) มาแทน
ตัวอักษร “จื่อ” (紫) คงเนื่องด้วยสำเนียงของผู้คนในแต่ละพ้ืนที่แตกต่างกัน การบันทึกที่คลาดเคลื่อน รวมถึงคนสมัยโบราณ
นิยมใช้ตัวอักษรที่เขียนง่ายกว่ามาใช้แทนตัวอักษรที่เขียนยากกว่าเพื่อการจดบันทึก โดยหนึ่งในหลักเกณฑ์ของใช้ตัวอักษร   
ตัวหนึ่งแทนที่ตัวอักษรอีกตัวหนึ่งก็คือ การออกเสียงที่คล้ายกันนั่นเอง (Yang Heming, 2000: 99-102) เป็นต้นว่า อักษร 
“ไท่” (泰) บางกรณีแทนด้วยอักษร “ไท่” (太) นำมาสู่การเขียนคำว่า “ไท่ผิง” ที่หมายถึง ความสงบสุข บ้างก็เขียน “太平” 
บ้างก็เขียน “泰平” (Wang Haigen, 2006: 497) สิ่งเหล่านี้อาจเป็นเหตุผลส่วนหนึ่งที่ทำให้ชื่อเรียกของ “จื่อกู” ในฐานะ 
“เทพห้องส้วม” มีความหลากหลายก็เป็นได้ 

อย่างไรก็ดี เราอาจนำชื่อเรียกเหล่านี้มาเป็นข้อมูลเพื่อร่วมศึกษาความเป็นมาของตำนานเรื่องเล่าดังกล่าว เช่น    
การเรียกชื่อว่า “ฉานเหนียง” (蚕娘) หรือแปลเป็นไทยว่า “เทพธิดาตัวไหม” ซึ่งน่าเชื่อว่าได้รับอิทธิพลมาจากความเชื่อว่าด้วย  
 

 
2 “เกาซินซ่ือ” (高辛氏) คือ พระเจ้าคู่ (喾) หรือเรียกว่า “ตี้คู”่ (帝喾) หนึ่งใน 5 มหาราชยุคโบราณของจีน ประกอบด้วย “หวงตี”้ (黄帝) “จวนซีว์” (颛顼) “ตี้คู”่ (帝喾) “เหยา” 
(尧) “ซุ่น” (舜)  



 

10 
 

“เทพเจ้าตัวไหม” (蚕神) ในวัฒนธรรมจีน ที่ตำนานเรื่องเล่าว่าท่านเป็นสตรีเหมือนกัน (Zhou Ming, 2015: 43) ซึ่งเมื่อย้อน
ดูตำนานที่เล่าว่าผู้คนเชิญจื่อกูเพ่ือมาสอบถามถึงปัญหาการปลูกหม่อนเลี้ยงไหม ก็อาจเป็นตะกอนความเชื่อที่หลงเหลืออยู่ 

หนังสือโซวเสินจี้《搜神记》ของกานเป่า (干宝) ในสมัยราชวงศ์จิ้นตะวันออก (东晋) ซึ่งเรียบเรียงขึ้นก่อนหนังสือ
อ้ีย่วนของหลิวจิ้งซูเล่าถึง “เทพเจ้าตัวไหม” ไว้ว่า 

จังเฉิง (张成) คนชาวอำเภออู๋เซี่ยน (吴县) ตื่นนอนกลางดึกของวันหนึ่ง ทันใดนั้นสายตาของเขาได้พบเห็น
ภาพของหญิงสาวนางหนึ่งกำลังยืนอยู่ตรงมุมของบ้านด้านทิศใต้ โบกมือเรียกจังเฉิงแล้วพูดขึ้นว่า “ส่วนนี้คือเรือนที่
ใช้เลี้ยงไหม เราคือเทพเจ้าที่ประจำอยู่ตรงนี้ ปีหน้าของวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 เจ้าต้องจัดหาข้าวต้มที่ด้านบนราดด้วย
น้ำมันมาบูชา” แต่นั้นเป็นต้นมา ตัวไหมที่ครอบครัวจังเฉิงเลี้ยงก็เจริญเติบโตเป็นอย่างดี (Wang Dongming, 1993: 
121) 

 จากเนื้อความข้างต้น เราพอจะเห็นร่องรอยบางประเด็นที่ส่งต่อมายังตำนานเรื่องเล่าของ “เทพห้องส้วม” กล่าวคือ 
งานพิธีถวายเครื่องสังเวย “เทพเจ้าตัวไหม” ก็ทำกันในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 ตามปีปฏิทินจันทรคติจีน ซึ่งตรงกับวันที่จัดให้มี
การละเล่นเชิญผีจื่อกู จึงอาจเป็นไปได้ว่าในวันนั้นผู้คนจะจัดไหว้ทั้ง “เทพเจ้าตัวไหม” และ “เทพห้องส้วม” มาก่อน แต่ต่อมา
เกิดความสับสน จนผสมปนเปไปมา อย่างไรก็ตาม การเรียก “จื่อกู” ว่า “ฉานเหนียง” ย่อมชี้ชัดว่า ทั้งสองมีความสัมพันธ์กัน
อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 
 นอกจากนี้แล้ว คำพูดของเทพเจ้าตัวไหมที่ว่า “ส่วนนี้คือเรือนที่ใช้เลี้ยงไหม เราคือเทพเจ้าที่ประจำอยู่ตรงนี้” ทำให้
เห็นพื้นที่การดำรงอยู่ของท่าน ตอกย้ำว่าเป็นเทพเจ้าบางองค์ที่มีความเกี่ยวข้องหรือสัมพันธ์กับมิติของพื้นที่ โดยถูกจัดแบ่ง
ตามภาระหน้าที่และการกำกับดูแลอาณาเขตที่ตนประจำอยู่ อย่างไรก็ตาม การแบ่งเขตรับผิดชอบเหล่านี้อาจไม่มีอะไรที่    
แน่ชัดนัก ทั้งหมดข้ึนอยู่กับตำนานที่เล่าขานกับมุมมองของผู้คนในแต่ละช่วงวัยและเวลาด้วย 

ตำนานของจื่อกูในหนังสืออี้ย่วน ชี้ชวนให้เชื่อว่าสถานะของท่านยังคงเป็น “ผี” ไม่ใช่ “เทพเจ้า” ด้วยเพราะยังคง
ความดุร้าย ดังในการละเล่นที่อัญเชิญจื่อกูเข้าร่างคนทรง นางเมิ่งซื่อเกิดความสงสัย ทำให้นางถึงข้ันเสียชีวิต  

ชาวจีนทั่วไปแบ่งแยกระหว่าง “ผี” กับ “เทพเจ้า” ด้วยการพิจารณาจากมุมมองของการปกป้องคุ้มครองและ     
การช่วยเหลือมนุษย์ ซึ่งเทพเจ้าคือผู้ประทานความสุข ส่วนผีมักจะเป็นเพียงมาขอส่วนบุญ มนุษย์จึงกลัวผี แต่เคารพและ     
ย่ำเกรงในเทพเจ้ามากกว่า (Jia Erqiang, 2000: 137) อย่างไรก็ตาม มุมมองของการลงโทษและการให้คุณจากสิ่งลี้ลับเป็น
เรื่องที่ไม่มีใครสามารถพิสูจน์ได้จริงทุกขั้นตอน ทั้งหมดขึ้นอยู่กับ “ความเชื่อ” กับ “ความไม่เชื่อ” ตามอัตวิสัยในตัวมนุษย์
ล้วนๆ (Guo Zhong, 2015: 182) 

สังคมจีนเชื่อว่า การเปลี่ยนสถานะจาก “ผี” สู่ “เทพเจ้า” มีอยู่ 2 ลักษณะด้วยกันคือ 1. ได้รับการสถาปนาจากเทพเจ้า
ผู้เป็นใหญ่บนสรวงสวรรค์  2. ได้รับการสถาปนาจากจักรพรรดิพระองค์ใดพระองค์หนึ่ง ดังนั้นจึงเป็นไปได้ว่า “จื่อกู” ถูกยกฐานะ
เป็น “เทพห้องส้วม” อย่างสมบูรณ์เกิดขึ้นในสมัยราชวงศ์ถัง อ้างตามหนังสือเสี่ยนอี้ลู่《显异录》ไม่ทราบนามผู้ประพันธ์ 
และเมื่อหนังสือดังกล่าวถูกคัดลอกในยุคหลัง จึงแตกออกเป็น 2 สำนวน ซึ่งสำนวนแรกพบอยู่ในหนังสือเทียนจงจี้《天中记》

ของเฉินเย่าเหวิน (陈耀文) สมัยราชวงศ์หมิง เล่าว่า  

สมัยราชวงศ์ถัง เทพเจ้าจื่อกู คนเมืองไหลหยัง (莱阳) แซ่เหอ (何) นามเม่ย (媚) ชื่อรองชี่ชิง (器卿) หรือลี่ชิง 
(丽卿) ได้รับการศึกษาตั้งแต่วัยเยาว์ รู้จักการคิดวิเคราะห์ ปีที่ 3 ของรัชศกฉุ่ยก่ง (垂拱) หลีจิ่ง (李景) เจ้าเมืองโซ่วหยัง 
(寿阳) รับเลี้ยงเป็นภรรยาน้อย ซึ่งถูกภรรยาหลวงขี้อิจฉา ฆ่าหมกส้วม ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 จากนั้นก็มีการสําแดง
ฤทธิ์ต่างๆ นานา (Chen Yaowen, 2007: 135) 



 

11 
 

สำนวนที่ 2 ปรากฏอยู่ในหนังสือทงสูเปียน《通俗编》ของตี๋เฮ่า (翟灏) สมัยราชวงศ์ชิง ความว่า 

จื่อกู คนเมืองไหลหยัง แซ่เหอ นามเม่ย ชื่อรองลี่ชิง หลีจิ่งแห่งโซ่วหยังรับเลี้ยงเป็นภรรยาน้อย นางถูก
ภรรยาหลวงที่แซ่เฉา (曹) อิจฉา ฆ่าหมกส้วม ในค่ำคืนของวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 เทพผู้เป็นใหญ่แห่งสวรรค์เกิด
ความสงสาร จึงแต่งตั้งให้เป็น “เทพห้องส้วม” ด้วยเหตุนี้เอง ในช่วงเวลากลางคืน ผู้คนทำการเชิญจื่อกูเข้าทรง 
ประกอบพิธีเซ่นสรวง สอบถามปัญหาต่างๆ โดยมักเรียกชื่อว่า “ซานก”ู (三姑) (Di Hao, 2012: 354-355) 

 จากตำนานเรื่องเล่าใน 2 สำนวนข้างต้น เราไม่อาจรู้แน่ชัดว่า สำนวนใดเป็นสำนวนเก่าสุดที่แพร่หลายในยุคราชวงศ์ถัง 
และสำนวนใดถูกปรุงแต่งแก้ไขในการจดบันทึกในยุคต่อมา แต่ทั้งสองสำนวนข้างต้นดูเหมือนภาพลักษณ์ของจื่อกูไม่ได้ดุรา้ย
เหมือนในยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ เพราะฉะนั้นการที่เทพผู้เป็นใหญ่แห่งสวรรค์แต่งตั้งให้จื่อกูดำรงตำแหน่งเทพเจ้า อาจเป็นภาพ
สะท้อนที่มาจากการยอมรับของผู้คนสมัยนั้น ทำให้ผู้คนเกิดความศรัทธา ทั้งยังทำให้เรื่ องราวของจื่อกูในฐานะเทพห้องส้วม
แพร่หลายมากขึ้นด้วย (Liu Qin, 2021: 199-200) 
 คำถามสำคัญคือ เหตุผลที่ส่งผลให้จื่อกูได้รับการแต่งตั้งเป็นเทพเจ้ามาจากความน่าสงสารอย่างเดียวจะเพียงพอ
หรือไม่ อย่างไร ด้วยเพราะการเปลี่ยนสถานะจาก “ผี” สู่ “เทพเจ้า” ย่อมมีเหตุผลหรือปัจจัยอ่ืนๆ รวมอยู่ โดยเฉพาะคุณงาม
ความดีที่สร้างไว้ในครั้งสมัยยังมีชีวิต หรือเป็นเพราะได้ช่วยเหลือผู้คนหลังจากสิ้นลมหายใจ จากการทำนายทายทักในข้อสงสัย 
อันทำให้ปัญหาต่างๆ ที่มนุษย์ต้องพบเจอน้อยลง ถือเป็นการบำเพ็ญบารมีอย่างหนึ่ง 

ความเชื่อเกี่ยวกับเทพเจ้า เซียนและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในลัทธิเต๋ามีมายาวนาน หากแต่ช่วงราชวงศ์เหนือ-ใต้มีการจัดระบบ
ให้มีความสมบูรณ์มากขึ้น (Ge Zhaoguang, 2006: 152) จึงน่าเชื่อว่า การสร้างตำนานจื่อกูในฐานะเทพห้องส้วมคงเกิดขึ้น
ในยุคสมัยนี้ โดยผนวกรวมความเชื่อเรื่องเทพเจ้าตัวไหมมาเป็นส่วนหนึ่งของตำนาน เพราะมีการปรุงแต่งให้จื่อกู สามารถ
พยากรณ์เกี่ยวกับการปลูกหม่อนเลี้ยงไหม อันเป็นหัวใจสำคัญของการละเล่นผีจื่อกู นอกจากนี้เรายังเห็นร่องรอยความดุร้าย
ในสถานะของความเป็น “ผี” มากกว่า “เทพเจ้า” ซึ่งพื้นที่แห่งการดำรงอยู่ของจื่อกูก็จะยังวนเวียนบริเวณห้องส้วม เสมือน
เป็นผีเฝ้าส้วม ที่รอเครื่องเซ่นบูชาในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 ของทุกปี  
 เมื่อถึงสมัยราชวงศ์ถัง ตำนานของจื่อกูได้รับการถ่ายทอดไปในลักษณะที่สูงขึ้น โยงไปถึงการได้รับบัญชาจากเทพ
ชั้นสูงให้ดำรงตำแหน่ง “เทพห้องส้วม” วิญญาณจื่อกูไม่ดุร้ายเหมือนก่อน เป็นสตรีที่อ่านออกเขียนได้ มิใช่หญิงชาวบ้านที่    
โง่เขลาส่วนการละเล่นผีจื่อกูยังอยู่ตรงบริเวณห้องส้วมตามเดิม นอกจากนี้ ไม่มีตำนานใดๆ ที่มุ่งชี้ถึงความโกรธแค้นหรือ    
การผูกอาฆาตพยาบาทจองเวรของจื่อกูเลย นี่เป็นอีกหนึ่งภาพลักษณ์เชิงบวกมากกว่าลบที่ชวนเชื่อให้บูชาในฐานะ “เทพเจ้า” 
มากกว่า “ผี” ก็เป็นได้  
 หลี่ซู ่ผิง (李素平) เสนอว่า “‘เทพห้องส้วม’ ไม่ได้มีหน้าที่ดูแลห้องส้วม ด้วยเพราะท่านมีพลังที่สามารถหยั่งรู้    
ความเป็นไปในอนาคต ผู้ศรัทธาในลัทธิเต๋าจึงนิยมบูชา เพราะจะได้สอบถามปัญหาต่างๆ ทั้งเรื่องดีและไม่ดี ” (Li Suping, 
2004: 151) แต่เราคงไม่อาจปฏิเสธว่า พื้นที่แห่งการดำรงอยู่ของเทพห้องส้วมเริ่มต้นที่ตรงนั้น กล่าวอีกนัยคือ ห้องส้วมเป็น
จุดเริ่มต้นของความศรัทธาในเทพเจ้าองค์นี้ และการละเล่นผีจื่อกูก็กระทำกันตรงบริเวณห้องส้วม นี่คงเป็นหลักฐานหนึ่งว่า 
“ห้องส้วม” กับ “เทพห้องส้วม” มีความเก่ียวข้องกัน เพราะมิเช่นนั้นเราก็จะตั้งบูชาท่านในพ้ืนที่อ่ืนๆ  

อนึ่ง การเชิญผีเพื่อทำนายทายทัก อาจหลงเหลือมาจากกับการละเล่นผีในยุคโบราณ ที่มักนิยมทำกันในค่ำคืนของ 
วันพระจันทร์เต็มดวง ซึ่งการละเล่นผีนี้อาจไม่ได้รับการตอบรับจากกลุ่มชนชั้นสูง แต่แพร่หลายในหมู่รากหญ้า ผู้คนจึงเลือกที่
จะเล่นกันในที่ลับๆ อย่างห้องส้วมก็เป็นได้ 
 
 



 

12 
 

“จื่อกู” จาก “ผีเมียน้อย” สู่ “เทพห้องส้วม” : ภาพการถูกกดทับในสังคมจีน 
 ภายใต้สังคมท่ีชายเป็นใหญ่ แม้ว่าข้อห้ามหรือหลักเกณฑ์ที่เกิดจากฝ่ายชายเป็นผู้สร้างกฎนั้นจะครอบคลุมทั้งบทบาท 
พฤติกรรม ค่านิยม และวิธีคิด ทั้งท่ีเป็นเพศเดียวกันและเพศตรงข้าม อย่างไรก็ดี ฝ่ายผู้สร้างกฎมักมีข้อยกเว้นที่เอ้ือประโยชน์
กับพวกตนมากกว่า ขณะที่ฝ่ายตรงกันข้ามผู้ไร้ซึ่งอำนาจต่อรองจะถูกกดทับหรือถูกเอาเปรียบทั้งทางตรงหรือทางอ้อมต่างๆ 
นานา อาทิ ประเด็นการสมรสระหว่างชาย-หญิงในสังคมยุคโบราณของจีนเป็นตัวอย่างหนึ่งที่สะท้อนถึงความไม่เท่าเทียมกัน
ระหว่างเพศชายกับเพศหญิง กล่าวคือ จารีตเปิดโอกาสให้ฝ่ายชายสามารถมีภรรยาได้หลายคน ในขณะที่ฝ่ายหญิงมักถูกจารีต
บีบรัดและลิดรอนสิทธิ์ เพราะมองว่าไม่ดี ไม่สง่างาม ถูกตีตราเป็นหญิงใจง่าย นำมาซึ่งความเสื่อมเสียชื่อเสียงของวงศ์ตระกูล
อีกด้วย 
 สตรีในสังคมจีนไม่ได้เต็มใจที่จะอยากตกอยู่ในสภาพของ “เมียรอง” แต่เนื่องจากสถานการณ์ ชะตากรรมหรือ  
ความจำเป็นในการดำรงชีพ ทำให้พวกเขาถูกฝ่ายชายชุบเลี้ยงในฐานะวัตถุระบายความใคร่และตัณหา น้อยนักที่นับเป็น     
รักแท้ระหว่างสองฝ่าย แต่พวกเขาก็ไม่สามารถเชิดชูความรักนี ้ได้อย่างหมดใจแบบตรงไปตรงมา ด้วยเพราะมีจารีต
ขนบประเพณีมาขวางกั้น 

“เมียน้อย” หรือ “เมียรอง” มักเป็นผู้ที่ฝ่ายชายชื่นชอบ มีความเสน่หา หลงใหล ซึ่งอาจมาจากหลายปัจจัย เช่น 
รูปร่างที่งดงาม กริยามารยาทที่เรียบร้อย มีความรู้และสติปัญหาดี เก่งเรื่องงานบ้านงานเรือน หากแต่ความโดดเด่นเหล่านี้ก็
อาจไม่ส่งผลดีต่อตัวของพวกเขา โดยเฉพาะผู้ที่จารีตยกย่องให้เป็นเสมือนเจ้าบ้าน เทียบเคี ยงกับผู้เป็นสามี นั่นคือ ผู้ที่ดำรง
ฐานะ “เมียแต่ง” “เมียหลวง” หรือ “เมียเอก” ซึ่งพวกเขามีอำนาจเต็มที่ในการปกครองกลุ่ม “เมียน้อย” “เมียรอง” รวมถึง 
“เมียทาส” ด้วย อันเป็นหลักปฏิบัติที่ใช้ปกครองภายในครัวเรือนของฝ่ายสตรีตามธรรมเนียมจีน อันมาจากค่านิยมของฝ่าย
ชายเช่นกัน (Gao Lianjun, 2002: 220-221) 
 หนังสืออี้ย่วน บทว่าด้วย “เทพจื่อกู” ที่ประพันธ์โดยหลิวจิ้งซู เป็นปฐมบทที่นำบริบทของเมียน้อยมาสร้างตำนาน
เรื่องเล่า เนื่องด้วยปัญหาครอบครัวช่วงยุคสมัยราชวงศ์เว่ยจิ้นเรื่อยถึงราชวงศ์เหนือ-ใต้ ที่สตรีจำนวนมากมีนิสัยหึงหวง และขี้อิจฉา
อย่างหนักเมื่อสามีปันใจให้หญิงอื่น (Sun Xiao, 2020: 150) จนกลายเป็นพฤติกรรมที่ก้าวร้าว กราดเกรี้ยว ไม่น่าชม เช่นที่
กานเป่าเขียนบรรยายไว้ว่า  

ในยุคสมัยนั้นผู้เป็นภรรยาไม่ทอผ้า สั่งให้ขี้ข้าดำเนินการทุกสิ่งอย่าง จนขาดทักษะความสามารถในสิ่งที่สตรี
ควรมี วันๆ เอาแต่กินดื่มกินเล่นเที่ยว ไม่ทำงาน ประพฤติตนสําส่อนตั้งแต่ก่อนสมรส มีนิสัยเอาแต่ใจ ไม่รู ้จัก
แยกแยะสิ่งใดควรกระทำ สิ่งใดไม่ควรกระทำ มองความอิจฉาริษยาและความหึงหวงไม่ใช่เรื่องผิด ไม่เคารพนบนอบ
ต่อผู้เป็นพ่อผัวและแม่ผัว แสดงความก้าวร้าวแข็งกระด้างอยู่บ่อยๆ ทั้งยังมีจิตใจที่โหดเหี้ยม สั่งทำร้ายทารุณ จนถึง
ฆ่าเมียน้อยของสามี ชอบทำเรื่องที่ถูกให้เป็นเรื ่องที่ผิด และทำเรื่องที่ผิดให้กลายเป็นเรื ่องที่ถูก ก่อเรื ่องที่ผิด      
ธรรมเนียมจารีต หากแต่ผู้เป็นบิดาและพี่ชายก็ไม่สอนสั่ง ไม่เคยตําหนิติเตียนใดๆ สภาพสังคมเป็นเยี่ยงนี้ ขาด     
การพิจารณาไตร่ตรองพฤติกรรมอันเลวร้ายของพวกเขาอย่างจริงจัง เหมือนเป็นการสมยอม โดยมองว่าพวกเขามิได้
กระทำการผิดพลาดใดๆ เลย (Yu Jiaxi, 2015: 732) 

ความหึงหวงและความอิจฉาริษยาเป็นสันดานดิบของมนุษย์ที่ไม่อาจแบ่งตามเพศสภาพหรือสถานะทางสังคม ดังเช่น
ในสมัยราชวงศ์ฮ่ันตะวันตก กล่าวกันว่า หลังจากนางเจ้าเฟยเยี่ยน (赵飞燕) เข้ามารับใช้พระเจ้าฮ่ันเฉิงตี้ (汉成帝) เป็นเหตุ
ให้พระนางสี่ว์หวงโฮ่ว (许皇后) และปานเจี๋ยอี๋ว์ (班婕妤) ถูกละเลย 

กระทั่งในปีรัชศกหงจยาที่ 3 (鸿嘉三年) หรือ 13 ปีก่อนคริสตกาล เจ้าเฟยเยี่ยนได้ทำการใส่ร้ายว่า สี่ว์หวงโฮ่วและ 



 

13 
 

ปานเจี๋ยอ๋ีว์ต่างมีพฤติกรรมที่ชั่วช้า เกี่ยวข้องกับคุณไสยมนต์ดำ จนในที่สุดสี่ว์หวงโฮ่วถูกปลดจากตำแหน่ง ส่วนปานเจี๋ยอ๋ีว์ถูก
เรียกมาไต่สวน ซึ่งครั้งนั้นปานเจี๋ยอ๋ีว์ได้ทูลแจ้งว่า  

อันตัวเราได้ยินว่า ชีวิตและความตายมีชะตากำหนด ความมั่งคั่งเกียรติยศอยู่ที่สวรรค์ อันการกระทำซึ่ง
ความดี ความชอบด้วยคุณธรรม ย่อมก็ไม่แน่ที่จะได้รับผลแห่งกรรมดีเหล่านั้น หากแต่การกระทำซึ่งความชั่ว    
ความเลวร้ายยังจะมีหน้าเข้ามาเรียกร้องหาความชอบธรรมใดๆ อีกเล่า  

หากผีสางเทวดารับรู้ได้จริง ย่อมไม่รับการร้องขอจากพวกคนชั่วใจทรามเป็นแน่แท้ แต่ถ้าหากผีสางเทวดา
ไม่รับรู้ในสิ่งใดๆ เลย แล้วเราจะก้มกราบขอพรอีกต่อไปใยเล่า เมื่อตัวเรามิได้คิดชั่ว กระทำการดังกล่าวก็ย่อมไม่รู้สึก
วิตกกังวลหรือเกรงกลัวใดๆ (Yu Jiaxi, 2015: 737)  

เหตุการณ์นี้เกิดขึ้นเพราะความรู้สึกหึงหวง เป็นการต่อสู้เพื่อแย่งชิงความรักจากฝ่ายชาย โดยใช้เหตุผลข้ออ้างตา่งๆ 
นานามาโจมตีกันไปมา จึงไม่แปลกใจเลยว่า การมีนิสัยหึงหวงและอิจฉาริษยาเป็นกฎเหล็กข้อห้ามของสตรี หากผู้ใดฝ่าฝืน 
สามีสามารถไล่ออกจากบ้าน โดยไม่ต้องพึงทางการไต่สวนหรือตัดสินคดี (Zhang Tao & Xiang Yongqin, 2015: 95-96) 
หากแต่สตรีในยุคนั้นก็มิได้หวั่งเกรงหรือรู้สึกสะทกสะท้านแต่อย่างใด เพราะพวกเขาไม่ยินยอมให้สามีตนปันใจให้กับหญิงอ่ืน  

สุยถังจยาฮว่า《隋唐嘉话》เขียนเล่าเรื่องราวในยุคต้นราชวงศ์ถัง ที่จักรพรรดิถังไท่จง (唐太宗) ตั้งใจจะประทาน
หญิงงามให้กับฝังเสวี่ยนหลิง (房玄龄) ในฐานะภรรยารอง แต่กลับถูกปฏิเสธอยู่หลายหน จึงเรียกภรรยาหลวงของฝังเสวี่ยนหลิง
ให้เข้าเฝ้า ซึ่งพระองค์ตรัสถามว่า  

“การที่นิสัยดื้อรั้น มัวแต่อิจฉาริษยากัน จนนำไปสู่การไร้ซึ่งลมหายใจ กับการตัดสิ้นซึ่งความอิจฉาริษยา จน
นำพาให้ชีวิตอยู่รอดอย่างปลอดภัย ตัวเจ้าอยากจะเลือกข้อใด” นางตอบกลับว่า “อันตัวเรายอมให้ความอิจฉาริษยา
นำไปสู่ความตาย” (Liu Su & Li Zhao, 1999: 80)  

ความนี้แสดงถึงความเด็ดเดี่ยว การไม่เกรงกลัวความตาย การไม่ยอมเป็นสองรองใครของผู้เป็นภรรยาหลวง ซึ่งอาจ
สะท้อนให้เห็นถึงความกลัวเมียในตัวฝังเสวี่ยนหลิง หรือเพราะรู้นิสัยใจคอของภรรยาตนเป็นอย่างดี ไม่อยากให้เมียน้อยต้อง
ทนทุกข์ทรมาน ซึ่งเรื่องราวดังกล่าวทำให้เราเห็นภาพแรงหึงหวงของสตรี พวกหล่อนยอมตาย แต่ไม่ยอมแบ่งปันสามีตนให้กับ
หญิงอื่นโดยง่าย 
 เรายังพบเรื่องเล่าที่พยายามโน้มน้าวให้เมียยอมผ่อนความอิจฉาและหึงหวงอยู่บ้าง เช่น อ้ีเหวินเล่ยจี้ว์《艺文类聚》

เรียบเรียงขึ้นในสมัยราชวงศ์ถัง ตามพระประสงค์ของจักรพรรดิถังเกาจู่ (唐高祖) โดยใช้บัณฑิตจำนวน 50 กว่าท่านเป็นผู้ทำ
การคัดเลือก และคัดลอกชุดความรู้ที่ตกทอดจากอดีต (Qian Zhonglian, 2000: 2060) ซึ่งเนื้อหาตอนที่ 35 มีบทว่าด้วย
ความอิจฉาริษยาตอนหนึ่งเขียนว่า 

ในพระนคร เหล่าบรรดาภรรยา (เมียหลวง) ของพวกบัณฑิตมักมีนิสัยขี้หึงหวง อิจฉาริษยาและดุร้ายเป็น
ทุนเดิม เมื่อสามีกระทำผิดในประเด็นที่เล็กๆ น้อยๆ ก็จะกล่าวโทษ ตําหนิติเตียน หากรู้สึกว่าเป็นความผิดใหญ่ก็จะ
ลงไม้ลงมือทุบตี พวกเขามักใช้เชือกผูกขาของสามี โดยที่ตนเองจะกำเชือกเส้นนั้นไว้ หากประสงค์จะเรียกใช้งานสามี
ก็จะกระตุกเชือกเส้นนั้น 

พวกบัณฑิตได้ร่วมมือกับหมอผีคิดแผนการอย่างหนึ่ง กล่าวคือ หลังจากท่ีภรรยานอนหลับแล้ว สามีก็ตรงไป
ที่ห้องส้วม เอาเชือกไปผูกที่ตัวแกะ ส่วนบัณฑิตผู้นั้นก็ปีนกำแพงออกไปหลบซ่อนตัว เมื่อภรรยาตื่นนอน รู้สึกตัว
กระตุกเชือก ได้พบเห็นเป็นแกะตัวหนึ่ง ทำให้นางเกิดอาการตกใจอย่างมาก จึงไปตามหมอผีเพ่ือมาสอบถาม ซึ่งหมอผี 
 



 

14 
 

บอกกับนางว่า  
“อันตัวเจ้า กระทำแต่เรื่องไม่ดี สะสมบาปไว้มากเหลือคณานับ จึงถูกวิญญาณบรรพบุรุษลงโทษ ให้สามี

กลายร่างเป็นแกะ ถ้าหากสำนึกผิด กลับตัวกลับใจ การสวดมนต์อ้อนวอนจะสามารถช่วยสามีให้กลับมาเป็นมนุษย์ได้
ตามเดิม” นางรู้สึกเสียใจ กอดแกะร้องไห้ และสาบานว่าจะปรับปรุงตัวเอง  

นอกจากนี้ หมอผียังชี้แนะให้นางทานอาหารเจ 7 วัน โดยวันสุดท้ายทุกคนในบ้านต้องเข้าร่วมพิธีที่จัดขึ้น
ภายในห้องอย่างพร้อมเพรียง ซึ่งหมอผีจะเป็นผู้ดำเนินการในพิธีอยู่ด้านนอก โดยปากพึมพำคล้ายกับการสวดมนต์ 
ทั่วไป ขณะนั้นเอง บัณฑิตท่านนั้นก็แอบย่องเข้ามาในบ้าน เมื่อภรรยาเห็นหน้าสามีก็รู้สึกดีอกดีใจ สอบถามด้วย
ความเป็นห่วงว่า “เป็นแกะหลายวัน เหน็ดเหนื่อยหรือไม่” บัณฑิตตอบว่า “เพียงแค่ ไม่ชอบกินหญ้า เพราะปวด
ท้อง” นางได้ร่ำไห้ออกมาอีกครา ด้วยความสงสารในชะตากรรมของสามี 

จากนั้นเป็นต้นมา เมื่อนิสัยหึงหวง อิจฉาริษยาของภรรยากำเริบ บัณฑิตจะแกล้งล้มตัวลงที่พ้ืน ทำเสียงแกะ
ร้อง ส่วนภรรยาเมื่อเห็นดังนั้นก็ตกใจ รีบคุกเข่าอ้อนวอนต่อบรรพชน ซึ่งทำให้พฤติกรรมของนางเปลี่ยนไปจากเดิม 
ไม่หึงหวง อิจฉาริษยาอีกต่อไป (Lu Xun, 1997: 230) 

 เรื่องนี้คงเป็นการแก้เผ็ดภรรยาให้รู้จักการปล่อยวาง ไม่แสดงความโกรธ และความก้าวร้าวต่อสามี ส่วนผู้ที่เป็นสามีก็
ได้ใช้ความรักท่ีภรรยามีให้กับตนเป็นตัวขับเคลื่อนเพ่ือเปลี่ยนพฤติกรรมที่เต็มไปด้วยความอิจฉาริษยาของตัวภรรยา น่าเชื่อว่า
เรื่องดังกล่าวมีเป้าประสงค์ให้ฝ่ายชายได้รับผลประโยชน์ ด้วยเพราะสังคมปิตาธิปไตยกำลังถูกสตรีคุกคาม ซึ่งอารมณ์และแรง
หึงหวงของสตรีเป็นสิ่งที่น่ากลัวยิ่ง 
 ตำนานเรื่องเล่าของจื่อกูในหนังสืออี้ย่วนเขียนขึ้นจากมุมมองความสงสารในชะตากรรมของเมียน้อยที่ถูกเมียหลวง
รังแก จนนางต้องเลือกปลิดชีพตนเองในห้องส้วม การตายในห้องส้วมที่นำสู่ความเชื่อเรื่อง “ผีห้องส้วม” หรือต่อมาจะถูกยก
ให้เป็น “เทพห้องส้วม” อาจเป็นกลวิธีที่แยบยลจากทางฝ่ายชาย ที่ให้เมียหลวงรู้ว่าการทำร้ายเมียน้อยไม่ใช่สิ่งดีงาม ซึ่ง
วิญญาณของพวกเขาได้รับการปฏิบัติอย่างเป็นธรรมจากสวรรค์เบื้องบน ฟ้าดินไม่ได้ด้อยค่าของความเป็น “เมียน้อย” ในตัว
ผู้หญิง การเขียนเล่าในลักษณะดังกล่าวคงเป็นเพราะฝ่ายชายต้องการเปิดพื้นที่ให้กับตนเองในการมีเมียได้หลายคน และ
ตำหนิพฤติกรรมที่ต่ำช้าของภรรยาหลวงอย่างอ้อมๆ ก็เป็นได้ 

อย่างไรก็ดี หัวใจหลักของเรื่องดังกล่าวกำลังฉายภาพความจริงของสังคมที่เมียน้อยถูกเมียหลวงระราน เหยียบย่ำ 
รังแก โดยสาเหตุมาจากความหึงหวง ความอิจฉาริษยา ดังเช่นที่เฉากูสั่งให้จื่อกูทำงานชั้นต่ำ เหมือนกับทาสรับใช้ เรื่องนี้ยัง
บอกเราอีกอย่างคือ ตัวของสามีก็ไม่มีทีท่าใดๆ กับเหตุการณ์ดังกล่าว เพราะไม่พบเห็นการว่ากล่าวตักเตือนหรือลงโทษผู้เป็น
ภรรยาหลวง กลายเป็นโศกนาฏกรรมสลด จนจื่อกูต้องจบชีวิต สื่อผู้เป็นสามี (จื่อซี่ว์) เป็นคนกลัวเมีย 
 หนังสืออ้ีย่วน กล่าวถึงบทเชิญผีจื่อกูว่า “จื่อซี่ว์ไม่อยู่ เฉากูก็กลับบ้านไปแล้ว จื่อกูสามารถออกมาเล่นด้วยกัน” อาจ
ทำให้เข้าใจว่า เพราะจื่อกูไม่อยากเห็นหน้าหรือยังรู้สึกกลัวคนทั้งสอง คล้ายบอกอย่างอ้อมๆ ว่าในที่ท่ีฉันอยู่ จะต้องไม่มีบุคคล
พวกนี้ ถ้าคนพวกนี้อยู่ ฉันก็จะไม่มา และเมื่อพิจารณาถึงวันตายของจื่อกูคือวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 ซึ่งตรงกับเทศกาลหยวนเซียว 
อันเป็นค่ำคืนที่พระจันทร์เต็มดวง เป็นวันสุดท้ายของการเฉลิมฉลองในเทศกาลตรุษจีน โดยทางการอนุญาตให้ผู้คนออกจาก
บ้านท่องราตรีจนถึงฟ้ารุ่ง เพื่อชื่นชมความงามของโคมไฟ ทั้งยังมหรสพ การละเล่นมากมายตลอดทั้งคืน (Wang Jinglin & 
Xu Tao, 1992: 497-498) ซึ่งชะตากรรมของเมียน้อยอย่างจื่อกูก็คงไม่สามารถออกไปข้างนอกบ้านเหมือนกับคนอื ่นๆ 
เพราะต้องทำความสะอาดห้องส้วม ล้างเล้าหมู จนเป็นความรู้สึกน้อยเนื้อต่ำใจในวาสนา กระทั่งนำไปสู่การคิดสั้นฆ่าตัวตาย
ทั้งนี้น่าเชื่อว่า ผู้เขียนเลือกที่จะปรุงแต่งให้จื่อกูตายในวันดังกล่าว ก็จะยิ่งช่วยสร้างความคับแค้นใจให้มากขึ้น สามีกับภรรยาหลวง
ได้ออกไปท่องเที่ยว ชื่นชมความงามของโคมไฟ แต่ตนเองกลับต้องทำงานเยี่ยงทาสอย่างไม่มีใครเหลียวแลอาทร  
 



 

15 
 

 เมื่อพิจารณาในประเด็นเรื่อง ความเป็นกุลสตรี คล้ายว่าจื่อกูในตำนานดังกล่าวเป็นคนไม่สู้คน ไม่มีนิสัยเกรี้ยวกราด 
เป็นภาพลักษณ์ของสตรีที่เชื่อฟังสามีและภรรยาหลวง ตามกรอบ “หญิงดี” ในคติขงจื๊อด้วย 
 ตำนานจื่อกูที่เล่าขานในสมัยราชวงศ์ถังที่ปรากฏอยู่ในหนังสือเทียนจงจี้ของเฉินเย่าเหวิน สำนวนดังกล่าวทำให้เห็น
พัฒนาการของเรื่องเล่าที่ระบุถึงถิ่นฐานบ้านเกิด ชื่อ-แซ่ที่แท้จริงของจื่อกู นอกจากนี้เรายังรู้ถึงชื่อสามีของนาง ซึ่งแตกต่างจาก
เรื่องราวที่บอกเล่าในสมัยราชวงศ์เหนือ-ใต้ เช่นเดียวกับการตายของจื่อกูหาใช่การที่ตนเองกลั้นใจตาย ที่หมายถึงการฆ่าตัวตาย 
สำหรับเรื่องนี้บอกสาเหตุของการตายไว้ว่า จื่อกูถูกผู้เป็นภรรยาหลวงฆ่าในห้องส้วม ด้วยเพราะความอิจฉาริษยา แต่จะเป็น   
ผู้ที่ลงมือฆ่าเองหรือสั่งการให้ผู้อื่นลงมือกระทำ เราไม่อาจทราบแน่ชัด เพราะข้อมูลไม่เพียงพอ ส่วนความอิจฉาริษยาที่นางมี 
คงมาจากความงามของจื่อกู โดยผู้เขียนจงใจตั้งชื่อนางว่า “เม่ย” (媚) ที่หมายถึงว่า “งดงาม” “หลงใหล” “ชื่นชอบ” 
(Shangwu yinshuguan cishu yanjiu zhongxin, 2000: 963) สื่อแทนการมีรูปร่างหน้าตาที่งดงาม ผูกมัดใจสามี ใคร่หลง
ในตัวนางมากกว่าผู้อื่น ส่วนชื่อรอง “ลี่ชิง” (丽卿) ก็ให้ความหมายไปในทิศทางเดียวกัน เพราะอักษรคำว่า “ลี่” หมายถึง 
“สวยงาม” “การอยู่เป็นคู่” “อิงแอบกัน” ส่วน “ชิง” หมายถึง “ความรักใคร่ของคู่สามีภรรยา” (Shangwu yinshuguan 
cishu yanjiu zhongxin, 2000: 869, 1164) เป็นการบอกว่า จื่อกูมีรูปลักษณ์งดงาม ใบหน้าและผิวพรรณผุดผ่อง จนสามี
รักใคร่และเอ็นดูอยากอยู่ใกล้ตลอดเวลา นอกจากนี้แล้วนางยังเป็นสตรีที่มีการศึกษา อ่านออกเขียนได้ มีสติปัญญาเฉียบ
แหลม รอบรู้เรื่องของหลักการ มีสติไตร่ตรองด้วยหลักของเหตุและผล จนแยกแยะความชั่วและความดี สิ่งถูกกับสิ่งผิด โดย
คุณลักษณะหรือคุณสมบัติของจื่อกูดูโดดเด่นมากกว่าผู้เป็นเมียหลวง ซึ่งย่อมส่งผลร้ายต่อตัวเขาเอง เพราะเมื่อสามีชื่นชม 
หลงรัก ก็มักนำมาซึ่งความไม่พอใจของผู้เป็นเมียหลวง จนคิดหาวิธีต่างๆ เพื่อกำจัดเสี้ยนหนามของหัวใจให้หมดไป 

แผ่นป้ายของสุสานนางจังซื่อเหนียง (章四娘) ผู้เป็นเมียน้อยของหลี่ซีว์ (李顼) ขุนนางตำแหน่งผู้ตรวจราชการใน
สมัยราชวงศ์ถัง จารึกว่า  

จังซื่อเหนียงผู้นี้ มีฉายาว่าโหรวเหอ (柔和) ชาวอำเภอไคว่จี (会稽) ตั้งอยู่ด้านทิศตะวันตกของเจ้อเจียง   
ในปีรัชศกหยวนเหอ (元和) ระเหเร่ร่อนมาอยู่ในเมืองหลวง เมื่อเข้ามาพำนักในบ้านเรา นางชอบสวดมนต์ไหว้เจ้า 
ขอพรเป็นประจำ นิสัยกริยาสุภาพ มารยาทดีงาม พูดจาไพเราะ อ่อนน้อมถ่อมตน ไม่คิดร้ายต่อผู้อื่น อยู่ในกรอบ
ศีลธรรมจรรยา งานฝีมือละเอียดเยี ่ยมยอด ประหนึ่งได้รับการถ่ายทอดจากเทวดาบนสรวงสวรรค์ แถมยังมี
ความสามารถทั้งด้านดนตรี การเขียนพู่กัน อันเป็นพรสวรรค์ที่อยู่ในตัวนางอย่างเพียบพร้อม ซึ่งน้อยคนนักจะมี
คุณสมบัติดังกล่าว ยากหาผู้ใดมาเทียบเคียง 

ทุกคนล้วนกล่าวกันว่า ผู้ที่กระทำแต่กรรมดี ย่อมได้รับผลแห่งกรรมดีนั้น ทว่าหลังคลอดบุตรไม่นาน นางก็มี
อาการป่วยกระเสาะกระแสะ อันเป็นสาเหตุให้พรากชีวิตของนางไป 

วันที่ 27 เดือน 8 ปีที่ 7 ในรัชศกต้าเหอ (大和) นางสิ้นใจตายที่บ้านพัก ซึ่งตั้งอยู่ ณ หมู่บ้านกุยเต๋อ (归德

里) อำเภอเหอหนาน (河南县) เมืองเหอหนาน (河南府) สิริอายุ 34 ปี ในวันที่ 28 ของเดือนเดียวกันได้นำร่างไป
ฝังที่ทุ่งกว้างทางทิศเหนือของตำบลผิงอิน (平阴乡) อำเภอลั่วหยัง (洛阳县) ของเมืองเหอหนาน  

พวกเรามีธิดาร่วมกัน 1 คน ชื่อเล่นว่าอ่ินเอ๋อร์ (引儿) อายุเพียงขวบเศษ ยังเล็กมาก พูดไม่เป็นภาษา 
ตัวเราใช้ชีวิตร่วมกับนางจังซื่อเหนียงนานกว่า 12 ปี ความสัมพันธ์ระหว่างเราไม่รู ้จะใช้คำพูดใดๆ มา

บรรยายได้หมด ตัวเราได้แต่ร้องไห้เสียใจ เขียนเล่าความเหล่านี้ขึ้น เป็นคำพูดที่ออกมาจากใจ เรื่องท่ีตัวเราเขียนเล่า
ด้วยความสัตย์จริง มิได้แต่งเติมที่เกินเลยความเป็นจริงใดๆ (Zhou Shaoliang & Zhao Chao, 2001: 911-912) 

จารึกป้ายหลุมศพนี้ทำขึ้นหลังจากสูญเสียเมียอันเป็นที่รักไม่นาน เป็นเรื่องราวความทรงจำอันงดงามที่หลี่ซีว์เขียนถึง
จังซื่อเหนียง แม้คนทั้งคู่จะใช้ชีวิตอยู่ร่วมกันเพียง 12 ปี แต่นางจังซื่อเหนียงก็ปรนนิบัติสามีอย่างไม่ขาดตกบกพร่อง 
นอกจากนี้ ความโดดเด่นในตัวจังซื่อเหนียงมีอยู่หลายด้าน เช่น เก่งงานบ้านงานเรือน มีพรสวรรค์ด้านดนตรี แถมยังอ่านออก



 

16 
 

เขียนได้ ซึ่งคุณสมบัติเหล่านี้คงเป็นที่ถูกอกถูกใจของสามี เพราะใช่ว่าสตรีทั่วไปจะมีความสามารถเยี่ยงนี้ทุกคน อย่างไรก็ดี 
ด้วยรูปลักษณ์และมารยาทที่งดงาม จนได้รับฉายาว่า “โหรวเหอ” ซึ่งแปลเป็นไทยคือ “อ่อนโยน” คงเป็นสิ่งที่ผู้เป็นสามี
ประทับใจเช่นกัน 
 เมื่อเปรียบกับจารึกของป้ายหลุมศพของนางหลูซื ่อ (卢氏) ผู ้เป็นภรรยาหลวงกลับไม่พบข้อความที่พรรณาถึง   
ความรักใคร่เอ็นดู ยกย่องชมเชยเหมือนของผู้เป็นภรรยาน้อยอย่างนางจังซื่อเหนียง (Zhou Shaoliang & Zhao Chao, 
2001: 914-915) เป็นเพราะจารึกป้ายหน้าหลุมศพของนางหลูซื่อทำขึ้นโดยครอบครัวนางหลูซื่อเอง อันเนื่องมาจากหลี่ซีว์กับ
นางหลูซื่อแต่งงานอยู่กินกันเพียง 2 ปี (ค.ศ. 828) นางหลูซื่อก็ล้มป่วย บิดาของนางจึงรับตัวกลับไปเลี้ยงดูที่บ้าน แล้วนางก็
สิ้นใจในปี ค.ศ. 832 ทำให้ความผูกพันระหว่างคนทั้งสองจึงมีไม่มาก (Wan Junjie, 2009: 190-191) เมื่อเทียบกับความรัก
ที่หลี่ซีว์มอบให้กับจังซื่อเหนียง  

หากเราย้อนคิดให้นางหลูซื่อมีสุขภาพร่างกายที่แข็งแรง และใช้ชีวิตอยู่ร่วมกับนางจังซื่อเหนียงภายใต้ชายคาเดียวกัน
นานๆ ย่อมน่าคิดว่านางหลูซื่ออาจแสดงท่าทีไม่พอใจต่อนางจังซื่อเหนียง เพราะเป็นที่รู้กันว่าเมียหลวงย่อมมีศักดิ์สูง กว่าเมีย
น้อย เมียหลวงย่อมได้รับสิ่งที่ดีกว่าเสมอ ต้องได้รับการเคารพยกย่องและการทะนุถนอมจากเป็นผู้เป็นสามี การเรียกร้อง การ
แสดงความไม่พอใจจึงตามมาอย่างหลีกเลี่ยงได้ยาก 

ประเด็นการล้มป่วยจนครอบครัวต้องรับกลับไปเลี้ยงดูก็อาจสื่อถึงความไม่ลงรอยกันของบุคคลทั้งสอง จนฝ่ายหนึ่ง  
ถึงขั้นยอมทิ้งศักดิ์ศรีกลับไปอยู่บ้านพร้อมหน้าพร้อมตากับบิดามารดาและพี่น้องตน หรือนางจะเป็นเมียแต่งที่ผู้เป็นสามี   
ไม่ได้ใส่ใจ รักใคร่ เสน่หา จนเกิดความเครียดสะสม เพราะต้องทนทุกข์อยู่กับคนที่ไม่ได้รักตน เป็นเหตุให้ล้มหมอนนอนเสื่อ  
เนื่องจากนางหลูซื่อแต่งเข้าบ้านตระกูลหลี่ในปี ค.ศ.  826 ซึ่งนางจังซื่อเหนียงใช้ชีวิตร่วมกับหลี่ซีว์ตั้งแต่ปี ค.ศ.  821 แล้ว 
กล่าวคือ นางจังซื่อเหนียงอยู่กินกับหลี่ซีว์ก่อนที่จะสมรสกับนางหลูซื่อถึง 5 ปี จนน่าเชื่อว่าความรักที่หลี่ซีว์มอบให้กับนาง  
จังซื่อเหนียง เป็นชนวนรอยร้าวและแผลในใจของนางหลูซื่อมาโดยตลอด ซึ่งหากเป็นตามนั้นจริง แสดงว่านางหลูซื่อก็ไม่คิด
จะสู้คน ยอมเป็นฝ่ายถอยออกจากครอบครัวตระกูลหลี่  

สิ่งอย่างหนึ่งที่สะท้อนมาจากแผ่นป้ายหน้าสุสานของนางจังซื่อเหนียงคือ สถานะของเมียน้อยไม่สามารถปรับเปลี่ยน
เป็นเมียหลวงได้ (Tao Yi & Ming Xin, 1994: 292) แม้สามีจะหลงรักมากเพียงใดก็ตาม ซึ่ง “เมียหลวง” หรือ “เมียแต่ง” 
คือผู้ที่บิดามารดาเป็นผู้เลือก ซึ่งไม่จำเป็นต้องเป็นเมียคนแรกของผู้เป็นสามี แต่เป็นเมียที่ผู้ใหญ่สองฝ่ายยอมรับในสถานะของ
กันและกัน ที่จะเกี่ยวดองกันเป็นญาติ ผ่านขั้นตอนการสู่ขอที่ถูกต้อง อย่างไรก็ดี “เมียหลวง” ก็ไม่ใช่ภรรยาผู้ที่มัดใจสามตีน
อย่างอยู่หมัดเสมอไป เพราะฝ่ายชายมักหลงใหลในสตรีที่รูปลักษณ์งาม เพียบพร้อมด้วยความสามารถหลายด้าน ซึ่งการเขียน
พรรณาเรื่องราวของจื่อกูในสมัยราชวงศ์ถังก็เป็นไปในลักษณะดังกล่าว 

จากหนังสือสื่อจี้《史记》ตอนพระนางหลี่ว์ไท่โฮ่ว (吕太后) มีการบันทึกเรื่องราวเกี่ยวกับความตายของเถาชีจี  
(陶戚姬) ไว้ว่า 

พระนางหลี่ว์โฮ่ว  (吕后) เป็นภรรยาของพระเจ้าฮั่นเกาจู่ (汉高祖) แต่ครั้งยังไม่ได้สถาปนาตนเป็นใหญ่   
มีบุตรธิดาด้วยกัน 2 พระองค์ คือ พระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้ (孝惠帝) กับองค์หญิงหลู่หยวน (鲁元公主) 

ครั้นสมัยที่ฮั่นเกาจู่ดำรงพระยศเป็นฮั่นหวัง (汉王) ได้เอานางเถาชีจี (陶戚姬) มาเป็นเมีย พระองค์มี  
ความชื่นชอบ ใคร่หลงนางเถาชีจีอย่างมาก มีบุตรด้วยกันหนึ่งคน นามว่า หรูอี้ (如意) ได้รับการสถาปนาดำรงพระยศ
เป็น เจ้าอิ่นหวัง (赵隐王) ด้วยนิสัยของพระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้เป็นคนอ่อนไหว มีจิตเมตตา พระเจ้าฮ่ันเกาจู่จึงตรัสขึ้นว่า 
“ไม่เหมือนเรา” อยากปลดออกจากตำแหน่งรัชทายาท ด้วยประสงค์จะแต่งตั้งหรูอี้ บุตรของนางเถาชีจีขึ้นแทน 
เพราะรู้สึกว่า “หรูอี้เหมือนเรา” 



 

17 
 

นางเถาชีจีได้รับความโปรดปรานจากพระเจ้าฮ่ันเกาจู่อย่างมาก จึงให้ร่วมเดินทางไปยังดินแดนกวนตง (关东) 
อยู่บ่อยๆ ครั้งหนึ่ง นางเถาชีจีได้ร่ำไห้ร้องขอต่อพระเจ้าฮ่ันเกาจู่ ให้ทรงโปรดเกล้าฯ แต่งตั้งหรูอ้ีบุตรของตนขึ้นดำรง
ตำแหน่งองค์รัชทายาท 

สืบเนื่องด้วยพระนางหลี่ว์โฮ่วอายุมาก จึงไม่ได้ตามเสด็จไปยังพื้นที่ต่างๆ ทำให้ความสัมพันธ์ระหว่าง      
พระเจ้าฮ่ันเกาจู่กับพระนางหลี่ว์โฮ่วค่อนข้างห่างเหิน 

ครั้นสมัยหรูอี้ดำรงตำแหน่ง เจ้าอิ่นหวังก็มักปฏิบัติหน้าที่ต่างๆ แทนองค์รัชทายาท อย่างไรก็ตาม ตำแหน่ง
รัชทายาทหาได้ถูกสับเปลี่ยนไม่ เนื่องด้วยมีกลุ่มขุนนางที่ออกมาคัดค้าน 

เดือน 4 ปีที่ 12 พระเจ้าฮั่นเกาจู่เสด็จสวรรคต ณ พระตำหนักฉังเล่อกง (长乐宫) องค์รัชทายาทขึ้นเสวย
ราชสมบัติ ด้วยที่พระนางหลี่ว์โฮ่วแค้นเคืองนางชีฟูเหริน (戚夫人)3 กับเจ้าอิ่นหวังมากที่สุด จึงมีรับสั่งให้นำตัวนาง 
ชีฟูเหรินมาขังที่ตำหนักหย่งเซี่ยงกง (永巷宫) และเรียกตัวเจ้าอิ่นหวังให้รีบเดินทางมาเข้าเฝ้าฯ ที่เมืองหลวง 

พระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้ผู้ทรงเมตตาก็รู้ได้ทันทีว่าพระพันปีทรงโกรธแค้นแม่ลูกคู่นี้ ต้องสังประหารเป็นแน่แท้ จึง
เสด็จออกไปรับเจ้าอิ่นหวังเข้าเมืองด้วยพระองค์เอง และอยู่กับเจ้าอิ่นหวังตลอด ไม่ให้คลาดสายตา ทำให้พระพันปี
ยากท่ีจะสั่งการให้คนลงมือสังหาร 

กระทั่งในเดือน 12 ปีที่ 1 แห่งสมัยพระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้ ขณะที่พระองค์เสด็จออกไปล่าสัตว์ตั้งแต่ฟ้ายังไม่รุ่ง 
ด้วยเจ้าอิ่นหวังพระชนม์ยังเยาว์ จึงไม่ได้ตามเสด็จ เพราะนอนหลับไม่ยังตื่น พระพันปีจึงสบโอกาส สั่งให้คนนำยาพิษ
ให้เจ้าอิ่นหวังดื่ม หลังจากฟ้าสาง พระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้ได้เสด็จกลับเข้าวัง เจ้าอิ่นหวังก็สิ้นลมหายใจไปแล้ว นอกจากนี้ 
พระพันปียังสั่งคนไปจัดการกับนางเถาชีจี ด้วยการตัดแขนตัดขา ควักลูกตา ลนไฟที่ใบหู จับกรอกยาพิษให้เป็นใบ้ 
และนำตัวไปทิ้งที่เล้าหมู  

หลายวันผ่านไป พระพันปีเรียกพระเจ้าเซี่ยวฮุ่ยตี้ให้ไปทอดพระเนตร “คนหมู” (人彘) เมื่อพระองค์ทราบ
ความจริงว่า “คนหมู” คือนางเถาชีจีก็ทรงเสียพระทัย ร้องไห้อย่างหนัก ทำให้มีอาการประชวร บรรทมบนเตียงเป็นปี 
จากนั้นเป็นต้นมาพระองค์ก็ทรงไม่สนพระทัยในกิจการบ้านเมือง วันๆ เสพสุรา (Sima Qian, 1963: 395-412)  

 ความแค้นที่ฝังใจของพระนางหลี่ว์โฮ่วมีมาแต่ครั้งที่พระเจ้าฮั่นเกาจู่หลงใหลนางเถาชีจีจนหัวปักหัวปำ หลังจาก     
ฮ่ันเกาจู่สิ้นพระชนม์ ดำรงพระยศเป็นพระพันปีหลี่ว์ เวลาของการชำระหนี้แค้นจึงเกิดขึ้น ซึ่งเหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์นี้มี
จุดเหมือนกับตำนานของจื่อกูตรงที่ภรรยาหลวงหาวิธีปลิดชีพภรรยาน้อย อันมาจากความหึงหวง ทำให้นักวิชาการบางส่วน
เชื่อว่า เหตุการณ์ดังกล่าวอาจสืบเนื่อง เชื่อมโยง หรืออาจถึงขั้นเป็นต้นเค้าเรื่อง “จื่อกู” ในฐานะ “เทพเจ้าห้องส้วม” ที่เล่าขาน
มาตั้งแต่ในสมัยราชวงศ์หมิงแล้ว (Ni Haoshi, 2013: 87; Shen Pingshan, 1987: 130; Wang Jinglin & Xu Tao, 1992: 
302) กล่าวคือ เป็นการเชื่อมโยงระหว่าง “จื่อกู” กับ “นางชีฟูเหริน” เข้าไว้ด้วยกัน ด้วยเพราะเสียง “จื่อ” (紫) กับ “ชี” (戚) 
คล้ายกัน จนนำไปสู่การเข้าใจผิดว่า “ชีฟูเหริน” (戚夫人) หรือ “เถาชีจี” (陶戚姬) คือเทพห้องส้วม 
 เราต้องไม่ลืมว่า นิสัยของนางชีฟูเหรินเป็นคนมักใหญ่ใฝ่สูง ทะเยอทะยานเกินตัว แสดงบทร้องขอให้บุตรชายของ
นางได้เป็นใหญ่ หากมองในฐานะแม่ นางกำลังแสดงออกถึงความรักที่มีต่อบุตร หวงใยบุตร อยากให้บุตรได้เจริญก้าวหน้า  
แต่หากมองในมุมการแก่งแย่งชิงดี นางคือสตรีผู้มากด้วยมารยาสาไถย เอาประโยชน์ของตนเป็นที่ตั้ง ไม่คิดถึงจิตใจของผู้อ่ืน 
ผิดหลักจารีตที่ดีงามเรื่องการสืบทอดราชบัลลังก์ จนในที่สุดก็ต้องแพ้ภัยตัวเอง อันมาจากความโลภเข้าครอบงำ 
 การตายที่เล้าหมูของนางชีฟูเหรินคงเป็นได้เพียง “ผี” ตัวหนึ่ง ขาดคุณสมบัติที่เพียบพร้อมหลายประการ ยากจะได้รับ 

 
3 หมายถึงนางเถาชีจ ี(陶戚姬) 



 

18 
 

การยกย่องเป็นเทพเจ้า แตกต่างจากตำนานเรื่องเล่าของจื่อกูที่พัฒนาไปในทิศทางในแง่ดีมากกว่าแง่ร้าย กล่าวคือ ช่วยสรา้ง
ภาพลักษณ์ให้นางเป็นผู้เพียบพร้อมด้วยรูปลักษณ์ มีจิตใจที่ดีงาม จริยา มารยาท และความประพฤติชวนให้ฝ่ายชาย คลั่งไคล้ 
หลงใหล แถมยังมีสติปัญญาที่แหลมคมอีกด้วย ซึ่งประเด็นการถูกทารุณกรรมจนถึงขึ้นสิ้นใจตายช่วยส่งถ่ายความน่าเวทนา 
ความน่าสงสารได้อย่างกินใจ จนผู้คนเกิดความรู้สึกสังเวชสลดใจในชะตากรรมของจื่อกูมากกว่าชีฟูเหริน 
 การที่เมียน้อยถูกเมียหลวงกดขี่ ทำร้ายร่างกายเป็นสิ่งที่สังคมไม่ชอบ แต่บทลงโทษก็ไม่หนัก โดยพิจารณาจาก
กฎหมายในสมัยราชวงศ์ถังที่มีใจความดังนี้  

เจ้าบ้าน (สามี) หากทำร้ายทุบตีภรรยาหลวงจะรับโทษเบากว่าที่ไปทำร้ายคนอื่น 2 เท่า หากทำร้ายทุบตี
ภรรยาน้อยไม่ถึงขั้นกระดูกหักก็ไม่จำเป็นต้องรับโทษ หากถึงขั้นกระดูกหักจะรับโทษเบากว่าไปทำร้ายทุบตีภรรยาหลวง 
2 เท่า ซึ่งก็คือเบากว่าไปทำร้ายบุคคลทั่วไป 4 เท่า ถ้าเจ้าบ้านฆ่าภรรยาหลวงจะรับโทษเท่ากับการไปฆ่าผู้อ่ืน แต่ถ้า
ฆ่าภรรยาน้อยจะเบากว่าไปฆ่าผู้อื่น 2 เท่า (Zhu Ruikai, 1999: 274)  

บทลงโทษที่ไร้ความเท่าเทียมในยุคโบราณช่วยให้เข้าใจถึงฐานะทางสังคมของผู ้เป็นเมียน้อยที ่มักกลายเป็น
ผู้ถูกกระทำอยู่เสมอๆ และเราก็คงไม่อาจปฏิเสธได้ว่าปัญหาความรุนแรงในครอบครัวส่วนหนึ่งเกิดจากบทโทษท่ีไม่เท่าเทียมกัน 
กล่าวคือ หากผู้เป็นเมียหลวงอารมณ์ไม่ดี ลงมือทำร้ายทุบตีผู้อยู่ในสถานะเมียน้อย เขาได้รับโทษเทียบเท่ากับผู้เป็นเจ้าบ้าน 
(สามี) เพราะผู้เป็นเมียหลวงดำรงสถานะในครัวเรือนเท่ากับผู้เป็นสามี ดังนั้นเมื่อได้ลงมือฆ่าหรือสั่งให้คนให้ไปฆ่าผู้เป็นเมียน้อย
ก็รับโทษที่เบากว่าไปฆ่าบุคคลทั่วไปถึง 2 เท่า ซึ่งคงไม่ถึงขั้นต้องประหารชีวิต ให้ตายตามกันไป 

ด้วยเหตุนี้เอง เรื่องราวเกี่ยวกับการทำร้ายร่างกายจนถึงขั้นลงมือสังหารเมียน้อยจากฝีมือผู้ที่เป็นเมียหลวงจึงเกิดขึ้น 
อยู่บ่อยๆ เป็นภาพที่ฉายซ้ำไปซ้ำมาของสังคม นำมาสู่การจดบันทึกเขียนเล่าถึงปัญหาดังกล่าว ซึ่งไม่ว่าตำนานเรื่องเล่าของ 
“เทพห้องส้วม” ที่ชื่อ “จื่อกู” ในสมัยราชวงศ์เหนือ-ใต้ หรือจะอยู่ในชื่อ “เหอเม่ย” ในสมัยราชวงศ์ถัง ต่างเลี่ยงไม่กล่าวถึง
การได้รับโทษของผู้เป็นเมียหลวง ด้วยเหตุเพราะทางการไม่รู้ หรือช่วยกันปกปิดมิให้ทางการรู้ ทั้งๆ ที่สามีของเหอเม่ยเองก็
คือข้าราชการ มันยิ่งสะท้อนถึงความเจ็บปวด ความชอกช้ำของผู้เป็นเมียน้อย ตกอยู่ในฐานะเบี้ยล่างของเมียแต่ง แต่ทำหน้าที่
ร่วมหลับนอนกับเจ้าของบ้านเหมือนกับเมียแต่ง เป็นการมองค่าของผู้เป็นเมียน้อยอย่างต่ำต้อยทางสังคม 
 หากพิจารณาข้อความจากหนังสือเสี ่ยนอี้ลู่สมัยราชวงศ์ถัง ที่ต่อมาถูกคัดลอกอยู่ในหนังสือทงสูเปียนของตี๋เฮ่า    
สมัยราชวงศ์ชิง ความตอนหนึ่งเขียนบอกว่า ผู้คนสมัยนั้นเรียกเทพห้องส้วมว่า “ซานกู” (三姑) ซึ่งคำว่า “ซาน” หมายถึง 
“สาม” ส่วน “กู” ในที่นี้เป็นคำที่ใช้เรียกสตรีทั่วไป เมื่อรวมแล้วจะหมายถึง “สตรีคนที่ 3”  

เราไม่ทราบแน่ชัดว่า เหอเม่ยในฐานะเทพห้องส้วมที่เล่าขานในยุคราชวงศ์ถังมีพี่น้องรวมทั้งหมดกี่คน แต่ชี้ชวนให้
เชื่อว่า ท่านมิใช่บุตร “คนแรก” หรือบุตร “คนโต” ในครอบครัว หากอยู่ในลำดับที่ 3 ก็เป็นได้ อย่างไรก็ตาม ยังอาจสื่อถึง
การเป็นภรรยาคนที่ 3 ได้ด้วย กล่าวคือ ครอบครัวของชนชั้นสูงตั้งแต่สมัยราชวงศ์เว่ยจิ้นเรื่อยมา ฝ่ายชายนิยมมีภรรยาน้อย
หลายคน กล่าวคือ กฎหมายในสมัยราชวงศ์จิ้นอนุญาตให้ผู้ดำรงตำแหน่งโหวหวัง (侯王) มีภรรยาน้อยได้ 8 คน ตำแหน่งจวิ้นหวัง 
(郡王) มีภรรยาน้อยได้ 6 คน ขุนนางชั้นยศที่ 1 และ 2 มีภรรยาน้อยได้ 4 คน ขุนนางชั้นยศที่ 3 และ 4 มีภรรยาน้อยได้ 3 คน 
ขุนนางชั้นยศที่ 5 และ 6 มีภรรยาน้อยได้ 2 คน ขุนนางชั้นยศที่ 7 และ 8 มีภรรยาน้อยได้ 1 คน แต่ในความเป็นจริง
ครอบครัวที่ฐานะดีล้วนมีค่านิยมที่เลี้ยงดูภรรยาน้อยหลายคนเช่นกัน (Chang Jianhua, 2020: 192-194) นอกจากนี้ ด้วย
ปัญหาเกิดจากความวุ่ยวายทางการเมือง เพศชายเสียชีวิตกลางสนามรบจำนวนมาก ดังนั้นเพื่อให้สตรีได้รับการเลี้ยงดู จึงเกิด
ข้ออนุญาตดังกล่าวขึ้น หรือจะด้วยเพราะสตรีถูกจับไปเป็นทาสเพื่อสนองกิเลสตัณหาของฝ่ายชายก็พบอยู่ไม่น้อย (Bao Jialin, 
1995: 65-66) จนกลายเป็นค่านิยมทางสังคมที่ฝ่ายชายจะมีภรรยาหลายคน เป็นเหตุให้มีความคิดที่ว่า “ซานกู” คำนี้คงหมายถึง  



 

19 
 

“ภรรยาคนที่ 3” โดยเป็นคำที่ใช้เรียกกันภายในครอบครัว สื่อถึงลำดับของผู้เป็นภรรยา เพราะตำนานจื่อกูบอกไว้ว่า สามีของ
เหอเม่ยดำรงตำแหน่งเจ้าเมืองโซ่วหยัง ท่านมีชั้นยศสูง ย่อมอาจมีภรรยาได้หลายคน จึงชวนเชื่อว่า “เทพห้องส้วม” ในที่นี้
อาจเป็นเมียคนที่สามก็เป็นได้  

อนึ่ง หนังสือเสี่ยนอี้ลู่ สำนวนแรกของเฉินเย่าเหวินสมัยราชวงศ์หมิง อ้างถึงปีรัชศกฉุ่ยก่งที่ 3 (ค.ศ. 687) ซึ่งเป็น
ช่วงเวลาที่บ้านเมืองอยู่ภายใต้อำนาจการควบคุมของพระนางอู๋เจ๋อเทียน (武则天) หรือบูเช็กเทียน พระองค์เคยได้รับ
พระราชทานฉายาว่า “เม่ย” (媚) จากจักรพรรดิถังไท่จง (唐太宗) ซึ่งตรงกับชื่อของเทพห้องส้วมที่แพร่หลายในยุคนั้น      
ที่บอกว่า แซ่เหอ นามเม่ย จะเป็นได้หรือไม่ว่า ภาพลักษณ์ของเมียน้อยในฐานะเทพห้องส้วมส่วนหนึ่งรับมาจากเรื่องเล่าที่
เกี่ยวกับอู๋เจ๋อเทียน เพราะตัวของพระนางคือเมียน้อย เราเห็นได้จากหนังสือเฉาเหยี่ยเฉียนไจ่《朝野佥载》ของจังจั๋ว (张鷟) 
ผู้อยู่ร่วมสมัยกับพระนางอู๋เจ๋อเทียน บันทึกปรากฏการณ์ทางสังคมว่า “หลังรัชศกหย่งฮุย (永徽) ใต้หล้าต่างร้อง ‘เพลงอู่เม่ย
เหนียง’ (武媚娘歌) จากนั้นพระนางได้รับสถาปนาเป็นฮองเฮา (皇后)” (Zhang Zhuo & Fan Shu, 2012: 12) จะเห็นได้
ว่า เรื่องราวของพระนางอู๋เจ๋อเทียนเป็นประเด็นที่ผู้คนให้ความสนใจ 
 วิถีชีวิตของเมียน้อยในสังคมปิตาธิปไตยอยู่อย่างไม่สบาย ด้วยระเบียบแบบแผนและกฎจารีตที่กดทับ หลายปัจจัย  
ทำให้เขาถูกกระทำอย่างไม่เป็นธรรม ตำนานเรื่องเล่าเกี่ยวกับเทพห้องส้วมถูกเขียนขึ้นในช่วงสังคมบิดเบี้ยว เมียหลวงชอบใช้
อำนาจไปในทางที่ผิด มองเมียน้อยในฐานะคู่ขัดแย้ง ทำให้ชะตากรรมของเมียน้อยเป็นไปอย่างยากลำบาก น่าสงสาร  

ตำนานเรื่องเล่าที่เกี่ยวกับ “เทพห้องส้วม” ในคติความเชื่อของชาวจีนปรุงแต่งจากมุมมอง “หญิงผู้น่าสงสาร” ไปสู่ 
“เทพสตรี” อันเป็นแนวทางของคติชนวิทยา (Liu Qin, 2021: 176) กล่าวคือ ใช้ภาพลักษณ์ของเมียน้อยที่ต่ำต้อย แต่มีจิตใจ
ที่ดีงาม เพียบพร้อมด้วยปัญญา ชำนาญเรื่องงานบ้าน มาดึงอารมณ์ของผู้ฟังหรือผู้อ่านให้เกิดความรู้สึกสงสาร ดังนั้นเรื่องดังกล่าว
คงมีวัตถุประสงค์เพ่ือใช้สั่งสอนผู้เป็นเมียหลวงให้เกิดความเมตตา ให้มีความเอ้ืออาทรต่อผู้เป็นเมียน้อย เพราะชะตากรรมของ
เธอย่ำแย่มากพอแล้ว  

คติชนคือสิ่งที่เกี่ยวข้องหรือสืบเนื่องกับมนุษย์โดยตรง อันเกิดจากความเข้าใจ ความคิด ความเชื่อ ความมุ่งหวัง และ
ความต้องการต่างๆ ของกลุ่มคนกลุ่มหนึ่งในสังคม ในช่วงเวลาใดเวลาหนึ่ง ดังนั้นคติชนจึงพอจะช่วยเราเข้าใจในวัฒนธรรม
ทางสังคมนั้นๆ ของช่วงเวลานั้นๆ แม้ว่าจะไม่ครบถ้วนหรือครอบคลุมทุกประเด็นก็ตาม (Zhang Zichen, 1995: 45) ซึ่ง
พัฒนาการของ “ผีเมียน้อย” ในวัฒนธรรมจีนที่ช่างดูรันทด น่าสงสาร ก็เนื่องมาจากบทบาทหน้าที่หรือสถานะของพวกเขาใน
ตอนที่ยังมีชีวิตอยู่ที่ต่ำต้อย ไม่เสมอภาค จึงมักเป็นเบี้ยล่างและถูกกดข่ีทางสังคม 
 

สรุป 
ปมปัญหาความรุนแรงภายในครอบครัวสังคมจีนอย่างหนึ่ง ที่ผูกโยงถึงความหึงหวง ความอิจฉาริษยาระหว่างเมียหลวง

กับเมียน้อยอันเกิดจากฝ่ายชายผู้ซึ่งเป็นสามีมอบความรัก ความเอ็นดูที่ไม่เท่ากัน เนื่องด้วยสถานะทางสังคมของเมียหลวงที่
สูงกว่าเมียน้อย จึงนำไปสู่การกดทับ ข่มเหง กลั่นแกล้งกันต่างๆ นานา ที่มีฝ่ายเมียหลวงคือ “ผู้กระทำ” ส่วนฝ่ายเมียน้อยคือ 
“ผู้ถูกกระทำ”  
 การตกอยู่ในฐานะ “เมียน้อย” หรือ “เมียรอง” เป็นบาดแผลของสตรีทั่วไป แต่พวกเขาต่างน้อมยอมรับในชะตากรรม
ของตน เพราะการมีสามีในสังคมจีนยุคจารีตถือว่าดีกว่าอยู่ตัวคนเดียว โดยเฉพาะผู้ที่ฐานะทางบ้านยากจน เพราะอย่างน้อยก็
มีข้าวปลารับประทาน แม้จะถูกรังเกียจเดียดฉันท์จากเมียหลวงก็ตาม 
 ตำนานเรื่องเล่าเกี่ยวกับ “จื่อกู” ในฐานะ “เทพห้องส้วม” เป็นภาพสะท้อนหนึ่งที่ทำให้เราเห็นความโหดร้ายทารุณ
ของสตรีที่กระทำต่อเพศเดียวกัน สถานะของจื่อกูเปลี่ยนจาก “เมียน้อย” สู่ “ผีเมียน้อย” กระทั่งถึง “เทพธิดา” เกิดจาก 
มุมมองจากความสงสารเป็นหลัก อย่างไรก็ดี เรื่องนี้คงบอกกล่าวกับเราว่า เทพเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ไม่ได้ผูกติดกับสถานะ   
ทางสังคมที่สูงต่ำ แต่เก่ียวโยงกับจิตใจที่ดีงามของบุคคลเหล่านั้น ทั้งตอนที่มีชีวิตอยู่และหลังสิ้นลมหายใจ 



 

20 
 

 การเล่าเรื่อง การปรุงแต่งและการแพร่กระจายของตำนานต่างๆ ล้วนเกิดจากการสมยอมกันระหว่าง “ผู้เล่า” กับ 
“ผู้ฟัง” ที่มีแนวคิดเดียวกันหรือสอดคล้องในทิศทางที่คล้ายคลึงกัน ยุคราชวงศ์เหนือ-ใต้ เหตุการณ์การฆ่าหมกส้วม ฆาตกรรม
อำพรางศพในห้องส้วมคงมีอยู่หลายกรณี จื่อกูอาจเป็นตัวละครที่ถูกสมมติขึ้นเพ่ือบ่งบอกถึงความผิดปกติของสังคม หรือความ
เลวร้ายทางสังคม ส่วนเนื้อความที่แฝงด้วยอิทธิปาฏิหาริย์ รวมถึงการละเล่นผีจื่อกูในค่ำคืนของวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 1 ตามปี
ปฏิทินจันทรคติจีน เพ่ือสอบถามปัญหาเรื่องภัยจากแมลงที่มีผลกระทบต่อการปลูกหม่อนเลี้ยงไหมที่กำลังจะเกิดขึ้น อาจสื่อถึง
เทพห้องส้วมประทานพรด้านนี้ ซึ่งเป็นการสร้างคุณค่า เป็นการมอบหมายหน้าที่ให้กับสิ่งลี้ลับ เพื่อสร้างความน่าเกรงขาม 
นอกจากนี้ ตำนานเรื่องเล่าของจื่อกูในสำนวนต่างๆ ล้วนไม่กล่าวถึงความอิจฉาริษยาและความหึงหวงในตัวนางเลย อันเป็นมูล
ปัจจัยให้เรามองนางเป็นสตรีที่มีความน่าสงสาร เป็นผู้ที่โดนรังแก จนนางได้รับความเป็นธรรมจากสวรรค์ในเวลาต่อมา อย่างไร
ก็ตาม เราต่างล้วนมีความรู้สึกว่า “ส้วม” เป็นพื้นที่สกปรก ซึ่งทำให้ฝ่ายชายไม่คิดที่จะดำรงเป็นเทพเจ้าในที่แห่งนี้ กลับสร้าง
ตำนานของเมียน้อยมาแบกรับบทบาทหน้าที่นี้แทน คล้ายเป็นการกดทับอีกรูปแบบหนึ่งอย่างกลายๆ ได้ด้วย 
 อนึ่ง การสร้างเรื่องความเจ็บปวดของจื่อกูผ่านเสียงร่ำไห้เสียงสะอ้ืนมาจากทางห้องน้ำมีแต่ตั้งยุคแรกเริ่มของตำนาน 
(Sheng Wenqiang, 2022: 94-96) ช่วยให้เราเข้าใจและสงสารถึงหัวอกของความทุกข์ยากของเมียน้อยผู้โดนกระทำ ซึ่งไม่
ว่าจะผ่านยุคสมัยใด ภาพลักษณ์ดังกล่าวก็ยังคงสืบเนื่องต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
ภาษาไทย 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2562). หลุนอี่ว์: ขงจื่อสนทนา. โอเพ่น โซไซตี้. 
ภาษาจีน 
Bao Jialin 鲍家麟. (1995). 中国妇女史论集（四集）. 稻香出版社. 
Chang Jianhua 常建华. (2020). 中国古代女性婚姻家庭. 中国工人出版社. 
Chen Jiasui 陈佳穗. (2003). 宋代笔记小说中之“紫姑神”形象初探. 空大人文学报, -(12), 19-36. 
Chen Yaowen 陈耀文. (2007). 天中记（上册）. 广陵书社. 
Di Hao 翟灏. (2012). 通俗编. 东方出版社. 
Fang Xiangdong 方向东. (2019). 大戴礼记. 江苏人民出版社. 
Gao Lianjun 高连峻. (2002). 中国婚姻家庭史. 吉林教育出版社. 
Ge Zhaoguang 葛兆光. (2006). 古代中国文化讲义. 复旦大学出版社. 
Guo Zhong 郭忠. (2015). 看不见的正义. 中国政法大学出版社. 
Hong Mai 洪迈. (1981). 夷坚志. 中华书局. 
Jia Erqiang 贾二强. (2000). 神界鬼域：唐代民间信仰透视. 陕西人民教育出版社. 
Li Suping 李素平. (2004). 女神·女丹·女道. 宗教文化出版社. 
Li Xueqin 李学勤. (1999a). 毛诗正义. 北京大学出版社. 
Li Xueqin 李学勤. (1999b). 春秋公羊传注疏. 北京大学出版社. 
Liu Jingshu 刘敬叔. (1996). 异苑. 中华书局. 
Liu Qin 刘勤. (2021). 神圣与世俗之间：中国厕神信仰源流考. 生活·读书·新知三联书店. 
Liu Su 刘餗 & Li Zhao 李肇. (1999). 隋唐嘉话·唐国史补. 浙江古籍出版社. 
Liu Wendian 刘文典. (1989). 淮南鸿烈集解. 中华书局. 



 

21 
 

Liu Yuanru 刘苑如. (1999). 《异苑》中的怪异书写与谐谑精神研究：以陈郡谢氏家族的相关记载为主要线索. 
中国文哲研究集刊, (14), 51-92. 

Lu Xun 鲁迅. (1997). 古小说钩沉. 齐鲁书社. 
Ma Shutian 马书田. (1997). 中国冥界诸神. 团结出版社. 
Ni Haoshi 倪豪士. (2013). 王梦鸥教授学术讲座演讲集·2011. 国立政治大学中国文学系. 
Pei Ruiqin 裴瑞琴 & Wang Weiwei 王玮玮. (2008). 对民间文化紫姑神的初探. 民风, (6), 132-133. 
Pu Muzhou 浦慕州. (2023). 早期中国的鬼. 新星出版社. 
Qian Zhonglian 钱仲联. (2000). 中国文学大辞典. 上海辞书出版社. 
Shangwu yinshuguan cishu yanjiu zhongxin 商务印书馆辞书研究中心. (2000). 古今汉语词典. 商务印书馆. 
Shen Pingshan 沈平山. (1987). 中国神明概论. 新文丰出版股份有限公司. 
Sheng Wenqiang 盛文强. (2022). 逐妖书：僵尸、海怪、虎外婆……怪奇玄幻的百妖物语. 时报文化出版   

企业股份有限公司. 
Sima Qian 司马迁. (1963). 史记. 中华书局. 
Sun Xiao 孙晓. (2020). 中国婚姻史. 中国书籍出版社. 
Tao Yi 陶毅 & Ming Xin 明欣. (1994). 中国婚姻家庭制度史. 东方出版社. 
Tian Zuhai 田祖海. (1997). 论紫姑神的原型与类型. 湖北大学学报（哲学社会科学版）, (1), 42-46. 
Wan Junjie 万军杰. (2009). 唐代“妾”的丧葬问题. 魏晋南北朝隋唐史资料, (1), 186-200. 
Wang Dongming 王东明. (1993). 搜神记四种. 陕西旅游出版社. 
Wang Haigen 王海根. (2006). 古代汉语通假字大字典. 福建人民出版社. 
Wang Jinglin 王景琳 & Xu Tao 徐匋. (1992). 中国民间信仰风俗辞典. 中国文联出版社. 
Wang Yi 王逸. (2017). 楚辞章句. 上海古籍出版社. 
Wang Yueqing 王月清. (1998). 中国佛教善恶报应论初探. 南京大学学报（哲学·人文·社会科学版）, (1), 60-67. 
Wu Bingan 乌丙安. (2014). 中国民间信仰. 长春出版社. 
Xu Shen 许慎 & Duan Yucai 段玉裁. (1988). 说文解字注. 上海古籍出版社. 
Yang Fuquan 杨福泉. (1994). 灶与灶神. 学苑出版社. 
Yang Heming 杨合鸣. (2000). 通假字浅论. 武汉大学学报（人文社会科学版）, (1), 99-102. 
Yu Jiaxi 余嘉锡. (2015). 世说新语笺疏. 中华书局. 
Zhang Shiliang 张世亮 Zhong Zhaopeng et al. 钟肇鹏等. (2012). 春秋繁露. 中华书局. 
Zhang Tao 张涛 & Xiang Yongqin 项永琴. (2015). 婚姻史话. 社会科学文献出版社. 
Zhang Zichen 张紫晨. (1995). 中国民俗与民俗学. 南天书局. 
Zhang Zhuo 张鷟 & Fan Shu 范摅. (2012). 朝野佥载·云溪友议. 上海古籍出版社. 
Zhou Ming 周明. (2015). 释神校注. 巴蜀书社. 
Zhou Shaoliang 周绍良 & Zhao Chao 赵超. (2001). 唐代墓志彚编续集. 上海古籍出版社. 
Zhu Ruikai 祝瑞开. (1999). 中国婚姻家庭史. 学林出版社. 
Zhu Tianshun 朱天顺. (1993). 闽台民间天公信仰. 台湾研究集刊, (1), 56-67, 79. 


