
 

   

 

 
 

 

 

จาก “กวนซี” สู ่“กงสี”: การรวมกลุ่มของชาวจีนโพ้นทะเลภายใต้หลักความสัมพันธ์ทางสงัคม 
 

อุมา สินธุเศรษฐ* 
สาขาวิชาภาษาจีน คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎร์ธานี 

อีเมล: uma.sin@sru.ac.th 
 

รับบทความ: 19 มีนาคม 2568  แก้ไขบทความ: 19 มถิุนายน 2568   ตอบรับบทความ: 20 มถิุนายน 2568 

 

บทคัดย่อ : บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาภูมิหลังของกลุ่มกงสีจีนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ช่วงศตวรรษที่ 18-20 
โดยมุ่งอภิปรายจากลักษณะ “กวนซี” (关系)  หรือ “ความสัมพันธ์” ของสมาชิกที่สะท้อนผ่านกลุ่มกงสี 3 รูปแบบ ได้แก่ กงสี
เหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวช่วงศตวรรษที่ 18-19 กงสีสมาคมลับ และกงสีตระกูล ผลการศึกษาพบว่า การรวมกลุ่มกงสี
เกิดขึ้นเพื่อผลประโยชน์ทางธุรกิจของชาวจีนโพ้นทะเล การรวมกลุ่มเกิดขึ้นภายใต้แนวคิดหลักความสัมพันธ์ทางสังคมตามหลัก
ปรัชญาขงจื่อ กลุ่มกงสีทั้ง 3 รูปแบบ สะท้อนให้เห็นหลักความสัมพันธ์ทางสังคมใน 3 ลักษณะ ดังนี้ กงสีเหมืองทองคำบนเกาะ
บอร์เนียวสะท้อนให้เห็นคู่ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง กงสีสมาคมลับสะท้อนให้เห็นถึงคู่ความสัมพันธ์
ระหว่างพี่กับน้อง และกงสีตระกูลสะท้อนให้เห็นคู่ความสัมพันธ์ระหว่างพ่อกับลูกชาย ความสัมพันธ์ทางสังคมแบบมีลำดับชั้น
นำไปสู่การจัดระเบียบการบริหารงานภายในกงสี สมาชิกในกงสีเกิดความปรองดองสมานฉันท์กัน การรวมกลุ่มของผู้คนจำนวน
มากที่มาจากเงื่อนไข “กวนซี” ในรูปแบบ “กงสี” ถือเป็นอีกหนึ่งปัจจัยสำคัญที่สร้างความแข็งแกร่งให้แก่กลุ่มธุรกิจของชาวจีน
โพ้นทะเลในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ตั้งแต่อดีตจวบจนปัจจุบัน 
   

คำสำคัญ : กวนซี; กงสี; ชาวจีนโพ้นทะเล; หลักความสัมพันธ์ทางสังคม 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
* Corresponding author 
E-mail address: uma.sin@sru.ac.th 



 

170 
 

 

From “Guanxi” to “Kongsi”: The Gathering of  
the Overseas Chinese under Social Relationships 

 
Uma Sinthuset 

Chinese Language, Faculty of Humanities and Social Science, Suratthani Rajabhat University  
E-Mail: uma.sin@sru.ac.th 

 

Received: 19th March 2025   Revised: 19th June 2025   Accepted: 20th June 2025 

 

Abstract: This academic article aims to study the background of the “kongsi” of the Chinese in Southeast 
Asia from the eighteenth to the twentieth centuries by discussing the patterns of “guanxi” (关系), or 
“relations”, of the members as reflected in the three groups of the kongsi, including the gold mining 
kongsis in Borneo during the eighteenth to the nineteenth centuries, the secret society kongsis, and the 
clan kongsis. It found that the Chinese kongsis were established for economic purposes of the overseas 
Chinese. They formed the kongsi under the fundamental principle of social arrangements grounded in the 
Confucian philosophy. The three groups of the kongsi reflected the fundamental principle of social 
arrangements in three characteristics, as follows: those between ruler and subject as reflected in the gold 
mining kongsis in Borneo, elder brother and younger brother as reflected in the the secret society kongsis, 
and father and son as reflected in the clan kongsis. The hierarchical social relationships led to the 
systematic management within kongsis that had an effect on the members’ harmony. The formation of 
many people under the condition of “guanxi” in the characteristics of the “kongsi” was considered to be 
a key factor building the strength of the overseas Chinese business groups in Southeast Asia from the past 
to the present. 
 
Keywords: guanxi; kongsi; overseas Chinese; social relationships 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

171 
 

 

从“关系”到“公司”：人际关系思想下的海外华侨社团 

 

潘珈曦 

素叻他尼皇家大学人文与社会科学学院中文专业 

电子邮箱：uma.sin@sru.ac.th 

 

收稿日期：2025 年 03 月 19日    修回日期：2025 年 06 月 19日   接受日期：2025 年 06 月 20 日 

 

摘要：本文旨在研究 18 至 20 世纪东南亚华人华侨公司组织的形成背景，通过三种类型的公司剖

析成员之间的“关系”（guanxi）模式：18-19 世纪的西婆罗洲华人金矿公司、秘密会社公司和

宗族公司。研究发现，华人华侨建立公司组织主要基于经济目的，华人社团的形成是在孔子的人

际关系思想的影响下组建。这三种公司组织反映了三种人际关系思想：西婆罗洲华人金矿公司体

现了君臣关系，秘密会社公司体现了兄弟关系，宗族公司体现了父子关系。这种阶级关系不仅促

进了公司内部的系统化管理，也使得组织成员之间建立和谐的关系。自此以“关系”为纽带将众

人凝聚而成的“公司”成为东南亚华人商业集团力量的关键因素，从过去到现今仍未改变。 

 

关键词：关系；公司；海外华侨；人际关系 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

172 
 

 

บทนำ 
จีนเป็นชนชาติที่ยึดถือคติการรวมหมู่มาตั้งแต่โบราณกาล ไม่ว่าชาวจีนจะโยกย้ายไปตั้งถิ่นฐานอยู่ที่ไหนก็มักอยู่

ร่วมกันเป็นสังคมใหญ่ ดังจะเห็นได้ชุมชนชาวจีนที่มีอยู่ทั่วทุกมุมโลก เมื่อมีการรวมกลุ่มทางสังคมย่อมต้องมีโครงสร้างสังคม
และการจัดระเบียบทางสังคมเข้ามาเกี่ยวข้อง ชาวจีนจึงให้ความสำคัญอย่างมากกับ“กวนซี” (关系) แปลว่า “ความสัมพันธ์” 
ซึ่งหมายถึงความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคม ค่านิยมดังกล่าวถูกสั่งสมขึ้นด้วยอิทธิพลของปรัชญาขงจื่อที่มีเป้าหมายเพ่ือ
การจัดระเบียบสังคมมนุษย์ภายใต้กรอบความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์  เมื่อความสัมพันธ์ทางสังคมกลายไปเป็นส่วนหนึ่งของ
กิจกรรมทางเศรษฐกิจและระบบการผลิต จึงสะท้อนให้เห็นความเป็นสังคม “กวนซี” แบบจีนได้ชัดเจนยิ่งขึ้น โดยเฉพาะใน
กลุ่มชาวจีนที่อพยพไปตั้งถิ่นฐานทำมาหากินในดินแดนโพ้นทะเล ท่ามกลางสภาพแวดล้อมต่างถิ่นต่างวัฒนธรรม อีกทั้งยัง
ต้องเผชิญจากความกดดันจากเจ้าบ้านที่ตั้งถิ่นฐานถาวรอยู่ในพื้นที่มาก่อนแล้ว ชาวจีนโพ้นทะเลเลือกที่จะรวมกลุ่มชาวจีน
ด้วยกันเองเพื่อสร้างเครือข่ายและสะสมอำนาจทางเศรษฐกิจ จนสามารถสร้างบทบาทและอิทธิพลบนพื้นที่นอกมาตุภูมิ 
ร่องรอยของวัฒนธรรมการรวมกลุ่มของชาวจีนโพ้นทะเลยังคงปรากฏให้เห็นจวบจนปัจจุบันในรูปแบบของกลุ่มสมาคมต่าง ๆ 
ที่มีการแตกแขนงออกไปหลากรูปแบบและหลายวัตถุประสงค์มากขึ้น จุดเด่นของกลุ่มของชาวจีนโพ้นทะเลอยู่ที่การนำความ
ผูกพันทางอารมณ์ความรู้สึกมาสร้างสายสัมพันธ์ระหว่างคนกับคน รวมถึงระหว่างคนกับวัตถุ  เรียกว่า “ความผูกพันห้า
ประการ” (五缘) ประกอบด้วย ความผูกพันทางสายเลือด (亲缘) ความผูกพันทางถิ่นกำเนิด (地缘) ความผูกพันเรื่องสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ (神缘) ความผูกพันทางอาชีพ (业缘) และความผูกพันทางวัตถุ (物缘) “ความผูกพันห้าประการ” ถูกพูดถึงอย่าง
มากหลังจากช่วงการปฏิวัติวัฒนธรรม โดยนำมาใช้อธิบายวัฒนธรรมการรวมกลุ่มของชาวจีนโพ้นทะเล (Hu Kelin 胡克林, 
2007: 19) กลุ่มสมาคมต่าง ๆ ของชาวจีนโพ้นทะเลจึงก่อตั้งขึ้นภายใต้ความสัมพันธ์ทางสังคมอันเหนียวแน่นของชาวจีน
ด้วยกัน โดยมีความผูกพันทางสายเลือดและความผูกพันทางถิ่นกำเนิดเป็นพื้นฐานสำคัญในการรวมกลุ่มทางสังคม 

ชาวจีนที่อพยพมาตั้งถิ่นฐานในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้โดยส่วนใหญ่มาจากพื้นที่ชนบททางตอนใต้ของจีน ได้แก่ 
กวางตุ้ง (广东) และฮกเกี้ยน (福建) ด้วยเพราะเป็นพื้นที่ชนบทห่างไกลจากการดูแลของภาครัฐส่วนกลาง ชาวจีนจึงใช้
วิธีการอาศัยร่วมกันเป็นชุมชนเครือญาติขนาดใหญ่ มีการช่วยเหลือพึ่งพาซึ่งกันและกันเองภายในชุมชน เมื่ออพยพมาตั้งถิ่น
นอกมาตุภูมิ ชาวจีนกลุ่มนี้ก็ยังคงไม่ได้รับสิทธิการคุ้มครองนอกราชอาณาจักรจากราชสำนักของจีน วัฒนธรรมการรวมกลุ่ม
จึงถูกนำมาใช้สืบต่อในดินแดนโพ้นทะเล ดังจะเห็นได้จากการรวมกลุ่มทางสังคมที่ เรียกว่า “กงสี” (Kongsi) คำว่า “กงสี”   
มาจากการออกเสียงสำเนียงจีนฮกเกี้ยนของคำว่า “กงซือ” (公司) ในสำเนียงภาษาจีนกลาง โดยถือเป็นการรวมกลุ่มของ  
ชาวจีนโพ้นทะเลที่เกิดข้ึนในยุคเริ่มแรกของการเข้ามาตั้งถิ่นฐานในดินแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ด้วยวัตถุประสงค์หลักเพ่ือ
ดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจ การมีวัฒนธรรมเฉพาะถิ่นร่วมกันของสมาชิกในกลุ่มกงสียังช่วยตอบสนองในด้านพิธีกรรมและ
ความเชื่อที่ชาวจีนปฏิบัติสืบทอดกันมา เช่น การบูชาเทพเจ้าและบรรพบุรุษ ขนบธรรมเนียมดั้งเดิม เป็นต้น อย่างไรก็ดี     
การรวมกลุ่มภายใต้ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลนั้นไม่ได้ปรากฏในรูปแบบของกลุ่ม “กงสี” เพียงอย่างเดียว แต่ยังมีการใช้
นามอื่น ๆ ห้อยท้ายชื่อกลุ่มชาวจีนโพ้นทะเล อาทิเช่น ฮุ่ย (会) ฮุ่ยก่วน (会馆) จยาก่วน (家馆) ถัง (堂) จงฉือ (宗祠) เป็น
ต้น แต่ละชื่อถูกใช้แตกต่างกันไปตามยุคสมัยและรูปแบบของกลุ่มนั้น ๆ บ้างก็เคยใช้อดีตและถูกเลิกใช้ไป เช่น ฮุ่ย  (会) บ้าง
ก็เพิ่งปรากฏในยุคหลัง เช่น ฮุ่ยก่วน (会馆) แตกต่างจาก “กงสี” (公司) ที่ปรากฏร่องรอยการใช้งานคำดังกล่าวมาจนถึง
ปัจจุบัน แม้แต่ประเทศไทยซึ่งไม่ใช่ชนชาติต้นกำเนิดของวัฒนธรรมการรวมกลุ่มกงสียังพบว่ามีการใช้คำนี้อย่างแพร่หลายใน
ฐานะคำยืมภาษาจีนอีกด้วย แสดงให้เห็นถึงอิทธิพลของกลุ่มกงสีของชาวจีนที่แผ่ขยายมาถึงประเทศไทย 

ในขณะเดียวกัน หากเขียนคำว่า “กงสี” ด้วยตัวอักษรจีนจะได้ว่า“公司”แปลเป็นภาษาไทยว่า “บริษัท” แสดงให้
เห็นว่า กงสีอาจมีรูปแบบหรือโครงสร้างกลุ่มที่เป็นไปในบริบทเดียวกับโครงสร้างของบริษัท หากเป็นเช่นนั้น ชาวจีนโพ้นทะเล 



 

173 
 

 
นำความเป็นสังคม “กวนซี” มาใช้บริหารจัดการโครงสร้างกลุ่มแบบบริษัทได้อย่างไร  บทความนี้จึงมุ่งศึกษาภูมิหลัง         
การรวมกลุ่มของชาวจีนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ใช้ชื่อ “กงสี” (公司；Kongsi) ช่วงศตวรรษที่ 18-20 เป็นหลัก เพ่ือ
สะท้อนภาพลักษณะความสัมพันธ์ทางสังคม หรือ “กวนซี” ของสมาชิกในกลุ่มจากกลุ่มกงสีในแต่ละรูปแบบ องค์ความรู้นี้จะ
ช่วยเข้าใจวิถีของชาวจีนโพ้นทะเลในหลากหลายแง่มุม ไม่ว่าจะเป็น ประวัติศาสตร์ เศรษฐกิจ ปรัชญา วัฒนธรรม ไปจนถึง   
มิติทางภาษา 

 
กลุ่มกงสขีองชาวจีนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ : ความหมาย ภูมิหลัง และรูปแบบ  
 “กงสี” หรือ “Kongsi” เป็นคำที่มาจากการออกเสียงสำเนียงจีนฮกเกี้ยนของคำว่า “กงซือ” (公司) คำว่า “กงสี” 
เป็นคำยืมภาษาจีนที่ใช้แพร่หลายในภาษาไทย พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554 ให้ความหมายของคำว่า 
“กงสี” ว่า “ของกองกลางที่ใช้รวมกันสำหรับคนหมู่หนึ่ง ๆ หุ้นส่วน บริษัท” คนไทยส่วนใหญ่เข้าใจในความหมายของระบบ
ธุรกิจในครอบครัว หรือ “ธุรกิจกงสี” คำอธิบายความหมายในพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานของไทยบางส่วนสอดคล้อง
กับคำอธิบายในพจนานุกรมภาษาจีนปัจจุบัน ฉบับที่ 7 (《现代汉语词典》第 7 版) ที่ได้ให้ความหมายของคำภาษาจีน 
“กงซือ” (公司) ว่า “หน่วยทางธุรกิจที่จัดตั้งขึ้นตามกฎหมาย เพื่อเป้าหมายผลประโยชน์ทางธุรกิจ ดำเนินการผลิตหรือ      
การบริการโดยมีความรับผิดชอบทางแพ่งได้อย่างอิสระ (依法设立，以营利为目的，独立承担民事责任 的从事 

生产或服务性业务的经济实体。) เช่นเดียวกับคำแปลภาษาอังกฤษที่ให้ความหมายคล้ายคลึงกับคำอธิบายภาษาจีน
ข้างต้นว่า “company; firm; corporation” แปลเป็นภาษาไทยว่า “บริษัท” ความหมายดังกล่าวแตกต่างจากความหมาย
ในแง่ของการเป็นธุรกิจกงสีของครอบครัวชาวจีน จากความหมายที่ปรากฏแสดงให้เห็นว่า คำภาษาจีน “ กงซือ” (公司)       
มีความเกี่ยวข้องวิถีจีนทั้งในมิติการค้าพาณิชยกรรมและมิติสถาบันครอบครัว ในขณะเดียวกัน การออกเสียงตามสำเนียงจีน
ถิ่นว่า “กงสี” หรือ “Kongsi” แสดงว่าคำดังกล่าวยังเกี่ยวข้องกับมิติทางประวัติศาสตร์ของชาวจีนโพ้นทะเลอีกด้วย ในหัวข้อ
นี้ ผู้เขียนจะเริ่มต้นจากการศึกษาภูมิหลังของการใช้คำว่า “กงซือ” (公司) ในประวัติศาสตร์จีนว่ามีความเป็นมาอย่างไร 
ก่อนที่คำดังกล่าวจะถูกใช้อย่างแพร่หลายในหมู่ชาวจีนโพ้นทะเลในนามว่า “กงสี”   

คำว่า “公司” หรือ “กงซือ” ในความหมายขององค์กรธุรกิจที่ตั้งขึ้นตามกฎหมายปรากฏอย่างเป็นทางการครั้งแรก
ในปี ค.ศ. 1904 ราชสำนักชิงประกาศใช้กฎหมายเอกชนที่มีชื่อว่า “กฎหมายบริษัทต้าชิง” (《大清公司律》) โดยหมายถึง
กลุ่มองค์กรธุรกิจสัญชาติจีนและต่างประเทศที่มีสถานะตามกฎหมาย กฎหมายฉบับนี้มีการระบุถึงระบบภายในองค์กรตาม
รูปแบบของ “company” หรือ “บริษัท” อย่างชัดเจน เช่น วิธีการระดมทุน การจัดการภายในองค์กร สถานะของผู้ถือหุ้น 
การแบ่งผลประโยชน์ เป็นต้น (Guo Rui 郭锐, 2020: 128) อย่างไรก็ดี หากยึดตามเอกสารทางประวัติศาสตร์ของจีน 
“กงซือ” (公司) เคยปรากฏในหน้าเอกสารโบราณจีนอยู่ก่อนหน้าแล้วตั้งแต่ช่วงกลางศตวรรษที่ 17 ไปจนถึงปี ค.ศ. 1833 
ในชื่อของบริษัท British East India โดยมีชื ่อภาษาจีนว่า “อิงกั๋วตงอิ ้นตู้กงซือ” (英国东印度公司) ในขณะเดียวกัน 
“กงซือ” (公司) ยังเป็นคำที่ถูกใช้วงการธุรกิจการค้าทางทะเลของชาวจีนในช่วงศตวรรษที่ 17 ถึงศตวรรษที่ 18 โดยมี
ความหมายทั้งในเชิงรูปธรรมและเชิงนามธรรม ความหมายเชิงรูปธรรมใช้เรียกเจ้าของเรือสินค้าที่เรียกเก็บค่าระวางเรือจาก
พ่อค้าต่างถิ่นที่ทำธุรกิจการค้าทางทะเล และยังใช้เรียกเจ้าของเรือสินค้าที่มีสถานะเป็นกลุ่มเจ้าของธุรกิจการค้าด้วย ส่วน
ความหมายเชิงนามธรรมจะหมายถึงการแบ่งกลุ่มคนที่ทำงานในธุรกิจเดินเรือสินค้าออกเป็นกลุ่มผู้ออกทุนและกลุ่มผู้ออกแรง
ซึ่งเป็นเจ้าที่ระดับปฏิบัติงานบนเรือ (Jiang Peng 姜朋, 2014:128-132) 
 ในช่วงศตวรรษท่ี 17-18 “กงซือ” (公司) ไม่เพียงเป็นคำที่ถูกใช้ในวงการธุรกิจเดินเรือสินค้าระหว่างประเทศของจีน 
แต่ยังถูกใช้ในวงการอุตสาหกรรมกากน้ำตาลของไต้หวัน ท่อนหนึ่งในบันทึกประวัติศาสตร์อุตสาหกรรมน้ำตาลในไต้หวัน  



 

174 
 

 
(《台湾通史·熬糖》) ปรากฏคำว่า “กงซือปู้” (公司廍) ที่หมายถึง การร่วมหุ้นของนักลงทุนหลายคนเพื่อทำโรงงาน
น้ำตาล นอกจากนี้ ช่วงปลายศตวรรษที่ 18 “กงซือ” (公司) ยังถูกใช้เรียกกลุ่มธุรกิจจัดหาที่ดินสร้างสุสานและบริการจัดงาน
ศพ และธุรกิจการพนัน ซึ่งเป็นกลุ่มธุรกิจของชาวจีนโพ้นทะเลในปัตตาเวีย (กรุงจากาต้าในปัจจุบัน) (Jiang Peng 姜朋, 
2014: 128-132) ชาวจีนใช้วิธีการระดมทุนในลักษณะการเป็นหุ้นส่วนเพื่อร่วมทำธุรกิจเช่นเดียวกับธุรกิจโรงงานกากน้ำตาล
ในไต้หวัน จะเห็นได้ว่า ก่อนที่จะมีการประกาศใช้กฎหมายบริษัทต้าชิง (《大清公司律》) อย่างเป็นทางการเมื ่อต้น
ศตวรรษที่ 20 คำว่า “กงซือ” (公司) เกี่ยวข้ององค์กรธุรกิจการค้าการลงทุนมาก่อนหน้านั้นแล้ว ซึ่งในอดีตยังใช้หมายถึง   
การระดมทุนในลักษณะการเป็นหุ้นส่วนเพ่ือร่วมทำธุรกิจ ดังเช่นกลุ่มธุรกิจโรงงานกากน้ำตาลในไต้หวัน หรือกลุ่มธุรกิจจัดหา
ที่ดินสร้างสุสานและบริการจัดงานศพให้ชาวจีน และธุรกิจการพนันของชาวจีนโพ้นทะเลในปัตตาเวีย 

รูปแบบการทำธุรกิจแบบเป็นหุ้นส่วนของชาวจีนนั้นถือว่ามีอยู่ในสังคมจีนมาตั้งแต่ช่วงศตวรรษที่ 12 ซึ่งกลุ่มผู้ร่วม
หุ้นนี้มักมีความสัมพันธ์ทางเครือญาติกัน Wang Taipeng (1977) เรียกรูปแบบระดมทุนทำธุรกิจดังกล่าวว่า “huochi”      
ในภาษาจีนอ่านว่า “หั่วจี้” (伙计) แปลว่า “ความเป็นหุ้นส่วน” (partnership) วิธีดังกล่าวถูกใช้อย่างแพร่หลายสมัยราชวงศ์
ซ่ง จนในสมัยราชวงศ์หมิง เริ่มมีการรวมกลุ่มการค้าในรูปแบบกลุ่มปกครองตนเองร่วมกับระบบหุ้นส่วนแบบพี่น้อง ซึ่งวิธี
ดังกล่าวได้รับความนิยมอย่างมากในกลุ่มผู้ทำธุรกิจการค้าทางทะเลและการทำเหมืองแร่แบบผิดกฎหมาย (Wang Tai Peng, 
1977: 5-6) นอกจากนี้ ในอดีตยังพบว่ามีการใช้คำว่า “กงซือ” (公司) ในกิจกรรมการร่วมหุ ้นทางธุรกิจของสมาชิก            
ในครอบครัวในหลายกรณี เช่น ในบันทึก “ผังตระกูลหวงแห่งเหวินซาน” (《文山黄氏家谱》) เมื ่อปีก่วงซี ่ว ์ที ่ 32 
(光绪三十二年) (ค.ศ. 1906) ของตระกูลหวง (黄氏) พบปรากฏคำว่า “กงจีถังกงซือ” (公积堂公司) หมายถึง องค์กร
ธุรกิจของตระกูลหวงที่คนในตระกูลร่วมตั้งขึ้นเพื่อทำธุรกิจแสวงหากำไร สมาชิกจากแต่ละสายตระกูลย่อยเป็นผู้ถือหุ้นใน
องค์กรนี้ บันทึกของตระกูลของจังซื่อเซียง (张士箱) ซึ่งได้อพยพไปตั้งถิ ่นฐานในไต้หวันในสมัยราชวงศ์ชิงและทำธุรกิจ
การเกษตรจนเป็นที่รู้จักในไต้หวัน ท่อนหนึ่งในบันทึกได้พูดถึง “กงซือ” (公司) ซึ่งหมายถึงทรัพย์สินกองกลางของตระกูล
ก่อนสมาชิกจะแยกครอบครัวออกไป โดยมีการพูดถึงทรัพย์สินที่สมาชิกท่ีจะแยกบ้านไปต้องเก็บเข้ากองกลางเพ่ือเป็นค่าเลี้ยง
ดูให้แก่ผู้อาวุโสในตระกูล (Zhao Jing 赵晶, 2009: 206-207) ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ทั้งคำว่า “ฮั่วจี้” (伙计) ที่หมายถึง ความ
หุ้นส่วนกับคำว่า “กงซือ” (公司) ในอดีต ล้วนมีความหมายและบริบทที่คล้ายคลึงกับคำว่า “กงสี” ดังปัจจุบันซึ่งเกี่ยวข้อง
กับความเป็นหุ้นส่วน ความเป็นองค์กรทางธุรกิจ และความเป็นเครือญาติกันของสมาชิกในองค์กร 

ช่วงศตวรรษท่ี 18 – 19 “กงซือ” (公司) กลายเป็นคำภาษาจีนที่เป็นที่รู้จักอย่างแพร่หลายในพ้ืนที่เอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ รวมถึงประเทศไทย จากอิทธิพลของชาวจีนฮกเกี้ยนและชาวจีนฮากกาที่อพยพเข้ามาทำมาหากินในพ้ืนที่ เมื่ออ้างอิง
จากการถอดเสียงภาษาจีนฮกเกี้ยน ภาษาตะวันตกจะใช้คำว่า “Kongsi” อ่านออกเสียงเช่นเดียวกับคำที่ในภาษาไทยว่า 
“กงสี” คำว่า “กงสี” หรือ “Kongsi” ปรากฏเป็นคำยืมภาษาจีนอยู่ในภาษาต่างประเทศหลายภาษา เห็นได้จากสารานุกรม
หมู่เกาะอินดีสตะวันออกในอาณานิคมฮอลันดา (Beknopte Encyclopaedie van Nederlandsch Oost-Indië) ซึ่งถือเป็น
เอกสารทางวิชาการยุคแรก ๆ ที่ได้บรรจุคำว่า “Kongsi” อยู่ในเนื้อหาของสารานุกรมจากอิทธิพลของชาวจีนที่อพยพเข้ามา
ตั้งถิ่นทำมาหากินบนดินแดนอาณานิคมของดัตช์และพื้นที่หมู่เกาะใกล้เคียงในช่วงศตวรรษที่ 19  ไม่ว่าจะเป็นเกาะชวา 
ประเทศอินโดนีเซีย พื้นที่ท่าเรือขนส่งสินค้าที่ตั้งอยู่รอบนอกเกาะชวา  พื้นที่แหลมมลายู สิงคโปร์ เกาะรอบนอกอินโดนีเซีย 
และฟิลิปปินส์ สารานุกรมให้คำนิยาม “Kongsi” ของชาวจีนในสามความหมาย ได้แก่ บริษัท (a firm) ความเป็นหุ้นส่วน 
(partnership) และสังคมชาวจีน (society) นอกจากนี้ “Kongsi” ยังหมายถึง ระบบการปกครองโดยสาธารณชนหรือคณะ
บริหารกิจการสาธารณะ (government by a general public or administration of public affairs) การตั ้งกลุ ่มกงสี     
มีวัตถุประสงค์เพื่อขยายเครือข่ายและพัฒนากิจการของชาวจีน รวมถึงเพื่อรวบรวมกลุ่มคนที่มาจากประเทศบ้านเกิดและ
ตระกูลเดียวกันให้เข้ามาอยู่ในความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกันมากขึ้น (Wang Tai Peng, 1979: 102) 



 

175 
 

 
ผู้เชี่ยวชาญด้านจีนวิทยาส่วนใหญ่ให้ความหมาย “กงสี” หรือ “Kongsi” ที่คล้ายคลึงกับข้อมูลในสารานุกรมดัตช์ 

โดยหลักนิยามว่า กงสี คือการรวมกลุ่มทางธุรกิจของชาวจีนโพ้นทะเลที่มาจากครอบครัวและบ้านเกิดเมืองนอนเดียวกัน        
แต่ก็มีนักจีนวิทยาอีกกลุ่มให้ความหมายในเชิงขององค์กรชาวจีนที่มีโครงสร้างการปกครองภายในกลุ่ม ไปจนถึงการมีสถานะ
เป็นสมาคมลับจากจีน ดังที่สารานุกรมหมู่เกาะอินดีสตะวันออกในอาณานิคมฮอลันดาได้อธิบายกงสีในอีกความหมายหนึ่งว่า
เป็น “ระบบการปกครองโดยสาธารณชนหรือคณะบริหารกิจการสาธารณะ (government by a general public or 
administration of public affairs)” ในขณะที่ Trocki กล่าวว่า กงสีเป็นกลุ่มทางธุรกิจและกลุ่มสังคมของชาวจีนที่มีความ
เกี่ยวข้องกับความเป็นหุ้นส่วนธุรกิจไปจนถึงความเป็นเครือญาติ และความเป็นสมาคมระดับภูมิภาคไปจนถึงการเป็นสมาคม
ลับ (Trocki, 2011 as cited in Chan Ying-kit, 2021: 106) เช่นเดียวกับ Purcell ที่ลงความเห็นว่า “กงสี” เป็นองค์กรทาง
สังคมของชาวจีนมีสถานะเป็น “สมาคมลับ” (secret societies) โดยเฉพาะกงสีชาวจีนบนเกาะบอร์เนียว (เกาะกาลิมันตัน) 
ประเทศอินโดนีเซีย (Purcell, 1952 as cited in Wang Tai Peng, 1979: 103) เป็นต้น นอกจากนี้ ยังมีการให้คำนิยามกงสี
ว่าเป็นองค์กรทางธุรกิจของชาวจีนที่มีอำนาจในการปกครองตนเอง ตัวอย่างเช่น เนื้อหาในหนังสือพิมพ์ Singapore Free 
Press (《新加坡自由西报》) ที ่ครั ้งหนึ ่งเคยเรียกกลุ ่มกงสีของชาวจีนบนเกาะบอร์เนียวว่าเป็น “รัฐบาลอิสระ” 
(独立政府) หรือ “รัฐบาลจีน” (中国政府) (Huang Jianchun 黄建淳, 2010: 611) เช่นเดียวกับ Groot และ Schlegal 
นักจีนวิทยาชาวดัตช์ในช่วงศตวรรษที่ 19 ที่ถือเป็นนักวิชาการกลุ่มแรก ๆ ที่ให้คำนิยาม“กงสีหลานฟัง” (兰芳公司) ซึ่งเป็น
กลุ ่มกงสีชาวจีนบนพื ้นที ่ในอาณานิคมดัตช์ว ่าเป็น “สาธารณรัฐ”  (共和国) (Zhu Yuyou 朱育友, 1988: 82) หรือ 
“Lanfang Republic” ในแหล่งข้อมูลที่ชี้ว่า กงสีมีสถานะเป็น “สมาคมลับ” หรือเป็น “สาธารณรัฐ” จะหมายถึงกลุ่มกงสี
ของชาวจีนกลุ่มกงสีบนเกาะบอร์เนียว ประเทศอินโดนีเซีย ช่วงศตวรรษท่ี 18 เป็นหลัก เมื่อเข้าสู่ช่วงกลางศตวรรษที่ 19 กลุ่ม
กงสีบนเกาะบอร์เนียวเสื่อมสลายไป แทนที่ด้วยกลุ่มกงสีของชาวจีนในพื้นที่คาบสมุทรมาเลย์ภายใต้การปกครองของรัฐบาล
เจ้าอาณานิคมตะวันตก กลุ่มกงสีของชาวจีนแตกแขนงออกเป็นองค์กรหลากหลายรูปแบบมากขึ้น เช่น กลุ่มเครือญาติ กลุ่ม
อำเภอบ้านเกิดเดียวกัน กลุ่มชาวจีนอาชีพเดียวกัน เป็นต้น ในกลุ่มองค์กรของชาวจีนเหล่านี้ยังได้รับอิทธิพลการจัดตั้งองค์กร
จากกลุ่มสมาคมลับจากจีน จนทำให้รัฐบาลอาณานิคมจับตามองอย่างมาก แต่สุดท้ายความเป็นสมาคมลับก็ต้องเสื่อมสลายไป
ตามกาลเวลา  
 ในหัวข้อนี้มุ่งศึกษาภูมิหลังของกลุ่มกงสีของชาวจีนโพ้นทะเลใน 3 รูปแบบ โดยเรียงจากช่วงเวลาที่ปรากฏในหน้า
ประวัติศาสตร์จากก่อนไปหลัง ได้แก่ กงสีเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียวช่วงศตวรรษที่ 18-19 กงสีในสถานะสมาคมลับ 
และกงสีตระกูล 
 
 1. กงสเีหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวช่วงศตวรรษท่ี 18-19 
 ในช่วงศตวรรษที่ 18 เกาะบอร์เนียว (เกาะกาลิมันตัน) ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของประเทศอินโดนีเซียในปัจจุบัน (ภาษาจีน
เรียกว่า 西婆罗洲) ยังไม่ถูกปกครองโดยเจ้าอาณานิคมฮอลันดา ภายในพื ้นที ่ถ ูกแบ่งเป็นรัฐมาเลย์อิสระกว่า 20               
รัฐ ปกครองโดยสุลต่าน พื้นที่ดังกล่าวเป็นหนึ่งในพื้นที่สำคัญที่มีการทำการค้าทางทะเลกับจีนมาอย่างยาวนาน จนในปี ค.ศ. 
1740 สุลต่านผู้ปกครองพ้ืนที่ Mampawa (南吧娃) ซึ่งอยู่ทางภาคตะวันตกของเกาะบอร์เนียวได้ริเริ่มนำแรงงานชาวจีนเข้า
มาทำเหมืองทองคำในพื้นที่จนสร้างรายได้มหาศาลจากการเช่าที่ทำเหมืองแร่และภาษีทองคำจากชาวจีน เหล่าสุลต่านใน
พื้นที่อื่น ๆ จึงนำแรงงานจีนเข้ามาทำเหมืองทองคำในพื้นที่ด้วย ฝ่ายชาวจีนใช้วิธีการชักชวนรวบรวมสมัครพรรคพวกที่มา
จากตระกูลเดียวกันหรือมาจากพื้นที่บ้านเกิดเดียวกันอพยพมาทำเหมืองทองคำ กิจการเหมืองทองคำเติบโตขึ้นพร้อม ๆ กับ
ขยายธุรกิจเหมืองแร่ของชาวจีน ชาวจีนจึงเริ่มรวมตัวเป็นกลุ่มหน่วยการผลิตที่ใช้ชื่อเรียกตามสำเนียงจีนถิ่นว่า “กงสี” (公司)  



 

176 
 

 
กงสีเป็นทั้งสถานที่ผลิต ที่พักอาศัย กิจการร้านค้า สวนเกษตร ฯลฯ สมาชิกในกลุ่มมีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ใกล้ชิดกัน อาทิ
เช่น กลุ่มเครือญาติ กลุ่มคนพูดภาษาเดียวกัน หรือพรรคพวกบ้านเดียวกัน แต่อาจมีสถานภาพในกงสีที่แตกต่างกันไป เช่น   
ผู้ลงทุน แรงงานเหมือง ลูกจ้างร้านค้า เป็นต้น สมาชิกเหล่านี้จะอาศัยอยู่ร่วมในพื้นที่ที่เป็นหน่วยการผลิตเดียวกันจนในชว่ง   
ปี ค.ศ. 1775 เมืองต่าง ๆ บนเกาะบอร์เนียวไม่ว่าจะเป็น Montrado (蒙特拉度) Mandor (曼多尔) Lalah (拉腊) ฯลฯ 
มีกลุ่มกงสีเหมืองแร่ทองคำของชาวจีนกระจายตัวอยู่กว่า 20 กลุ่ม โดยส่วนใหญ่เป็นชาวจีนฮากกาและแต้จิ๋วจากกวางตุ้ง   
แต่ละกลุ่มไม่ขึ้นต่อกัน ต่างฝ่ายต่างดำเนินกิจกรรมเป็นอิสระจากกัน แต่หลังจากปี ค.ศ. 1822 ได้เกิดการควบรวมกลุ่มกงสี
จนเหลือเพียง 3 กงสี ได้แก่ กงสีเหอซุ่น (和顺公司) กงสีหลานฟัง (兰芳公司) และกงสีซานเถียวโกว (三条沟公司) 
(Jiang Peng 姜朋, 2014: 133-134) 

กงสีเหอซุ่น (和顺公司) หรือกงสีต้ากั่ง (大港公司) ก่อตั้งขึ้นจากการควบรวมกลุ่มกงสีทำเหมืองทองคำของชาวจีน
แต้จิ๋วใน Montrado จำนวน 14 กลุ่ม เป็นพันธมิตรกงสีเหอซุ่นในปี ค.ศ. 1776 ในขณะที่กงสีหลานฟัง ก่อตั้งขึ้นที่ Mandor 
ในปี ค.ศ. 1777 โดยผู้นำชาวจีนฮากกานามว่า หลัวฟังปั๋ว (罗芳伯) หลัวได้รวมสมัครพรรคพวกชาวจีนฮากกาเป็นพันธมิตร
กงสี สมาชิกกลุ่มใหญ่เป็นชาวจีนฮากกาจากอำเภอจยาอ้ิงโจว (嘉应州) หรือที่รู้จักในชื่ออำเภอเหมยเสี้ยน (梅县) และกลุ่ม
ชาวจีนฮากกาจากอำเภอต้าปู้ (大埔县) ซึ่งมีจำนวนสมาชิกมากรองลงมา (Jiang Peng 姜朋, 2014: 133-134) ส่วนกงสีซาน
เถียวโกว (三条沟公司) สมาชิกส่วนใหญ่มาจากอำเภอไห่เฟิง (海丰) ลู่เฟิง (陆丰) ฮุ่ยไหล (惠来) ผู่หนิง (普宁) และจยาหยัง 
(揭阳) ซึ่งเป็นอำเภอบ้านเกิดเดียวกันกับสมาชิกกงสีเหอซุ่นที่เป็นชาวจีนกลุ่มภาษาพูดแต้จิ๋ว  (Huang Jianchun 黄建淳, 
2010: 609) 
 หลังจากปี ค.ศ. 1770 กลุ่มกงสีพากันแยกตัวเป็นอิสระไม่ขึ้นกับสุลต่านผู้ปกครองในพื้นที่ มีการจับจองยึดครองพื้นที่
ทำเหมืองทองคำ กลุ่มกงสีขนาดเล็กควบรวมกลุ่มพวกเดียวกันเป็นกงสีขนาดใหญ่ เมื่อสมาชิกภายในกงสีเพิ่มมากขึ้น กงสี
ใหญ่จึงต้องจัดระเบียบการปกครองเป็นลำดับขั้น จากระดับบัญชาการสูงสุดลดหลั่นลงมาระดับผู้ใต้บังคับบัญชา สมาชิกของ
กงสีแบ่งออกเป็น 4 กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มแรก “เหล่าเค่อ” (老客) เป็นกลุ่มแรงงานเหมืองที่มีสถานะผู้ลงทุนกิจการของกงสี 
สมาชิกกลุ่มนี้เป็นหุ้นส่วนของกงสีจึงทำให้มีสิทธิ์ในการเลือกคณะบริหารสูงสุดของกงสี และจะได้รับส่วนแบ่งจากกำไรของผล
ประกอบการของกงสีทุกปี กลุ่มที่สอง “ซินเค่อ” (新客) เป็นชาวจีนที่เพิ่งอพยพมาใหม่จึงต้องเข้ามาเป็นแรงงานเหมืองแร่ 
กงสีจะจัดการดูแลให้แรงงานได้ใช้ชีวิตกินนอนอยู่ในเหมืองแร่ “ซินเค่อ” ไม่มีสิทธิได้รับส่วนแบ่งจากกงสี แต่หากแรงงาน
เหมืองทำงานจนสามารถนำเงินมาชำระหนี้ที่กงสีต้องจ่ายเป็นค่าดูแลในช่วงเพ่ิงมาถึงได้ “ซินเค่อ” สามารถเปลี่ยนบทบาทไป
เป็น “เล่าเค่อ” ได้เช่นกัน กลุ่มที่สาม “เค่อโถว” (客头) เป็นกลุ่มผู้ร่วมลงทุนทำเหมืองส่วนตัว เมื่อสมาชิกกลุ่มนี้ต้องการ
ลงทุนทำเหมืองจะทำหน้าที่เป็นหัวหน้ารับแรงงานเพ่ือเปิดเหมือง “เค่อโถว” ผู้เป็นเจ้าของกงสีเหมืองย่อย ต้องจ่ายภาษีเช่าที่
ทำเหมืองให้แก่กงสีใหญ่ สมาชิกกลุ่มนี้มักมีฐานะการเงินดีและเป็นผู้ปล่อยเงินกู้ดอกเบี้ยสูงให้แก่สมาชิกคนอื่น ๆ ในกงสีไป
ด้วย กลุ่มท่ีสี่ ลูกจ้างที่กงสีจ้างมาทำกิจการอื่นนอกเหนืองานเหมืองแร่ เช่น เปิดร้านค้า ทำสวนเกษตร เลี้ยงหมู เป็นต้น (Tian 
Rukang 田汝康, 1987: 66-67) จะเห็นได้ว่า กิจการที่ดำเนินการผลิตภายในกงสีไม่ได้มีเพียงงานเหมืองแร่เท่านั้น กรณีของ
กงสีเหอซุ่น รายได้หลักของมาจากผลกำไรจากการทำเหมืองและค่าเช่าที่ขุดเหมืองทองคำจากกงสีย่อยในกลุ่มพันธมิตร 
นอกจากนี้ยังมีค่าภาษีที่ได้จากการแบ่งพื้นที่ให้แต่ละกงสีทำกิจการอ่ืน ๆ นอกเหนือจากงานเหมืองทองคำ เช่น การค้าขาย 
งานหัตถกรรม เป็นต้น กงสีเหอซุ่นยังมีรายได้จากการทำสวนเกษตรกรรมนานาชนิดภายใต้การควบคุมดูแลโดยกลุ่มคณะ
บริหารสูงสุดของกงสีเหอซุ่น เช่นเดียวกับกงสีหลานฟัง กงสีหลานฟังไม่ได้ทำเหมืองทองคำเพียงอย่างเดียว แต่ยังมีการให้
สมาชิกของกงสีดำเนินกิจการอื่น ๆ ซึ่งถือเป็นส่วนหนึ่งของกิจการกงสีเช่นเดียวกับกงสีเหอซุ่น จึงจะเห็นได้ว่า กงสีเหมืองแร่
ทองคำบนเกาะบอร์เนียวมีสถานะเป็นองค์กรธุรกิจที่ทำการผลิตแร่ทองคำเป็นกิจการหลัก ดำเนินการผลิต จัดหาทรัพยากร   



 

177 
 

 
และดำรงชีวิตกันเองภายในกงสี ไม่ขึ้นกับกลุ่มปกครองในพื้นที่ สมาชิกกลุ่มกงสีมีทั้งเป็นแรงงาน เป็นหุ้นส่วน เป็นผู้ลงทุน         
ใช้ชีวิตกินนอนและทำงานร่วมกันในพื้นที่อาณาบริเวณกงสีของกลุ่มตน ทำให้คนนอกกลุ่มมองว่า กลุ่มกงสีชาวจีนมีสถานะ
เหมือนรัฐที่แยกตัวอิสระ มีอำนาจอธิปไตยของตน และไม่ข้ึนกับใคร โดยเฉพาะเจ้าอาณานิคมฮอลันดาที่เข้ามาปกครองเกาะ
บอร์เนียวในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 ซึ่งมองสภาพการณ์ดังกล่าวในแง่ลบมากกว่าแง่บวก 

ช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ 19 กงสีเหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวต้องเผชิญกับปัญหาความขัดแย้งจากในและนอก
กงสี จนกลายมาเป็นความเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่ของกงสี ความขัดแย้งระหว่างสมาชิกในกลุ่มกงสีเริ่มก่อตัวมาตั้งแต่ปลาย
ศตวรรษท่ี 18 จนถึงต้นศตวรรษที่ 19 จากปัญหาความเหลื่อมล้ำทางสถานภาพในหมู่สมาชิก ความไม่พอใจเล็ก ๆ บานปลาย
จนเกิดเป็นความขัดแย้งในกงสี ตัวอย่างเช่นกรณีของกงสีเหอซุ่น ในสมัยที่อู๋จื้ออี้ (吴志毅) ดำรงตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดของ
กงสีเหอซุ่นเมื่อปี ค.ศ. 1848 อู๋เปิดโอกาสให้กวนหมิงปั๋ว (关明伯) สมาชิกที่มีฐานะร่ำรวยจากการทำกิจการปล่อยเงินกู้
ดอกเบี้ยสูงในกงสีเข้ามามีบทบาทในการกำหนดนโยบายภายในกงสี จนนำไปสู่การได้รับเลือกเป็นหัวหน้าสูงสุดของกงสี 
กวนหมิงปั๋วใช้ชีวิตภายในกงสีอย่างหรูหราฟุ่มเฟือย มีความเป็นอยู่แตกต่างอย่างมากกับสมาชิกระดับแรงงานเหมือง สร้าง
ความไม่พอใจให้แก่แรงงานเหมืองจนต้องเคลื่อนไหวต่อต้านกลุ่มคณะบริหารสูงสุดของกงสีเหอซุ่นในวาระการบริหารครั้งนั้น  
(Tian Rukang 田汝康, 1987: 72) ปัญหาความขัดแย้งภายในกงสีนี้กลายเป็นภัยคุกคามที่ค่อย ๆ เซาะกร่อนบ่อนทำลาย
ความมั่นคงและเสถียรภาพขององค์กร ในขณะเดียวกัน กงสีเหมืองทองคำยังต้องเผชิญกับการเข้าแทรกแซงภายในองค์กร
ของเจ้าอาณานิคมฮอลันดาตั้งแต่ช่วงต้นศตวรรษที่ 19 โดยเริ่มต้นในปี ค.ศ. 1823 บริษัท Dutch East Indies ซึ่งเป็นบริษัท
การค้าของฮอลันดาที่ก่อตั้งเพื่อควบคุมการค้าพื้นที่ในอาณานิคม ได้เข้ายึดครองพื้นที่ชายฝั่งทะเลของเกาะบอร์เนียว ได้แก่ 
Pontiannak (坤甸)และ Sambas (三发)พื้นที่ดังกล่าวเป็นฐานที่ตั้งของกงสีหลักทั้งสามแห่ง อีกทั้งยังเป็นที่ตั้งท่าเรือ
สำคัญในการขนถ่ายสินค้าจากต่างประเทศและสินค้าของกงสีชาวจีน ในปี ค.ศ. 1824 ผู้นำรุ่นที่ 5 ของกงสีหลานฟังถูกซื้อตัว
จากจากรัฐบาลอาณานิคมฮอลันดาด้วยการแต่งตั้งตำแหน่งกปิตัน (甲必丹) เพ่ือทำหน้าที่ประสานงานระหว่างรัฐบาลอาณา
นิคมกับชาวจีนในกงสีหลานฟัง กงสีหลานฟังจึงตกอยู่ภายใต้การปกครองของอาณานิคมฮอลันดาโดยปริยาย รัฐบาลเจ้า
อาณานิคมฮอลันดายังได้ใช้ทัพทหารเข้าควบคุมกงสีเหอซุ่นจนเกิดการปะทะอย่างรุนแรงในปี ค.ศ. 1854 แต่สุดท้ายแล้ว 
สมาชิกกงสีต้องพ่ายแพ้และพากันหนีกระจัดกระจายไปยัง Montrado และรัฐซาราวัก (Sarawak) ซึ่งเป็นพ้ืนที่ส่วนหนึ่งของ
มาเลย์ สมาชิกของกงสีซานเถียวโกวจึงพากันหลบหนีกระจัดจายไปรัฐซาราวักเช่นกัน  (Huang Jianchun 黄建淳, 2010: 
610) ยุคแห่งกงสีเหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวสิ้นสุดลงหลังจากการเสียชีวิตของผู้นำกงสีหลานฟังรุ่นที่ 13 ในปี ค.ศ. 
1884 ทัพทหารของรัฐบาลเจ้าอาณานิคมฮอลันบุกเข้าควบคุมกงสีหลานฟัง (Jiang Peng 姜朋, 2014: 134) จึงถือเป็น      
การปิดฉากกงสีจีนเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียว 
 

2. กงสใีนสถานะสมาคมลับ 
 การรวมกลุ่มกงสีของชาวจีนในยุคแรกเริ่ม ไม่เพียงจะถูกมองว่าเป็นกลุ่มที่มีสถานะเหมือนเป็น “สาธารณรัฐ” อิสระ 
แต่ยังถูกเชื่อมโยงเข้ากับสมาคมลับในจ ีนที่มีนามว่า “เทียนตี้ฮุ่ย” (天地会) ซึ่งเป็นสมาคมกู้ชาติเพื่อโค่นล้มราชวงศ์ชิง 
“เทียนตี้ฮุ่ย” มีฐานกำลังหลักอยู่ทางภาคใต้ของจีน หลังจากกลุ่มสมาคมลับพ่ายแพ้ให้กองทัพราชสำนักชิงทำให้เหล่าสมาชิก
พากันหลบหนีออกนอกประเทศ เมื่ออดีตสมาชิกสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ่ย” รวมกลุ่มองค์กรของตนขึ้นอีกครั้งในโพ้นทะเลจึง
ย่อมได้รับอิทธิพลการจัดตั้งกลุ่มจาก “เทียนตี้ฮุ่ย” อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ หากแต่อุดมการณ์ดั้งเดิมของกลุ่มเริ่มแปรเปลี่ยนเป็น
เพ่ือผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจ ในช่วงศตวรรษท่ี 18-19 กลุ่มกงสีของชาวจีนในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่ถูกก่อตั้งขึ้นเพ่ือการ
ผลิตเหมืองแร่และเกษตรกรรมได้นำระบบของสมาคมลับมาใช้ควบคุมแรงงานในกงสี มีการนำเอาข้อบังคับและพิธีกรรมเฉพาะ 



 

178 
 

 
บางอย่างตามรูปแบบดั้งเดิมของสมาคมลับมาใช้เป็นเครื่องมือผูกมัดให้สมาชิกซึ่งเป็นแรงงานระดับล่างเป็นส่วนหนึ่งของ
องค์กรมากยิ่งขึ้น ไม่เพียงแรงงานในกงสีที่ต้องเคารพและปฏิบัติตามกฎข้อบังคับภายในกลุ่มแบบสมาคมลับ แม้แต่ชาวจนีที่
อพยพมาใหม่และอยากได้ทำงานก็ต้องเข้าเป็นสมาชิกของกงสีสมาคมลับเท่านั้น ดังที่ Mills (1960: 242) ได้กล่าวว่า “ไม่ว่า
มีแรงงานกุลีที ่ไหน จะมีสมาคมลับที่นั่น” สะท้อนให้ถึงความความสัมพันธ์บางอย่างระหว่างกลุ่มกงสี สมาชิกกงสีผู ้เป็น
แรงงานระดับล่าง และความเป็นสมาคมลับ กลุ่มกงสีที่สวมทับกับสถานะสมาคมลับนี้ถูกก่อตั้งขึ้นในหลายพื้นที่คาบสมุทร
มาเลย์ ทำให้กลุ่มกงสีของชาวจีนในภูมิภาคนี้ถูกเจ้าอาณานิคมมองเป็นกลุ่มสมาคมลับแทบทั้งหมด รวมถึงกลุ่มกงสีดั้งเดิม
ของชาวจีนที่ทำเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียวก็ถูกมองว่าเป็นสถานะเป็นสมาคมลับเช่นกัน 

นักวิชาการหลายคนทั้งฝั่งตะวันตกและฝั่งตะวันออกพากันลงความเห็นว่า กงสีเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียว
เป็นสมาคมลับ อาทิเช่น Purcell ที่มองว่า กลุ่มกงสีปกครองตัวเองบนเกาะบอร์เนียวเป็นสมาคมลับ (secret societies) หรือ
นักวิชาการชาวจีน จูอี้ว์โหย่ว (朱育有) (1988: 84) ให้ความเห็นว่า กงสีหลานฟังมีต้นกำเนิดมาจากสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ่ย” 
เห็นได้จากการใช้กลุ่มว่า “หลานฟังฮุ่ย” (兰芳会) เป็นนามเริ่มแรก ก่อนจะเปลี ่ยนมาเป็นกงสีหลานฟัง (兰芳公司) 
เช่นเดียวกับหวังก๋ัวผิง (王国平) (1993: 44) ทีก่ล่าวว่า กงสีหลานฟังเป็นกลุ่มสมาคมลับแห่งแรกบนแผ่นดินเอเชียตะวันออก
เฉียงใต้ หวังยังวิเคราะห์อีกว่า ชาวจีนนำคำว่า “กงสี” (公司) มาห้อยท้ายชื่อกลุ่มก็เพราะต้องการถอดแบบมาจากชื่อบริษัท 
Dutch East Indies (荷兰东印度公司) ของฮอลันดา ส่วนนักจีนวิทยาชาวฮอลันดาที่รู้จักมักคุ้นกงสีจีนบนเกาะบอร์เนียว
อย่าง Groot ไม่เพียงมองว่า กงสีหลานฟังเป็นสมาคมลับอย่างเดียว แต่ยังวิเคราะห์สาเหตุแท้จริงที่ทำให้ชาวจีนต้องนำความ
เป็นสมาคมลับมาใช้ในกลุ่ม Groot กล่าวว่า ความเป็นสมาคมลับถูกนำมาใช้เพื่อเป็นเกราะกำบังกลุ่ม ไม่ใช่เพื่อต่อต้าน       
การปกครองของรัฐบาลเจ้าอาณานิคม ที่จริงแล้วกิจกรรมภายในกงสีไม่ได้มีความลึกลับเหมือนที่รัฐบาลอาณานิคมเข้าใจ    
ชาวจีนต้องการเพียงสิทธิทางสังคมและพื้นที่ให้กลุ่มสามารถดำรงอยู่ได้ภายใต้การปกครองของรัฐในพื้นที่ต่างถิ่นเท่านั้น        
(Ji Guangxu 姬广绪& Qi Hongxia 祁红霞, 2014: 87) ข้อวิเคราะห์ของ Groot สะท้อนให้เห็นว่า สถานะสมาคมลับไม่
เพียงมีประโยชน์แง่ของการเป็นเครื่องมือควบคุมแรงงานจำนวนมาก แต่ยังเป็นเครื่องมือปกป้องผลประโยชน์และสถานะของ
กลุ่มตนให้ยังดำรงอยู่ได้ในสังคมโพ้นทะเล 

หลังจากกงสีเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียวล่มสลายลงไป กลุ่มกงสีของชาวจีนเข้ามามีบทบาทอีกครั้งในพื้นที่
คาบสมุทรมาเลย์พร้อม ๆ กับการขยายอำนาจการปกครองของจักรวรรดิอังกฤษตลอดช่วงศตวรรษที่ 19  ชาวจีนกลุ่ม
แรงงานระดับล่าง หรือแรงงานกุลี (苦力) จำนวนมากหนีความยากลำบากจากมาตุภูมิอพยพเข้ามาทำมาหากินในพื้นที่เพ่ือ
ตอบสนองนโยบายเร่งพัฒนาเศรษฐกิจในพื้นที่ของรัฐบาลเจ้าอาณานิคม ในขณะเดียวกัน ความเป็นองค์กรสมาคมลับได้
พัฒนาขึ้นพร้อม ๆ กับการรวมกลุ่มกงสีหน่วยการผลิต กงสีสมาคมลับที่ถือว่ามีอิทธิพลที่สุดในพื้นที่คาบสมุทรมาเลย์ ได้แก่ 
“กงสีอี้ซิง” (义兴公司) หรือ “Ghee Hin kongsi” โดยถูกบันทึกในเอกสารของรัฐบาลอาณานิคมอังกฤษอย่างชัดเจนว่า
เป็น “สมาคมลับ” (secret society) “กงสีอี้ซิง” ขยายอิทธิพลไปทั่วทุกพื้นที่ที่มีแรงงานจีนและชุมชนจีนตั้งอยู่ แตกแขนง
สาขาย่อยไปในปัตตาเวีย (Batavia) (กรุงจากาต้าในปัจจุบัน) พม่า (Burma) รวมไปถึงพ้ืนที่ทุ่งคา (Tongka) (จังหวัดภูเก็ตใน
ปัจจุบัน) และกรุงเทพฯ (Bangkok) ของประเทศไทย (Mak Lau-Fong, 1975: 47) ภูมิหลังของ “กงสีอี้ซิง” นั้นยังมีความสับ
สันอยู่ บ้างก็บอกว่ามีความเกี่ยวข้องกับสมาคมลับ “เสี่ยวเตาฮุ่ย” (小刀会) ซึ่งเป็นแขนงสาขาย่อยของ “เทียนตี้ฮุ่ย” ในจีน 
จากหลักฐานตราประทับของกลุ่มเสี่ยวเตาฮุ่ย สาขาเซี่ยงไฮ้ในนาม “ซุ่นเทียนหงอิงอี้ซิงกงซือ” (顺天洪英义兴公司) (Tan 
Bi’an 谭彼岸, 1980: 189) บ้างก็กล่าวว่า “กงสีอี ้ซิง” ก่อตั้งโดยอดีตสมาชิก “เทียนตี้ฮุ ่ย” ชาวกวางตุ้งนาม เฉาย่าจื้อ 
(曹亚志) ที่ได้อพยพมาตั้งถิ่นฐานที่ปีนังและได้ตั้งสมาคมลับขึ้นเพื่อสืบต่อกิจกรรมต่อต้านราชวงศ์ชิง เฉาย่าจื้อได้ย้ายไปตั้ง
ถิ่นฐานยังสิงคโปร์ในปี ค.ศ. 1819 และตั้งสมาคมที่มีชื่อว่า “กงสีอ้ีซิง” (义兴公司) (Xia Xue 夏雪& Sun Fang 孙舫, 



 

179 
 

 
2014: 64) แม้ว่าจะไม่สามารถยืนยันได้แน่ชัดถึงความเป็นมาของ “กงสีอี้ซิง” แต่สถานะสมาคมลับถือปรากฏเป็นที่ประจักษ์ 
ส่วนสมาคมลับที่ใหญ่เป็นอันดับรองลงมาจากกงสีอี้ซิง ได้แก่ “ไห่ซานฮุ่ย” (海山会) (Zhuang Guotu 庄国土, 2010: 49) 
สมาคมลับทั้งสองมีอิทธิพลในภาคธุรกิจเหมืองแร่ดีบุกของพ้ืนที่คาบสมุทรมาเลย์ รวมถึงหลายพื้นท่ีในภาคใต้ของไทย 

ประเทศไทยเป็นอีกหนึ่งพื้นที่ในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ที่พบว่ามีการก่อตั้งสมาคมลับจีน เอกสารราชการไทยเรียก
ชาวจีนกลุ่มดังกล่าวตามสำเนียงภาษาจีนแต้จิ๋วว่า “อั้งยี่” ซึ่งมาจากคำว่า “หงจื้อ” (洪字) ตามสำเนียงภาษาจีนกลาง      
จากการศึกษาของศุภรัตน์ เลิศพาณิชย์กุล (2524: 147-148, 243) พบว่า สมาคมลับอั้งยี่ในไทยก่อตัวมาตั้งแต่สมัยรัชกาลที่ 
2 โดยตั้งขึ้นที่เมืองภูเก็ตเป็นแห่งแรก จากนั้นจึงกระจายยังยังเมืองอ่ืน ๆ ที่มีชาวจีนตั้งหลักแหล่งอยู่มาก ประกอบด้วย เมือง
ในลุ่มแม่น้ำท่าจีน แม่น้ำแม่กลอง หัวเมืองชายทะเลตะวันออก หัวเมืองในภาคใต้ และภาคกลาง จนในช่วงต้นรัชกาลที่ 3 
จนถึงรัชกาลที่ 5 สมาคมอั้งยี่เริ่มมีบทบาทมากขึ้นพร้อม ๆ กับการขยายตัวของเศรษฐกิจไทยและจำนวนของแรงงานจีนที่
อพยพเข้ามาเป็นจำนวนมาก จนในช่วงปลายรัชกาลที่ 5 สมาคมอั้งยี่เริ่มเสื่อมสลายและหมดไปในสมัยรัชกาลที่ 6 สำหรับ
สมาคมลับอ้ังยี่ในภาคใต้ถือเป็นกลุ่มที่มีความเชื่อมโยงกับกงสีสมาคมลับในพ้ืนที่คาบสมุทรมาเลย์ ในเอกสารราชการของไทย
ได้บันทึกความเคลื่อนไหวของกลุ่มอ้ังยี่ 3 กลุ่ม ได้แก่ อ้ังยี่ยี่หิน อ้ังยี่บุนเท่าก๋ง และอ้ังยี่โฮเซง สมาคมลับทั้งสามกลุ่มล้วนมีชื่อ
เดียวกันกับสมาคมลับในปีนัง ได้แก่ กงสีอี้ซิง (义兴公司) (Ghee Hing) หรืออ้ังยี่ยี่หิน เจี้ยนเต๋อถัง (建德堂) เรียกในอีกชื่อ
ว่า ต้าปั๋วกง (大伯公) (Toa Peh Kong) หรืออั้งยี่บุนเท่าก๋ง และกงสีเหอเซิง (和胜) (Ho Sheng ) หรืออั้งยี่โฮเซง (Zhang 
Xiaowei 張曉威, 2007: 120) และเป็นกลุ่มของชาวจีนที่ทำเหมืองแร่ดีบุกเช่นเดียวกับกงสีสมาคมลับในมาเลย์ นอกจากนี้
ยังมีหลักฐานสำคัญจากเหตุการณ์ที่อ้ังยี่ยี่หินและอ้ังยี่บุนเท่าก๋งบนเกาะภูเก็ตต่างฝ่ายต่างยกพรรคพวกไปช่วยกลุ่มของตนเอง
สู้รบกันที่ปีนังในปี พ.ศ. 2410 (ค.ศ. 1867) (ศุภรัตน์ เลิศพาณิชย์กุล, 2524: 153) จึงยืนยันได้ว่า สมาคมลับอั้งยี่ในไทยมี
ความเชื่อมโยงกับกงสีสมาคมลับในปีนัง  

แม้ว่ากงสีสมาคมลับจะถือกำเนิดมาจากสมาคมลับเพื่อการกู้ชาติของชาวจีนที่ภายใต้อุดมการณ์ “ต้านชิง ฟ้ืน  หมิง” 
(反清复明) แต่เมื่อชาวจีนอพยพมาตั้งถิ่นฐานในโพ้นทะเล ซึ่งส่วนใหญ่อพยพเพื่อหนีความยากลำบากและแสวงหาชีวิตใหม่ 
วัตถุประสงค์แรกของการรวมกลุ่มพวกเดียวกันย่อมมุ่งไปที่เรื่องปากท้องการดำรงชีพเป็นหลักสำคัญ สถานะการเป็นสมาคม
ลับที่ยึดโยงแรงงานให้เป็นส่วนหนึ่งของกงสีกลับนำไปสู่ปัญหาที่อยู่นอกเหนือกฎหมาย บางครั้งบานปลายจนสร้างความ
เดือดร้อนให้แก่สังคม ตัวอย่างเช่น การวิวาทกันแย่งที่ดินและทรัพยากรระหว่างกงสีอี้ซิงและกงสีไห่ซานในสงครามลารุท 
(Larut War) ระหว่างปีค.ศ. 1860-1874 ที่รัฐเปรักของมาเลเซีย หรือเหตุการณ์จลาจลปีนัง (Penang Riots) ในปี ค.ศ. 
1867 ซึ่งเป็นเหตุการณ์ปะทะกับระหว่างกงสีอี้ซิงและกงสีเปิ่นโถวกง  (Zhang Xiaowei 張曉威, 2007: 120) อั้งยี่ยี่หินและ
อ้ังยี่บุนเท่าก๋งบนเกาะภูเก็ตต่างฝ่ายต่างยกพรรคพวกไปช่วยกลุ่มของตนในเหตุการณ์นี้ เป็นต้น รวมไปถึงปัญหาเรื่องฝิ่นและ
อบายมุขต่าง ๆ มาบริการให้แก่แรงงานในกงสีและความวุ่นวายอื่น ๆ อีกมากมาย จนทำให้ฝ่ายปกครองในพื้นที่ต้องออก
กฎหมายเพื่อให้กลุ่มกงสีสมาคมลับอยู่ภายใต้การควบคุมของรัฐ ในประเทศไทยช่วงเริ่มแรก รัฐบาลเลือกที่จะใช้นโยบาย
ผสานกลมกลืนชาวจีนให้เป็นไทยมากกว่าจะใช้กำลังปราบปรามเด็ดขาด จนต่อมามีการตราพระราชบัญญัติว่าด้วยอั้งยี่ ร.ศ. 
116 ในสมัยรัชกาลที่ 5 ซึ่งส่งผลให้เกิดบทบัญญัติทางกฎหมายว่าด้วยความผิดฐานอั้งยี ่มาตรา 209 ในปัจจุบัน สำหรับ      
การรวมกลุ่มเป็นสมาคมหรือองค์กรที่มีวัตถุประสงค์เพื่อกระทำผิดทางอาญา ส่วนพื้นที่คาบสมุทรมาเลย์ ในปี ค.ศ. 1889 
รัฐบาลอาณานิคมอังกฤษได้ออกกฎหมายควบคุมการรวมกลุ่มสมาคม (《社团法令》) โดยบังคับใช้อย่างเป็นทางการในปี 
ค.ศ. 1889 หรือที่รู้จักในชื่อ Societies Suppression Ordinance of 1889 ทำให้กลุ่มสมาคมลับค่อย ๆ ปรับเปลี่ยนรูปแบบ
การรวมกลุ่มเป็นสมาคมที่มีการจดทะเบียนก่อตั้งสมาคมอย่างถูกต้องตามกฎหมาย  (Zhang Xiaowei張曉威, 2007: 119-
120) เช่นเดียวกับประเทศไทย สมาคมลับอังยี่ถูกล้มล้างหมดไปในสมัยรัชกาลที่ 6 ชาวจีนปรับปรุงรูปแบบของการรวมกลุ่ม
มาเป็นการตั้งสมาคมที่ถูกต้องตามกฎหมาย ไม่ว่าจะเป็นสมาคมตระกูล สมาคมท้องถิ่น สมาคมกลุ่มภาษา เป็นต้น  



 

180 
 

 

3. กงสตีระกูล : “กงสี” สู่ “กงซือ” 
 กลุ่มกงสีอีกรูปแบบหนึ่งที่เกิดขึ้นภายใต้เงื ่อนไขความสัมพันธ์ทางสังคมเช่นเดียวกับกงสีเหมืองทองคำบนเกาะ
บอร์เนียว และกงสีสมาคมลับ ได้แก่ กงสีตระกูล (宗族公司) กงสีตระกูลเป็นการรวมกลุ่มชาวจีนที่เป็นเครือญาติกัน มีบรรพ
บุรุษร่วมกัน มาจากอำเภอบ้านเกิดเดียวกัน รวมถึงพูดภาษาถิ่นเดียวกัน ในช่วงศตวรรษที่ 19 การรวมกลุ่มกงสีตระกูลของ
ชาวจีนโพ้นทะเลเกิดขึ้นแพร่หลายทั่วพื้นที่คาบสมุทรมาเลย์ จุดเด่นสำคัญอยู่ที่สมาชิกในกลุ่มอาศัยอยู่ร่วมชายคาบ้านกงสี
เดียวกัน ภายบ้านกงสีจะมีสถานที่ศูนย์กลางเพื่อพบปะหรือประชุมร่วมกันของสมาชิกในตระกูล รวมถึงเป็นที่จัดกิจกรรม
ประเพณีดั้งเดิมของตระกูล บริบทของกลุ่มค่อนข้างเล็กกว่ากงสีเหมืองแร่ทองคำและกงสีสมาคมลับ ไม่ว่าจะในแง่ของจำนวน
สมาชิก ขนาดพื้นที่ตั้งของกลุ่ม ตลอดจนรูปแบบความสัมพันธ์ของสมาชิก กงสีเหมืองแร่ทองคำและกงสีสมาคมลับเป็นกลุ่ม
หน่วยการผลิต ประกอบด้วยสมาชิกหลักพันหลักหมื่นคน อย่างกรณีกงหลานฟังที่มีจำนวนสมาชิกมากกว่า 20,000 คน 
(Jiang Peng 姜朋, 2014: 134) สมาชิกกลุ่มเองก็ไม่ได้มาจากตระกูลเดียวกันหรือเป็นเครือญาติกันทั้งหมด ส่วนกงสีตระกูล
มีจำนวนสมาชิกเครือญาติในช่วงเริ่มก่อตั้งกลุ่มจำนวนหลักร้อยคน (Ma Huiyue 马慧玥, 2012: Online) กลุ่มกงสีตระกูล
มักเป็นครอบครัวพ่อค้าร่ำรวยชาวจีนโพ้นทะเลที่มีอิทธิพลในสังคม การตั้งกงสีตระกูลมีวัตถุประสงค์เพื่อช่วยเหลือเกื้อกูลกัน
ภายในเครือญาติและสืบทอดประเพณีวัฒนธรรมของตระกูล กงสีตระกูลจึงสะท้อนให้เห็นถึงระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูล 
(宗法制) ที่มีมายาวนานในสังคมจีนได้ชัดเจนกว่ากงสีรูปแบบอื่น อย่างไรดี กลุ่มตระกูลของชาวจีนโพ้นทะเลไม่ได้ใช้คำว่า 
“กงสี” ต่อท้ายชื่อกลุ่มเพียงอย่างเดียว แต่ยังมีการใช้คำอื่น ๆ เช่น “ฮุ่ยก่วน” (会馆) “จยาก่วน” (家馆) “กงฮุ่ย” (公会) 
“ถัง” (堂) เป็นต้น หรือใช้ชื่อที่สื่อถึงสถานที่สำคัญของตระกูลอย่าง “จงฉือ” (宗祠) หมายถึง ศาลบรรพชน ในหัวข้อนี้จึงมุ่ง
ไปที่กลุ่มที่ใช้คำว่า “กงสี” (公司) ห้อยท้ายชื่อกลุ่ม เพื่อเป็นตัวแทนนำเสนอภาพภูมิหลังวัฒนธรรมการรวมกลุ่มเครือญาติ
ของชาวจีนในพื้นที่อาณานิคมช่องแคบมลายู  
 มลายูถือเป็นพ้ืนที่ศูนย์กลางทางเศรษฐกิจที่สำคัญที่มีชาวจีนเข้ามาตั้งถิ่นฐานอยู่เป็นจำนวนมาก ชาวจีนเป็นกลุ่มคน
ที่มีส่วนสำคัญในการสร้างมลายูในช่วงที่ยังอยู่ในภายใต้การปกครองของรัฐบาลอาณานิคมอังกฤษ Mills (1960: 235) กล่าว
ว่า “ความรุ่งเรืองของมลายูในยุคอาณานิคมอังกฤษมาจากแรงงานชาวจีน”  โดยเฉพาะเกาะปีนังที่ถือเป็นจุดยุทธศาสตร์
สำคัญในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจของมลายู ปีนังเป็นพื้นที่ที่มีตระกูลพ่อค้าชาวจีนหลายกลุ่มตั้งถิ่นฐานอยู่ พ่อค้าชาวจีนจาก
หลายตระกูลใช้กลุ่มกงสีตระกูลเป็นศูนย์กลางควบคุมการขยายเครือข่ายทางธุรกิจโดยมีสมาชิกในเครือญาติเป็นตัวกลาง
ขับเคลื่อน ในปีนังพบว่ามีกลุ่มตระกูลเก่าแก่อายุมากกว่าร้อยปีจำนวน 11 ตระกูล (Ma Huiyue 马慧玥, 2012: Online) ใน 
11 ตระกูลนี้ มีตระกูลพ่อค้าชาวจีนฮกเกี้ยน 5 ตระกูลใหญ่ หรือที่รู้จักในนาม Big Five โดยได้ก่อตั้งกงสีตระกูลขึ้นในช่วง
กลางศตวรรษที่ 19 ได้แก่ กงสี Shi Tek Tong Cheah (世德堂谢公司) ของตระกูล Cheah หรือตระกูลเซี่ย (谢) ก่อตั้งใน
ปี ค.ศ. 1810  กงสี Leong San Tong Khoo (龙山堂邱公司) ของตระกูล Khoo หรือตระกูลชิว (邱) ก่อตั้งในปี ค.ศ. 
1835 กงสี Sit Teik Tong Yeoh (植德堂杨公司) ของตระกูล Yeoh หรือตระกูลหยัง (杨) ก่อตั้งในปี ค.ศ. 1842 กงสี Eng 
Chuan Tong Tan (颍川堂陈公司) ของตระกูล Tan หรือตระกูลเฉิน (陈) ก่อตั้งในปี ค.ศ. 1851 และกงสี Kew Leong 
Tong Lim (九龙堂林公司) ของตระกูล Lim หรือตระกูลหลิน (林) ก่อตั้งในปี ค.ศ. 1863 (Wong Yee Tuan, 2013: 67) 

กงสีห้าตระกูลใหญ่เข้าไปมีบทบาทในหลากหลายภาคธุรกิจในมลายู เช่น ขนส่งทางทะเล เกษตรกรรม และการทำ
เหมืองแร่ดีบุกในพื้นที่ ในช่วงศตวรรษที่ 19  กิจการเหมืองแร่ดีบุกเป็นภาคธุรกิจที่เฟื่องฟูอย่างมากในภูมิภาคคาบสมุทร
มาเลย์ โดยมีตระกูลพ่อค้าชาวจีนฮกเกี้ยนในปีนังเป็นผู้ระดมทุน การทำธุรกิจเหมืองแร่ของตระกูลพ่อค้าชั้นนำจากปีนังขยาย
เครือข่ายไปในหลายพื้นที่มลายูที่เป็นแหล่งแร่ดีบุกที่สำคัญ เช่น เปรัก (Perak) รวมถึงในอีกหลายประเทศข้างเคียง เช่น 
อินโดนีเซีย พม่า ไทย เป็นต้น ในระหว่างปี ค.ศ. 1868-1890 พบว่า สินแร่ดีบุกจำนวนมากที่นำเข้าไปปีนังนำเข้ามาจาก 



 

181 
 

 
เหมืองแร่ในภูเก็ตและเปรักเป็นหลัก ภูเก็ตจึงกลายเป็นหนึ่งพื้นที่หมุดหมายสำคัญที่มีพ่อค้าจีนฮกเกี้ยนจากปีนังเข้ามาลงทุน
ทำกิจการเหมืองแร่ดีบุก มีการเคลื่อนย้ายทุนและแรงงานจำนวนมากมาที่ภูเก็ตและอีกหลายพื้นที่ในภาคใต้อย่าง พังงา 
ระนอง หรือตรัง กิจการเหมืองแร่ดีบุกส่วนใหญ่เป็นของเครือญาติของห้าตระกูลใหญ่จากปีนัง อาทิเช่น ตระกูล Tan ที่ได้
ขยายธุรกิจเหมืองแร่ไปยังภูเก็ตในช่วงปี ค.ศ. 1820 และขยายต่อไปยังพื ้นที ่ใกล้เคียง ได้แก่ ตรัง และพังงา ภายใต้            
การสนับสนุนของรัฐบาลไทย รวมถึงตระกูล Yeoh และตระกูล Lim ไดเ้ข้าไปลงทุนทำเหมืองแร่ดีบุกในภูเก็ตเช่นกัน (Wong 
Yee Tuan, 2007: Online) ด้วยธุรกิจเหมืองแร่จำเป็นต้องใช้แรงงานระดับล่างเป็นจำนวนมาก เหล่ากงสีตระกูลชั้นนำจงึใช้
วิธีการจัดหาแรงงานด้วยการเป็นนายหน้าหาแรงงานกุลีเอง โดยนำแรงงานจากประเทศจีนมาส่งตามที่ทำการเหมืองแร่ใน
พ้ืนที่ต่าง ๆ โดยตรง ธุรกิจกิจค้าแรงงานกุลีนี้ทำให้เหล่ากงสีตระกูลเข้าไปเกี่ยวข้องกงสีสมาคมลับ 

ธุรกิจการค้าแรงงานกุลีถือเป็นอีกหนึ่งธุรกิจสำคัญของเหล่ากงสีตระกูลใหญ่ โดยเกิดขึ้นควบคู่กับงานเหมืองแร่และ
งานเกษตรกรรมที่จำเป็นต้องใช้แรงงานระดับล่างจำนวนมาก ภาคอุตสาหกรรมต่าง ๆ ในภูมิภาคขยายตัวขึ้นพร้อม ๆ กับ
ความต้องการแรงงานระดับล่างจำนวนมากมาตอบสนองการผลิต ตระกูล Khoo เป็นตระกูลที่เข้ามามีบทบาทสำคัญในการ
เป็นนายหน้าหาแรงงานกุลี มีการส่งเครือญาติในตระกูลไปตั้งสำนักจัดหาแรงงานกุลีอยู่ประจำที่เมืองซั่นโถว (汕头) ของจีน 
เพื่อทำหน้าที่จัดหาแรงงานและส่งตัวมายังปีนัง มีการสร้างจุดพักเพื่อรับตัวแรงงานกุลีโดยเฉพาะที่ ปีนังถึงสองแห่ง เมื่อมี
แรงงานกุลีย่อมต้องมีฝิ่นเพ่ือให้แรงงานได้ผ่อนคลาย การผูกขาดธุรกิจค้าฝิ่นกลายเป็นอีกหนึ่งธุรกิจที่สร้างกำไรมหาศาลให้แก่
ตระกูลใหญ่ โดยได้กลายมาเป็นแหล่งทุนสำคัญที่ใช้ในการขยายกิจการเหมืองดีบุกและจ้างแรงงานกุลีต่อไป กิจการเหมืองแร่
ดีบุกเป็นภาคอุตสาหกรรมที่ต้องใช้แรงงานระดับล่างจำนวนมาก เมื่อแรงงานกุลีต้องมาอยู่ร่วมกัน ทำงานใช้ชีวิตกินนอนอยู่
ในพื้นที่ที่เป็นทั้งเหมืองและที่พักอาศัย ทำให้ชาวจีนนำระบบสมาคมลับมาใช้ในการควบคุมให้แรงงานอยู่ภายใต้การบังคับ
บัญชา โดยนำข้อบังคับและพิธีกรรมตามแบบสมาคมลับมาใช้ในกงสี สมาคมลับจีนในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ถูก
ปรับเปลี่ยนวัตถุประสงค์ จากเดิมเพ่ือเป้าหมายทางการเมือง กลายมาเป็นเครื่องมือควบคุมระบบการผลิตของเหล่าพ่อค้าชาวจีน
โพ้นทะเลจากตระกูลใหญ่ ดังกรณีของสมาคมลับเจี้ยนเต๋อถัง (建德堂) หรือ Kian Teik Tong รู้จักในอีกชื่อหนึ่งว่า ต้าปั๋วกง   
(Toa Peh Kong) ในไทยรู้จักในชื่อ อ้ังยี่บุนเท่าก๋ง สมาคมลับ Kian Teik Tong ถูกก่อตั้งขึ้นพร้อม ๆ กับการจัดตั้งธุรกิจแขนง
ต่าง ๆ ของเหล่าตระกูลใหญ่จากปีนัง เมื่อมีการขยายเครือข่ายธุรกิจไปยังภูมิภาคอื่น ๆ สมาคมลับ Kian Teik Tong ก็จะ
แตกแขนงสาขาย่อยตามไปในพ้ืนที่นั้น ๆ ด้วย โดยเฉพาะพ้ืนที่ที่มีกิจการเหมืองแร่ดีบุก เช่น ภูเก็ต ตรัง เป็นต้น เหล่าหัวหน้า
สมาคมลับอ้ังยี่จึงไม่เพียงมีความสัมพันธ์เป็นเครือญาติของห้าตระกูลใหญ่ แต่ยังมีอิทธิพลในพื้นที่ในฐานะพ่อค้านักลงทุนและ
หัวหน้าชุมชนจีนในพื้นที่ ตัวอย่างเช่น Tan Lwee จากตระกูล Tan ซึ่งเป็นสมาชิกระดับหัวหน้าของอั้งยี่บุนเท่าก๋งที่ระนอง 
Tan ยังเป็นเจ้าของธุรกิจขนส่งและโรงสีข้าวในพื้นที่ รวมถึงมีตำแหน่งในหน่วยงานปกครองของพื้นที่ (Wong Yee Tuan, 
2007: Online) การเข้าไปมีบทบาทในกงสีสมาคมลับของกงสีตระกูลใหญ่ไม่เพียงมีประโยชน์ในแง่ของการปกครองแรงงาน
ระดับล่างจำนวนมากให้อยู่ใต้บังคับบัญชา กงสีสมาคมลับยังได้กลายมาเป็นเครื่องมือในการพิทักษ์ผลประโยชน์ทางธุรกิจได้
อย่างดี ดังจะเห็นได้จากเหตุการณ์วิวาทของกงสีสมาคมลับต่างกลุ่ม ที่มักจะเกิดขึ้นจากการแย่งชิงผลประโยชน์กันระหว่างกัน 
โดยเฉพาะการแย่งชิงทรัพยากรในการทำเหมืองแร่ซึ่งเป็นปัญหามักเกิดขึ้นบ่อยครั้ง 

นอกเหนือจากการขยายเครือข่ายทางธุรกิจในภูมิภาคต่าง ๆ แล้ว การสร้างสายสร้างสายสัมพันธ์อันดีกับชนชั้น
ปกครองในพ้ืนที่เป็นอีกวิธีหนึ่งที่เหล่ากงสีตระกูลใหญ่ใช้เพ่ิมพูนอำนาจทางธุรกิจ อาทิเช่น Lim Leng Cheak (林宁绰) ผู้นำ
ตระกูล Lim ประสบความสำเร็จจากการร่วมกับกปิตันชาวจีนกวางตุ้งทำฟาร์มฝิ่นใน  Kulim ช่วงปี ค.ศ. 1886-1891 กรณี
ของตระกูล Tan ที่ได้ร่วมกับพระยาวิชิตสงครามซึ่งเป็นข้าราชการระดับสูงของเมืองภูเก็ต ผูกขาดธุรกิจค้าฝิ่นครบวงจรของ
เมืองภูเก็ต เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีการสร้างความสัมพันธ์กับชนชั้นนำในพื้นที่ด้วยการแต่งงานเพ่ือสร้างเครือข่ายนอกภูมิภาค  



 

182 
 

 
ดังกรณีของ Khoo Thean Poh (邱天保) หัวหน้ากงสีตระกูล Khoo ที่ได้ให้บุตรสาวแต่งงานกับพ่อค้าชาวอาเจะห์ (Acehnese) 
เชื้อสายอาหรับ (Wong Yee Tuan, 2013: 70) หรือกรณี Lim Ang Kee (林红柿) แห่งกงสีตระกูล Lim ที่ได้ให้บุตรสาว
แต่งงานกับบุตรชายของพระยาวิชิตสงคราม ข้าราชการระดับสูงเมืองภูเก็ต (Wong Yee Tuan, 2015: 56) การแต่งงานข้าม
วัฒนธรรมดังกล่าวสวนทางกับธรรมเนียมปฏิบัติดั ้งเดิมของกงสีตระกูลที่ไม่ต้องการให้ลูกหลานชาวจีนแต่งงานกับคนใน
ท้องถิ่น แสดงให้เห็นถึงการให้ความสำคัญต่อการสร้างความแข็งแกร่งทางธุรกิจมากกว่าธรรมเนียมปฏิบัติดั้งเดิม  

นอกจากการจัดการให้ลูกหลานในตระกูลแต่งงานกับชนชั้นนำในท้องถิ่นแล้ว กลุ่มกงสีตระกูลใหญ่ยังสนับสนุนให้
สมาชิกในตระกูลแต่งงานกับตระกูลจีนโพ้นทะเลชั้นนำด้วยกัน ดังกรณี Khoo Siew Kun (邱绣巾) และ Khoo Siew Soon 
(邱绣顺) บ ุตรสาวคนที่สองและคนที่สี่ของ Khoo Seck Chuan (邱石泉) ได้แต่งงานกับ Yeoh Cheng Tek (杨清德) ผู้นำ
กงสีตระกูล Yeoh นักธุรกิจค้าแร่ดีบุกและพริกไทย ในขณะที่น้องสาวสามคนของ  Yeoh Cheng Tek แต่งงานกับสมาชิก
ตระกูล Khoo และตระกูล Lim นอกจากนี้ยังมีการแต่งงานข้ามกลุ่มภาษาเพื่อขยายเครือข่ายทางธุรกิจให้เติบโตมากยิ่งขึ้น 
ดังกรณีการแต่งงานของสมาชิกตระกูลจีนฮกเกี้ยนในกลุ่ม Big Five กับสมาชิกตระกูล Foo (胡) และตระกูล Chung (郑)   
ซึ่งเป็นตระกูลชาวจีนฮากกาชั้นนำในปีนัง (Wong Yee Tuan, 2015: 53-54) การแต่งงานข้ามกลุ่มภาษาและวัฒนธรรมของ
ชาวจีนในโพ้นทะเลก่อให้เกิดเป็นวัฒนธรรมลูกผสมแบบใหม่ ไม่ว่าจะเป็นการสร้าง “กวนซี” หรือความสัมพันธ์ กับบุคคลที่
ไม่ได้มีความผูกพันทางสายเลือดและถิ่นกำเนิด ซ้ำยังเป็นบุคคลจากต่างกลุ่มชาติพันธุ์ ซึ่งแตกต่างจากวัฒนธรรมการรวมกลุ่ม
ของชาวจีนโพ้นทะเลในอดีต รวมถึงการเกิดขึ้นของลูกหลานเลือดผสมระหว่างชาวจีนซึ่งส่วนใหญ่เป็นชาวจีนฮกเกี้ยนกับชาว
ท้องถิ่น เรียกว่า “จีนเปอรานากัน” (Peranakan Chinese) หรือจีนบ้าบ๋า-ย่าหยา1 กลายเป็นชาวจีนอีกกลุ่มวัฒนธรรมหนึ่งที่
มีอัตลักษณ์แตกต่างจากชาวจีนดั้งเดิมในมาตุภูมิ 

การแต่งงานข้ามกลุ่มวัฒนธรรมของตระกูลพ่อค้าชาวจีนชั้นนำได้รับความนิยมทั่วพื้นที่คาบสมุทรมาเลย์ -อินโด       
ไปจนถึงพื้นที่ภาคใต้ของไทยและภาคใต้ของพม่า โดยมีวัตถุประสงค์สำคัญเพื่อการเป็นหุ้นส่วนทางธุรกิจและขยายเครือขา่ย
ทางธุรกิจด้วยการสร้างความสัมพันธ์แบบเครือญาติจากการแต่งงาน อย่างไรก็ดี เมื่อเข้าสู่ต้นศตวรรษที่ 20 กลุ่มกงสีตระกูล
ชั้นนำไม่อาจหลีกเลี่ยงการเปลี่ยนแปลงครั้งสำคัญได้เช่นเดียวกับกงสีหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียว หลังจากที่กงสีสมาคม
ลับซึ่งอยู่ภายใต้การควบคุมของกงสีตระกูลใหญ่ต้องล่มสลายไปจากการประกาศใช้กฎหมายควบคุมการรวมกลุ่มสมาคมในปี 
ค.ศ. 1889 ของรัฐบาลเจ้าอาณานิคมอังกฤษ เหล่ากงสีตระกูลสูญเสียรายได้หลักจากธุรกิจผูกขาดภาษีฝิ ่นอันมาจาก          
การบริโภคของแรงงานกุลี รัฐบาลเจ้าอาณานิคมเริ่มเข้ามามีอิทธิพลทางการเมืองในพ้ืนที่แทนที่ตระกูลพ่อค้าชาวจีน อีกทั้งยัง
มีการนำเทคโนโลยีตะวันตกแบบใหม่เข้ามาใช้ในภาคธุรกิจและอุตสาหกรรมต่าง ๆ แทนที่เทคโนโลยีแบบเดิมของชาวจีน 
เหล่ากงสีตระกูลใหญ่จึงไม่สามารถผูกขาดการทำธุรกิจทุกภาคส่วนได้เหมือนอดีต การเปลี่ยนแปลงสำคัญอีกประการหนึ่งของ
กงสีตระกูล ได้แก่ การเปลี่ยนรูปแบบกลุ่มให้เป็นรูปแบบของบริษัทมากขึ้น หรือก็คือ “กงซือ” (公司) ในความหมายของ 
company เหล่ากงสีตระกูลใหญ่ของปีนังอย่างกงสีตระกูล Khoo (邱) กงสีตระกูล Lim (林) กงสีตระกูล Cheah (谢) กงสี
ตระกูล Tan (陈) ปรับเปลี่ยนรูปแบบของกลุ่มเป็นบริษัทจำกัด มีโครงสร้างองค์กรตามรูปแบบบริษัทอันประกอบด้วย 
คณะกรรมการบริษัท คณะกรรมการบริหาร และพนักงานทั่วไป เช่น กรณีของกงสี Leong San Tong Khoo ของตระกูล 
Khoo ในปี ค.ศ. 1955 ได้จดทะเบียนเป็นสมาคมอย่างเป็นทางการ ต่อมาในปี ค.ศ. 1976 ได้จดทะเบียนเป็นผู้จัดการกอง
ทรัพย์สิน หรือทรัสตี้ (Trustee) เพ่ือบริหารและจัดการทรัพย์สินของกงสี ลูกหลานในรุ่นหลังจำเป็นต้องจดทะเบียนเป็นสมาชิก 

 
1 จีนเปอรานากัน (Peranakan Chinese) เป็นคำเรียกลูกหลานชาวจีนเลือดผสมระหว่างจีนและมลายูที่ถือกำเนิดและอาศัยอยู่ในพื้นที่คาบสมุทรมลายู -อินโด         
ซึ่งประกอบด้วยประเทศมาเลเซีย ประสิงคโปร์ และหมู่เกาะชวา ประเทศอินโดนีเซียโดยลูกหลานเพศชายจะเรียกว่า “บ้าบ๋า” (Baba) ส่วนเพศหญิงจะเรียกว่า 
“ย่าหยา” (Nyonya) 



 

183 
 

 
ขององค์กรจึงจะได้รับผลปประโยชน์หรือสวัสดิการต่าง ๆ จากกงสีตระกูล  (龙山堂邱公司的演变, n.d.: Online) เป็นต้น 
แต่ในขณะเดียวกัน การปรับเปลี่ยนกลุ่มกงสีเป็นองค์กรทางธุรกิจที่จัดตั้งขึ้นตามกฎหมายกลายเป็นช่องทางให้เกิดการพิพาท
ทางกฎหมายระหว่างสมาชิกในกลุ่มได้เช่นกัน และโดยส่วนใหญ่แล้วเป็นปัญหาความขัดแย้งทางผลประโยชน์ภายในกลุ่ม ที่
สุดท้ายต้องให้ศาลเป็นผู้ตัดสิน 

Wong Yee Tuan (2015: 159, 162) ได้พูดถึงความขัดแย้งภายในตระกูลของกลุ่มห้าตระกูลใหญ่ (Big Five) ของ
ปีนัง ซึ่งส่วนใหญ่เกี่ยวกับกรณีพิพาททางธุรกิจ ไม่ว่าจะกรณีพิพาททางธุรกิจกับตระกูลอื่นที่เป็นหุ้นส่วนทางธุรกิจกัน อาทิ
เช่น เมื่อปี ค.ศ. 1911 Khoo Hun Yeang จากตระกูล Khoo (邱) ยื่นฟ้อง Khaw Joo Choe จากตระกูล Khaw (许) และ
หุ้นส่วนอีก 13 คน ในข้อหายักยอกทรัพย์ในเครือข่ายธุรกิจที่ร่วมลงทุนในสิงคโปร์ ทั้งที่สองตระกูลนี้มีเคยความสัมพันธ์อันดี
ผ่านการจับคู่สมรสของลูกหลาน นอกจากนี้ยังมีกรณีพิพาทภายในตระกูลเดียวกัน อาทิเช่นกรณีที่เกิดขึ้นในปี ค.ศ. 1913 
Yeoh Paik Tatt จากตระกูล Yeoh (杨) ยื ่นฟ้องประธานและคณะกรรมการกองทรัพย์สินของกงสีตระกูล Yeoh จาก     
การบริหารจัดการสินทรัพย์ของกงสีผิดพลาด ซึ่งสุดท้ายพบว่ามีการถ่ายโอนทรัพย์สินของตระกูลไปยังประเทศจีน  ความ
ขัดแย้งภายในกลุ่มตระกูลเครือญาติไม่เพียงทำให้ต้องสูญเสียหุ้นส่วนทางธุรกิจ แต่ยังบั่นทอนความแข็งแกร่งของกลุ่มธุรกิจ
ภายในเครือญาติด้วยกัน ประกอบกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและการเมืองตามยุคสมัย อำนาจทางเศรษฐกิจของ
กลุ่มตระกูลใหญ่เก่าแก่ค่อย ๆ ถูกแทนที่ด้วยรัฐบาลอาณานิคมและกลุ่มตระกูลนักธุรกิจชาวจีนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานใหม่ในพ้ืนที่ 
 
วิเคราะห์ภาพสะท้อน “กวนซี” ใน “กงสี”  

จากภูมิหลังกลุ่มกงสีของชาวจีนในแต่ละรูปแบบ จะเห็นได้ว่า “กงสี” เป็นการรวมกลุ่มเป็นองค์กรเพ่ือเป้าหมายทาง
ธุรกิจ โดยมี “ความสัมพันธ์” หรือ “กวนซี” (关系) ที่โยงใยสมาชิกในองค์กรเป็นจุดเด่นสำคัญ ดังจะเห็นได้จากการกำหนด
เงื่อนไขการรวมกลุ่ม ไม่ว่าจะเป็นเครือญาติเดียวกัน ถิ่นบ้านเกิดเดียวกัน พูดภาษาเดียวกัน ฯลฯ การเลือกผู้ที่จะมาเป็นส่วน
หนึ่งในการขับเคลื่อนองค์กรทางธุรกิจของชาวจีนจึงมักเริ่มต้นจากคนมีความเชื่อใจกันอยู่แล้วจากความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกัน
ภายในครอบครัว ก่อนจะขยายขอบเขตไปยังคนรู้จักในความสัมพันธ์รูปแบบอื่น ๆ เพื่อให้ได้จำนวนสมาชิกที่มากพอสำหรับ
การสร้างองค์กร Yen Ching-hwang (2013: 135-137) เรียกสิ่งนี้ว่า “Xinyong” (trust) (ภาษาจีนเขียนได้ว่า“信用”ออก
เสียงว่า “ซิ่นย่ง”) แปลเป็นภาษาไทยจะหมายถึง “ความเชื่อใจ” Yen ได้อ้างถึงข้อวิเคราะห์ที่นักสังคมวิทยาทั้งฝั่งตะวันตก
และฝั่งตะวันออกส่วนใหญ่เห็นพ้องกันว่า “trust” หรือ “Xinyong” เกิดขึ้นได้จากสายสัมพันธ์ทางสายเลือดและเครือญาติ
ระหว่างบุคคล รวมไปถึงสายสัมพันธ์จากถิ่นกำเนิดร่วมกัน ความสัมพันธ์ทางสังคมจึงถือเป็นรากฐานสำคัญของความสัมพันธ์
ทางธุรกิจในวัฒนธรรมของชาวจีน ค่านิยมดังกล่าวนี้ ชาวจีนได้รับอิทธิพลมาจากหลักปรัชญาสำนักหรูจยา โดยมีขงจื่อเปน็ผู้
บุกเบิกแนวคิดการสร้างความปรองดองในความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล หรือ “เหรินจี้กวนซี” (人际关系) โดยมีการกำหนดคู่
ความสัมพันธ์ทางสังคมในรูปแบบต่าง ๆ ภายใต้พ้ืนฐานของความสัมพันธ์ระดับครอบครัว ขงจื่อเชื่อว่า หากคนในสังคมปฏิบัติ
ต่อกันตามสถานภาพที่ตนเป็นด้วยความมีมนุษยธรรม ย่อมนำไปสู่การสร้างความสัมพันธ์อันดีระหว่างบุคคลในสังคม เมื่อ
สังคมดี การเมืองก็จะดีตามไปด้วย เช่นเดียวกับการบริหารธุรกิจ 

แม้ว่าแนวคิดขงจื่อจะเป็นหลักปรัชญาการปกครอง แต่การปกครองที่ว่าเริ่มต้นจากการปกครองภายในครอบครัว 
การปกครองที่มีเสถียรภาพในระดับครอบครัวย่อมส่งผลไปสู่การปกครองที่มีเสถียรภาพในระดับรัฐ สังคมจีนเป็นสังคมที่ให้
ความสำคัญกับสถาบันครอบครัว การปกครองระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูล (宗法制) จึงเข้าไปมีอิทธิพลต่อชนชาติจีนในทุก
ระดับชนชั้น ในระดับครอบครัว ผู้เป็นบิดามีสิทธิและอำนาจใหญ่สุดในตระกูล ลูกชายคนโตเป็นผู้รับตำแหน่งสืบต่อหัวหน้า
ตระกูลต่อจากบิดา เช่นเดียวกับชนชั้นปกครอง บุตรชายคนโตที่เกิดจากชายาเอกของจักรพรรดิเป็นผู้สืบทอดตำแหน่งประมุข 



 

184 
 

 
ของประเทศองค์ต่อไป การปฏิบัติตนตามสถานภาพทางสังคมที่ตนเป็นจึงถือเป็นคุณธรรมสำคัญของการเป็นสมาชิกของ
สังคม ขงจื่อให้ความสำคัญกับการกำหนดสถานภาพของคนในสังคมตามลำดับขั้น ได้แก่ กษัตริย์ ขุนนาง บิดา บุตร โดย
เริ่มต้นจากชุดความสัมพันธ์ทางสายเลือด ไปสู่ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง ผู้ใดถือกำเนิดข้ึนในสถานภาพ
ทางสังคมแบบใดก็ต้องปฏิบัติตามระเบียบทางสังคมที่กำหนดไว้ แนวคิดดังกล่าวนำไปสู่การจับคู่ความสัมพันธ์ทางสังคมที่
เรียกว่า หลักความสัมพันธ์ทั้งสาม (三大轮) ได้แก่ ผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครอง บิดาและบุตรชาย พ่ีชายและน้องชาย คู่
ความสัมพันธ์ทั้งสามคู่นี้มีพ้ืนฐานจากความสัมพันธ์สายเลือดในตระกูล สถานภาพของขุนนางสามารถเปรียบได้กับประชาชน
ภายใต้การปกครองของกษัตริย์ อำนาจของบิดาก็สามารถเปรียบได้กับอำนาจกษัตริย์ในระดับตระกูล ขงจื่อยังให้ความสำคัญ
กับคู่ความสัมพันธ์ระหว่างพี่ชายกับน้องชายด้วย เนื่องจากสถานภาพของพี่ชายคนโตเป็นหลักประกันในการสืบทอดวงศ์
ตระกูลตามรูปแบบการปกครองระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูล ดังนั้น บทบาทและอำนาจหน้าที่ของผู้เป็นกษัตริย์ ผู้เป็นบิดา 
และผู้เป็นพี่ชายคนโต เป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้วงศ์ตระกูลและประเทศยังคงดำรงอยู่ต่อไปได้ การกำหนดคู่ความสัมพันธ์ส่งผล
ให้การปฏิบัติตามระเบียบสังคมระหว่างคู่ความสัมพันธ์แตกต่างไปตามสถานภาพทางสังคมที่ติดตัวมาตั้งแต่กำเนิด หลัก
ความสัมพันธ์ทั้งสาม (三大轮) ได้กลายเป็นรากฐานสำคัญในต่อยอดและพัฒนาไปสู่หลักปรัชญาอื่น ๆ ของสำนักหรูจยา  
ได้แก่ “หลักความสัมพันธ์ทั้งห้า” (五伦) ของเมิ่งจื่อ (孟子) ซึ่งเพ่ิมคู่ความสัมพันธ์มาอีก 2 คู่ ได้แก่ สามีกับภรรยา เพ่ือนกับ
เพ่ือน และ“สามหลักห้าคุณธรรม” (三纲五常) ของต่งจ้งซู (董仲舒) ตัวแทนนักคิดสำนักหรูจยาใหม่  

ขงจื่อกำหนดระเบียบทางสังคมโดยยึดจากรูปแบบสถานภาพของแต่ละคู่ความสัมพันธ์ หลักคุณธรรมที่กษัตริย์ปฏิบัติ
ต่อขุนนางย่อมแตกต่างจากสิ่งที่ขุนนางต้องปฏิบัติต่อกษัตริย์ เช่นเดียวกับหลักคุณธรรมที่บิดาพึงปฏิบัติต่อบุตรย่อมต่างจาก
สิ่งที่บุตรพึงกระทำต่อบิดา ระเบียบทางสังคมที่สร้างความปรองดองสมานฉันท์ให้เกิดกับความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ได้แก่ 
หลักมนุษยธรรม หรือ “เหริน” (仁) ทั้งนี้การขัดเกลาผู้คนในสังคมให้มีระเบียบและสามัคคีเป็นหนึ่งเดียวตามแนวคิดของ
ขงจื่อนั้นไม่ได้มีเพียงแค่หลักมนุษยธรรมซึ่งเป็นทัศนคติอันดีงามภายในจิตใจเพียงอย่างเดียว แต่ต้องควบคู่กับการแสดงออก
มาภายนอกผ่านพฤติกรรมเชิงสัญลักษณ์ด้วย หลักคุณธรรมดังกล่าวเรียกว่า “หลี่” (礼) หรือจารีตธรรม ซึ่งครอบคลุม
พิธีกรรม มารยาท และความประพฤติอันเหมาะสม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2562: 132) “หลี่” ตามทัศนะของขงจื่อมองว่า
เปรียบเสมือนกฎระเบียบที่ควบคุมพฤติกรรมที่แสดงออกภายนอก หากผู้คนไม่ปฏิบัติตามจารีตประเพณีก็จะทำให้สังคมไร้
ระเบียบ ขงจื่อมองว่าคุณธรรมทั้งสองจะต้องเกิดควบคู่ไปด้วยกันและผสานเป็นหนึ่งเดียว คำสอนของขงจื่อที่ปรากฏในคัมภีร์
หลุนอี่ว์มากมายแสดงให้เห็นได้อย่างชัดเจนถึงความสัมพันธ์กันระหว่าง “เหริน” และ “หลี่” ตัวอย่างเช่น ในคู่ความสัมพนัธ์
ระหว่างบิดาและบุตร หลักมนุษยธรรมพื้นฐานภายในครอบครัวอย่าง “เซี่ยว” (孝) หรือความกตัญญูต่อบิดามารดา ต้อง
แสดงออกผ่านจารีตธรรม ไม่ว่าจะเป็นการดูแลบิดามารดา การทำพิธีศพและพิธีบูชาเซ่นไหว้ ล้วนเป็นการแสดงออกถึงความ
กตัญญูซึ่งถือเป็นหนึ่งในหลักมนุษยธรรม ในขณะที่คู่ความสัมพันธ์ระหว่างกษัตริย์กับขุนนาง หรือผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง
จำเป็นต้องใช้จารีตธรรมมาควบคุมการปฏิบัติซึ่งกันและกันเช่นกัน ผู้ปกครองจำเป็นปฏิบัติต่อผู้ใต้ปกครองด้วยเมตตาธรรม 
ไม่กระทำต่อผู้ใต้บังคับบัญชาด้วยความโหดร้ายป่าเถื่อน ส่วนผู้ใต้ปกครองก็ต้องปฏิบัติต่อผู้ปกครองด้วยหลักมนุษยธรรมที่
เรียกว่า “จง” (忠) หรือความจงรักภักดี  

กลุ่มกงสีเกิดขึ้นจากการรวมตัวของชาวจีนภายใต้รากฐานของความสัมพันธ์แบบครอบครัว การรวมเป็นกลุ่มองค์กร
ใหญ่สามารถเปรียบเทียบได้กับครอบครัวขนาดใหญ่ที่จำเป็นต้องมีการจัดระเบียบสังคม การปกครองภายในกงสีจึงเปรียบได้
กับการปกครองภายในครอบครัวที่ต้องมีความสัมพันธ์แบบลำดับขั้น โดยยังคงยึดระบอบศักดินาครอบครัวเหมือนครั้งที่ยังใช้
ชีวิตอยู่มาตุภูมิ ในหัวข้อนี้จะใช้หลักความสัมพันธ์ทั้งสาม (三大轮) ของขงจื่อ ได้แก่ คู่ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้
ปกครอง บิดากับบุตรชาย พี่ชายกับน้องชาย ประกอบการวิเคราะห์ภาพสะท้อน “กวนซี” (关系) หรือ ความสัมพันธ์ทาง
สังคมของสมาชิกในกงสีทั้งสามรูปแบบดังที่กล่าวไว้ในหัวข้อก่อนหน้า ซึ่งจะทำให้เห็นถึงหลักคุณธรรมที่เกิดขึ้นระหว่างคู่
ความสัมพันธ์ผ่านกงสีแต่ละรูปแบบ 



 

185 
 

 
1. กงสเีหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียว: ภายใต้ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครอง-ผู้ใต้ปกครอง  
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองสามารถเปรียบได้กับความสัมพันธ์ระหว่างกษัตริย์ (君) กับขุนนาง 

(臣) ตามแนวคิดของขงจื่อ คู่ความสัมพันธ์ดังกล่าวพัฒนามาจากคู่ความสัมพันธ์ระดับครอบครัว กรณีของกลุ่มกงสีเหอซุ่นกับ
กงสีหลานฟัง แม้จะมีผู้ตีความลักษณะกลุ่มกงสีในสถานะการเป็นกลุ่มการปกครองที่มีอำนาจอธิปไตยเป็นของตนเอง แต่การ
กำหนดเงื่อนไขความสัมพันธ์ทางสังคมของสมาชิกก็เหมือนการดึงเอาคนที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกันอยู่แล้วมาอยู่ในกลุ่ม
องค์กรเดียวกัน ให้ความเชื่อใจเสมือนเป็นครอบครัวเดียวกัน ดังกรณีกงสีหลานฟัง ซึ่งมีสมาชิกเป็นชาวจีนฮากกาทั้งหมด 
หากพิจารณาจากเงื่อนไขด้านถิ่นกำเนิด สมาชิกของกงสีล้วนมาจากอำเภอเหมยเสี้ยนและอำเภอต้าปู้ เมื่อพิจารณาจาก
ตระกูลแซ่ ชาวฮากกาจากสองพื้นที่นี้มาจากสามตระกูลเป็นส่วนใหญ่ ประกอบด้วย ตระกูลซ่ง (宋) จากเหมยเสี้ยน ตระกูล
หลิว (刘) และตระกูลเจียง (江) (Tian Rukang 田汝康, 1987:  63) แสดงให้เห็นว่า กลุ่มคนเหล่านี้เป็นเครือญาติกันหรือ
รู้จักกันอยู่แล้ว เมื่อต้องมารวมกลุ่มเป็นกงสีนอกมาตุภูมิก็ย่อมต้องนำระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูลมาใช้ในกงสี 

กงสีเหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวแต่ละแห่งมีการจัดตั้งองค์กรฝ่ายปกครองเพื่อทำหน้าที่บริหารงานภายในกงสทีี่ 
สมาชิกทั้งหมดอยู่ภายใต้การปกครองของ “จ่งทิง” (总厅) ซึ่งถือเป็นองค์กรในระดับสั่งการที่มีอำนาจสูงสุดของกงสี ผู้เป็น
หัวหน้าสูงสุดของ “จ่งทิง” เรียกว่า “ปั๋ว” (伯) แปลว่า ลุง หรือ “ต้าเกอ” (大哥) หรือ“ไท่เกอ” (太哥) แปลว่า พี่ใหญ่ ใน
กรณีกงสีหลานฟัง คนในกงสีรู้จกั “หลัวฟังปั๋ว” (罗芳伯) ในฐานะของผู้ก่อตั้งกงสีและมีเป็นผู้มีอำนาจสูงสุดใน “จ่งทิง” ของ
กงส ีหลานฟัง บ ้างก ็เร ียกว ่า “หลัวต ้าเกอ” (罗大哥) ทั้งท ี ่หล ัวม ีนามจร ิงว ่า “หลัวฟังไป ่” (罗芳柏) (Huang 
Jianchun 黄建淳, 2010: 609) จะเห็นได้ว่า “จ่งทิง” เปรียบได้กับสถานะกษัตริย์ (君) หรือผู้ปกครองสูงสุด ส่วนผู้ที่อยู่
ตำแหน่งรองลงมาเปรียบได้กับสถานะขุนนาง (臣) หรือผู้ใต้ปกครอง แต่ในขณะเดียวกัน การนำคำนับลำดับญาติเรียกหัวหน้า
สูงสุดของกงสี ยิ่งแสดงให้เห็นถึงโครงสร้างของกลุ่มที่มีพ้ืนฐานมาจากกลุ่มครอบครัว นอกจากนี้ ในแต่ละกงสียังมีการกำหนด
เงื่อนไขทางสายเลือดและถิ่นกำเนิดเป็นคุณสมบัติหลักของสมาชิกใน “จ่งทิง”  กรณีของกงสีหลานฟัง หลัวฟังปั๋วได้ตั้งกฎให้
ชาวจีนฮากกาจากอำเภอจยาอิ้ง (嘉应) เท่านั้นที่จะดำรงตำแหน่ง “ต้าเกอ” หรือตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดของ “จ่งทิง” ได้ 
ส่วนตำแหน่ง “จ่งทิงฝู่โถวเหริน” (总厅副头人) ซึ่งเป็นตำแหน่งระดับหัวหน้าที่มีอำนาจรองลงมากำหนดให้เป็นชาวอำเภอ
ต้าปู้ เช่นเดียวกับกงสีเหอซุ่น ตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดของกงสี “เหอซุ่นจ่งทิง” (和顺总厅) มาจากการเลือกของหัวหน้าสูงสุด
ของแต่ละกงสีกลุ่มในพันธมิตร นอกจากนี้ ในกลุ่มผู้นำระดับรองจากผู้นำสูงสุดของ “จ่งทิง” ทั้ง 13 คน จะต้องมี 11 คนมา
จากตระกูลอู๋ (吴) ตระกูลจัง (张) และตระกูลหวัง (王) สมาชิกของกงสีเหอซุ่นล้วนเป็นชาวอำเภอฮุ่ยไหล (惠来) และอำเภอ
หลู่เฟิง (陆丰) ที่มาจากสามตระกูลข้างต้น (Tian Rukang 田汝康, 1987:  70) กงสีเหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวเกิดขึ้น
เพื่อผลประโยชน์ทางการผลิต ในขณะเดียวกันก็สะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ทางสังคมที่ใกล้ชิดกันอยู่แล้วของคนในกลุ่ม
กงสีได้อย่างชัดเจน ซึ่งไม่ต่างไปจากการอยู่ร่วมกันภายในครอบครัว เพียงแต่กงสีเสมือนเป็นครอบครัวที่มีสมาชิกนับพันนับ
หมื่นคนอยู่ร่วมกัน รูปแบบการปกครองจึงย่อมต้องขยายใหญ่จนเทียบเท่าการปกครองของรัฐขนาดย่อม 
 “จ่งทิง” (总厅) ถือว่าเป็นผู้ปกครองสูงสุดของกงสี งานบริหารจัดการต่าง ๆ ผลประโยชน์ภายในกงสีขึ้นอยู่กับการ
ตัดสินใจของคณะผู้บริหารของ “จ่งทิง” สำหรับ “เหอซุ่นจ่งทิง” ทำหน้าที่ตัดสินการกำหนดนโยบายด้านต่าง ๆ ที่จะใช้ทั้ง
ภายในและภายนอกกงสี ประสานความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มกงสี รับผิดชอบจัดการด้านการเงิน จัดสรรทรัพยากรที่จำเป็น 
และปกป้องทรัพยากรส่วนรวมของกงสี ส่วนกิจการต่าง ๆ ภายในกงสีย่อยในกลุ่มพันธมิตรสามารถดำเนินได้โดยอิสระ ไม่ว่า
จะเป็นทำเหมืองทองคำของแต่ละกลุ่มกงสี รวมถึงหากมีสมาชิกในกงสีเสียชีวิตหรือกระทำความผิดสามารถตัดสินชี้ขาดได้
โดยหัวหน้าสูงสุดของกงสีนั้น ๆ เว้นแต่กิจกรรมนั้น ๆ จะเก่ียวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่างกงสีในกลุ่มพันธมิตร ซึ่งต้องส่งต่อ
ให้ “จ่งทิง” เป็นผู้ดำเนินการ เช่นเดียวกับ “จ่งทิงต้าเกอ” (总厅大哥) ของกงสีหลานฟัง ซึ่งมีหลัวฟังปั๋ว (罗芳伯) ดำรง 



 

186 
 

 
ตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดของ “จ่งทิงต้าเกอ” หลังจากหลัวฟังปั๋วเสียชีวิตลงในปี ค.ศ. 1795 ตำแหน่งผู้นำสูงสุดถูกส่งต่อให้ผู้นำ
รุ่นถัดไป “จ่งทิงต้าเกอ” มีหน้าที่หลักในการดูแลจัดการด้านการเงินของกงสีและงานควบคุมให้กงสีมีความเป็นระเบียบ ไม่ว่า
จะเป็นการกำหนดระเบียบกฎระเบียบต่าง ๆ ตัดสินและลงโทษสมาชิกเม่ือกระทำผิด ประสานความเข้าใจระหว่างสมาชิกเมื่อ
เกิดปัญหาความขัดแย้ง ปกป้องผลประโยชน์ของกงสีไม่ให้คนภายนอกเข้ามารุกรานแทรกแซง ฯลฯ (Jiang Peng 姜朋, 
2014: 134) หน้าที่หลักของ “จ่งทิง” ก็คือการบริหารจัดการในกิจการต่าง ๆ ของกงสีดำเนินไปได้ โดยให้ความสำคัญกับ
ผลประโยชน์ของกงสีของกลุ ่มตนมากที่สุด แม้ว่าความสัมพันธ์ของสมาชิกภายในกงสีจะเสมือนครอบครัวเดียวกัน            
แต่ความสัมพันธ์ระหว่างต่างกงสีกลับเต็มไปด้วยความขัดแย้ง แต่ละกงสีต่างต้องการปกป้องพื้นที่ผลประโยชน์ของกลุ่มตน
เป็นหลัก 

เหตุการณ์การสู้รบระหว่างกงสีสะท้อนให้เห็นถึงการแสดงออกถึงความเคารพเชื่อฟังต่อหัวหน้าสูงสุดของกงสีได้เป็น
อย่างดี กรณีกงสีเหอซุ่น ภายในกงสีมีกองกำลังติดอาวุธอยู่ประจำการโดยเฉพาะ สมาชิกที่ทำหน้าที่เป็นกองกำลังติดอาวุธก็
คือเหล่าแรงงานเหมืองแร่ ยามที่สถานการณ์ปกติ กองกำลังติดอาวุธมีหน้าที่ลาดตระเวนปกป้องเขตพื้นที่กงสี ยามเกิดการสู้
รบระหว่างกงสี แรงงานเหมืองแร่ทั้งหมดเปลี่ยนบทบาทเป็นกองทัพทหารพร้อมรบ รวมไปถึงกลุ่มสมาชิกที่ถูกจ้างมาทำงาน
นอกเหนืองานเหมืองแร่ เช่น เกษตรกร คนฆ่าสัตว์ แรงงานดองเหล้า เป็นต้น สมาชิกกลุ่มนี้จะเข้าร่วมทัพทหารของกงสีทันที
ที่มีศึกสู้รบ กงสีเหอซุ่นมีสมาชิกของกองกำลังติดอาวุธประจำกงสีมากกว่า 3,000 คน หากสมาชิกระดับ “ซินเค่อ” (新客) ซ่ึง
เป็นสมาชิกใหม่ของกงสี เข้าร่วมการสู้รบจนชนะจะได้รับโบนัสกำไรจากผลประกอบการของกงสี ทั้งท่ีโดยปกติจะไม่มีสิทธิ์ใน
ผลประโยชน์ดังกล่าว (Tian Rukang 田汝康, 1987: 71) ด้วยการนำของผู ้บัญชาการทัพที ่ถูกเลือกมาเพื ่อทำศึกสู ้รบ
โดยเฉพาะ เหล่าสมาชิกที ่อยู ่ในกองกำลังต่างพร้อมใจที ่จะถอดบทบาทหน้าที ่การงานประจำเป็นทหารสู ้รบปกป้อง
ผลประโยชน์ของกงสีอย่างพร้อมเพรียง ขงจื่อกล่าวถึงคุณธรรมที่คู่สัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครอง-ผู้ใต้ปกครองควรปฏิบัติต่อกันไว้
ในตอนหนึ่งของคัมภีร์หลุนอี่ว์ว่า “ผู้ปกครองพึงใช้ขุนนางตาม‘หลี่’ ขุนนางพึงรับใช้ผู ้ปกครองด้วยความซื่อสัตย์ภักดี”  
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2556: 56) (君使臣以礼，臣事君以忠) “หลี่” ที่สะท้อนออกจากเหตุการณ์นี้ไม่ใช่จารีตพิธีกรรม 
แต่เป็นการตอบแทนผู้ใต้ปกครองที่ทำความดีความชอบด้วยการให้รางวัลตอบแทนถือเป็นการใช้ “หลี่” ของผู้ปกครองได้
เช่นกัน ผู้ใต้ปกครองจึงพร้อมที่จะปฏิบัติตามคำสั่งของผู้บังคับบัญชาด้วยความภักดี  
 

2. กงสสีมาคมลับ: ภายใต้ความสัมพันธ์ระหว่างพี่ชาย-น้องชาย  
ความสัมพันธ์ระหว่างพ่ีกับน้องเป็นความสัมพันธ์ที่เริ่มต้นจากความสัมพันธ์ทางสายเลือดระหว่างสมาชิกในครอบครัว 

ความสัมพันธ์ระหว่างพี่กับน้องตามทัศนคติของขงจื่อจะเน้นไปที่ “พี่ชาย” (兄) กับ “น้องชาย” (弟) เนื่องจากเกี่ยวข้องกับ
การสืบตระกูลให้ยังคงดำรงต่อไปในอนาคต สถานภาพของผู้เป็น “พี่ชาย” ยังเปรียบได้กับสถานภาพของ “ผู้ปกครอง” 
ในขณะที่สถานภาพของ “น้องชาย” เปรียบได้กับสถานภาพของ “ผู้ใต้ปกครอง” เช่นกัน การที่ผู ้ใต้ปกครองปฏิบัติต่อ
ผู้ปกครองด้วยคุณธรรมความซื่อสัตย์ภักดีย่อมเป็นไปในบริบทเดียวกับกับการที่น้องชายปฏิบัติต่ อพี่ชายด้วยความรักและ
เคารพเชื ่อฟัง ในกงสีที ่เป็นหน่วยการผลิตจึงใช้วิธีการกระตุ ้นให้สมาชิกรู ้สึกเป็นส่วนหนึ่งขององค์กรด้วยการสร้าง
ความสัมพันธ์เสมือนพี่น้องขึ้นมา เรียกว่า ระบบพี่น้องร่วมสาบาน (sworn brotherhood) ความสัมพันธ์แบบพี่น้องช่วยยึด
โยงสมาชิกต่างสายเลือดกันให้เป็นปึกแผ่นมากยิ่งขึ้น  

ระบบพ่ีน้องร่วมสาบานนี้มีต้นกำเนิดมาจากกลุ่มสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ่ย” ในจีน สำหรับที่มาของสมาคมลับ “เทียนตี้
ฮุ่ย” นั้นยังไม่เป็นที่แน่ชัด กลุ่มแรกเชื่อว่า “เทียนตี้ฮุ่ย” เกิดขึ้นในช่วงคังซีปีที่ 13 (康熙十三年) (ค.ศ. 1674) โดยการ
รวมกลุ่มของพระสงฆ์ 5 รูป จากวัดเซ่าหลิน เมืองผูเถียน มณฑลฝูเจี้ยน (福建莆田少林寺) ร่วมกับเฉินจิ้นหนาน (陈近南)  



 

187 
 

 
และสมาชิกที่มีอุดมการณ์เดียวกันสาบานตัวเป็นพี่น้อง พร้อมสาบานจะร่วมมือต่อต้านราชวงศ์ชิง (Zhu Yuyou 朱育友, 
1988: 83) กลุ่มที่สองเชื่อว่าสมาคมลับจีนถูกก่อตั้งขึ้นโดย เจิ้งเฉิงกง (郑成功) โดยหลังจากเจิ้งเฉิงกงแย่งชิงเกาะไต้หวันมา
จากฮอลันดาสำเร็จ ได้มีการจัดตั้งกองกำลังขึ้นมาใหม่เพื่อเตรียมสู้รบกับราชสำนักชิง เจิ้งและเหล่าทหารได้สาบานตัวเป็นพี่
น้องกัน มีการดื่มเลือดร่วมสาบาน ตั้งปณิธานที่จะโค่นล่มราชสำนักชิงรื้อฟื้นราชวงศ์หมิง (Lin Jianxiu 林建秀, 2017: 37) 
ธรรมเนียมการสาบานเป็นพี่น้องของกลุ่มสมาคมลับได้รับแรงบันดาลใจมาจากสุดยอดวรรณกรรมจีน 2 เรื่อง ได้แก่ ซานกั๋ว 
เหยี ่ยนอี ้ (《三国演义》) หรือสามก๊ก และสุ ่ยหูจ้วน (《水浒传》) หรือซ้องกั ๋ง ในเรื ่องสามก๊กมาจากเหตุการณ์          
การสาบานเป็นพี่น้องกันในสวนท้อระหว่างหลิวเป้ย (刘备) หรือเล่าปี่ กวนอี่ว์ (关羽) หรือกวนอู และจังเฟย (张飞) หรือ
เตียวหุย ส่วนเรื่องซ้องก๋ัง หรือที่รู้จักในอีกชื่อหนึ่งว่า “108 ผู้กล้าเขาเหลียงซาน” จากเหตุการณ์ทำพิธีเป็นพ่ีน้องร่วมสาบาน
กันของเหล่ากบฏจำนวน 108 คนที่กลุ่มตัวกันที่ริมแม่น้ำบนเขาเหลียงซานเพื่อต่อต้านราชสำนัก  (Mak Lau-Fong, 1975: 
55) นอกจากนี้ คำว่า “หงเหมิน” (洪门) ซึ่งเป็นอีกชื่อหนึ ่งของสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ ่ย” ยังสะท้อนให้เห็นความเป็น
ครอบครัวเดียวกันของสมาชิกในกลุ่ม คำว่า “หง” (洪) มาจากชื่อปีรัชศกหงอู่ (洪) แห่งจักรพรรดิหงอู่ผู้ก่อตั้งราชวงศ์หมิง 
คำว่า “เหมิน” (门) มาจาก “จยาเหมิน” (家门) แปลได้ว่าประตูบ้าน คำว่า “หงเหมิน” จึงหมายถึง ครอบครัวหง (洪家) 
ครอบครัวในที่นี้หมายถึง ผู้ที่เข้ามาเป็นสมาชิกของสมาคมลับ ไม่ว่าจะมีสถานภาพใด เมื่ออยู่ร่วมในกลุ่มล้วนถือเป็นพี่น้อง 
(兄弟) (Lin Jianxiu 林建秀, 2017: 36) เมื่อสมาคมลับถูกก่อตั้งขึ้นในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้จึงได้รับอิทธิพลจากประเพณี
สาบานตนเป็นพี่น้องกันของสมาชิกในกลุ่มมาด้วย หากแต่ค่อย ๆ ปรับเปลี่ยนวัตถุประสงค์ของการรวมกลุ่มมาเป็นเพ่ือพิทักษ์
ผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจของกลุ่มตัวเองมากกว่าจะเป็นเป้าหมายเพ่ือโค่นล้มราชวงศ์ชิงดังในอดีต 

กลุ่มกงสีของชาวจีนโพ้นทะเลมีปรากฏการจัดการองค์กรและประเพณีเฉพาะกลุ่มบางอย่างที่ถือว่าได้รับอิทธิพลมา
จากระบบพี่น้องร่วมสาบานของสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ่ย” โดยตรง ในแง่ของการจัดองค์กร ผู้ที่ถือเป็นหัวหน้าสูงสุดของกงสีจะ
ถูกเรียกว่า “ต้าเกอ” (大哥) หรือพ่ีใหญ่ ดังเช่นกงสีหลานฟัง หลัวฟังปั๋วผู้เป็นหัวหน้าสูงสุดของกงสีหลานฟัง แต่คนในกงสีจะ
เรียกหลัวว่า “ต้าเกอ” (大哥) แทนที่จะใช้นามเรียกตำแหน่งหัวหน้า ซึ่งการเรียกหัวหน้าสูงสุดว่า “ต้าเกอ” (大哥) นั้นเป็น
ธรรมเนียมที่ปรากฏในสมาคมลับ “เทียนตี้ฮุ่ย” มาอย่างยาวนาน  (Zhu Yuyou 朱育友, 1988: 85) เช่นเดียวกับกงสีอี้ซิง 
(义兴公司) และกงสีไห่ซัน (海山公司) ซึ่งใช้นามเรียก “พี่ชาย” ในการเรียกสมาชิกกงสีระดับหัวหน้าที่มีอิทธิพลมากที่สุด 
ได้แก่ “ต้าเกอ” (大哥) หรือพ่ีใหญ่ เป็นตำแหน่งหัวหน้าสูงสุด “เอ้อร์เกอ” (二哥) หรือพ่ีสอง “ซันเกอ” (三哥) หรือพ่ีสาม 
เป็นตำแหน่งหัวหน้าในระดับรองลงมา  (Wang Guoping 王国平, 1993: 45) เช่นเดียวกับสมาคมลับอั้งยี่ในไทย ในบันทึก
เอกสารทางการสมัยรัชกาลที่ 3 ของไทย มีการนำชื่อเรียกตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดมาเรียกกงสีสมาคมลับว่า “ตั้วเหี่ย” เป็น
สำเนียงแต้จิ๋วของคำว่า “ต้าซยง” (大兄) มีความหมายเดียวกับ “ต้าเกอ” (大哥) แปลว่า พี่ใหญ่ เช่นกัน และมีการเรียก
หัวหน้าระดับรองว่า “เอ้อร์เกอ” (二哥) และ “ซันเกอ” (三哥) ออกเสียงสำเนียงแต้จิ ๋วว่า “ยี ่เฮีย” และ “ซาเฮีย” 
เช่นเดียวกับกงสีสมาคมลับในพ้ืนที่มลายู จนถึงสมัยรัชกาลที่ 5 ได้มีการเปลี่ยนมาเรียกสมาคมลับจีนว่า “อ้ังยี่” ซึ่งมาจากคำ
ว่า “หงจื้อ” (洪字) แปลว่า ตัวอักษรหง (อุมา สินธุเศรษฐ, 2561: 237) “หง” (洪) ดังกล่าวก็คือ “หงเหมิน” (洪门)        
อีกนามเรียกหนึ่งของสมาคม “เทียนตี้ฮุ่ย” การใช้คำนับลำดับญาติ “พ่ีชาย” เรียกผู้เป็นหัวหน้าใหญ่ ทั้งท่ีไม่ได้มีความสัมพันธ์
ทางสายเลือดกัน แสดงให้เห็นถึงการเคารพในลำดับอาวุโสซึ่งเป็นคุณธรรมหลักของคู่ความสัมพันธ์ระหว่างพี่กับน ้องได้อยา่ง
ชัดเจน  

ภายในกลุ่มกงสีสมาคมลับมีการสร้างกฎข้อบังคับและสัญลักษณ์เฉพาะที่ได้รับอิทธิพลมาจากสมาคมลับ “เทียนตี้
ฮุ่ย” ในจีนเพื่อใช้ปฏิบัติ สื่อสาร และทำความเข้าใจกันเฉพาะสมาชิกในกลุ่ม ทำให้คนที่อยู่นอกกลุ่มไม่สามารถรู้เห็นความ
เป็นไปภายในกงสีได้ หนึ่งในประเพณีท่ีสื่อให้เห็นถึงระบบพี่น้องร่วมสาบานของกงสีได้อย่างดี ได้แก่ ธรรมเนียมการดื่มเลือด 



 

188 
 

 
สาบานร่วมกัน (歃血为盟) ในพิธีการรับสมาชิกใหม่เข้ากลุ่มกงสี ในกงสีหลานฟังจะมีการจัดพิธีรับสมาชิกเข้ากงสีในวันที่ 13 
เดือน 8 ของทุกปีซึ่งเป็นเกิดเทพเจ้ากวนอู เทพเจ้าที่เป็นที่นับถือของคนในกงสี ในบันทึกกล่าวไว้ว่า ผู้เป็น “ซินเค่อ” (新客) 
จะต้องดื่มเลือดร่วมสาบานเป็นพี่น้องกับคนอื่น ๆ ในกงสี พร้อมตอบคำถามเพื่อเป็นการยืนยันถึงความเชื่อใจในพี่น้องร่วม
กงสี (Tian Rukang 田汝康, 1987: 68) จึงเชื่อกันว่า กงสีหลานฟังมีความเกี่ยวข้องกับสมาคมลับ เช่นเดียวกับบันทึก        
ในเอกสารราชการของไทยที่มีการอ้างถึงพิธีเข้าอั้งยี่ ในขั้นตอนพิธีกรรม ทุกคนที่เข้าร่วมพิธีต้องดื่มเหล้าผสมเลือดไก่ พร้อม
สาบานว่าจะซื่อสัตย์ต่อกัน หากไม่ซื่อสัตย์กันหรือเอาความลับไปเผยแพร่จะต้องโดนตัดคอเหมือนไก่ (ศุภรัตน์ เลิศพาณิชย์กุล, 
2524: 64) นอกจากนี้ยังมีปรากฏการนับถือเทพเจ้ากวนอูภายในกลุ่มกงสีสมาคมลับอีกด้วย เทพกวนอู หรือเทพกวนอี่ว์ 
(关羽) เป็นหนึ่งในตัวละครจากนวนิยายเรื่องสามก๊กและเป็นบุคคลสำคัญทางประวัติศาสตร์ที่ภายหลังได้ถูกนับถือเป็นเทพ
เจ้าแห่งความซื่อสัตย์และมีคุณธรรม (忠义) อย่างกรณีกงสีอี ้ซิงซึ่งก่อตั้งในปี ค.ศ. 1856 มีการสร้างศาล “จื้อกงถัง” 
(致公堂) เพื่อสักการะเทพเจ้ากวนอูอยู่ภายในกงสีด้วย (Li Yanyi 李彦佚,  2024: 50) ธรรมเนียมเหล่านี้ยังสะท้อนให้เห็น
ถึงคุณธรรมระหว่างเพื่อนกับเพื่อนตามหลักความสัมพันธ์ทั้งห้า (五伦) ซึ่งไม่มีข้อแบ่งแยกทางสายเลือด ชาติกำเนิด และ
สถานภาพทางสังคม เช่นเดียวกับระบบพี่น้องร่วมสาบาน คุณธรรมที่ผู้เป็นเพื่อนต้องปฏิบัติต่อกัน คือ ความมีสัจจะ ดั ง
คุณลักษณะของมิตรที่ดี (有益的朋友) ตามทัศนคติของขงจื่อ ได้แก่ คนซื่อสัตย์ (正直的人) และคนมีสัจจะ (信实的人) 
(Zhang Runze 张润泽, 1998: 60) พิธีการดื่มเลือดสาบาน การเปล่งวาจาสาบาน รวมถึงการนับถือเทพเจ้าแห่งความ
ซื่อสัตย์อย่างเทพกวนอู จึงไม่เพียงสะท้อนให้เห็นถึงคู่ความสัมพันธ์พี่น้อง แต่ยังซ้อนทับกับคู่ความสัมพันธ์ระหว่างเพื่อนกับ
เพ่ือนอีกด้วย 

 

3. กงสตีระกูล: ภายใต้ความสัมพันธ์ระหว่างบิดา-บุตรชาย 
สังคมจีนมีรูปแบบสังคมแบบปิตาธิปไตยมาตั้งแต่อดีตกาล ภายใต้ระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูล ผู้เป็นบิดาคือ         

ผู้มีอำนาจสูงสุดในครอบครัว ผู้เป็นบุตรชาย คือ ทายาทผู้สืบทอดทรัพย์สินมรดกของครอบครัว ขงจื่อจึงให้ความสำคัญกับ
คู่ความสัมพันธ์ระหว่างบิดาและบุตรเป็นอย่างมาก การสืบทอดวงศ์ตระกูลให้ดำรงอยู่ต่อไปในอนาคตขึ้นอยู่กับบิดาและ
บุตรชาย คู่ความสัมพันธ์ระหว่างบิดากับบุตรชายยังเป็นรากฐานของการเกิดคู่ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง
และคู่ความสัมพันธ์ระหว่างเพื่อน หากบิดาและบุตรปฏิบัติต่อกันด้วยคุณธรรมและมีมนุษยธรรม ครอบครัวก็จะอยู่ด้วยกัน
อย่างผาสุก และหากทุกครอบครัวในประเทศอยู่อย่างผาสุกย่อมส่งผลให้สังคมสงบสุขตามมา กงสีตระกูลของชาวจีนโพ้น
ทะเลเป็นกลุ่มแบบปิตาธิปไตยชัดเจน เมื่อครั้งยังอยู่บนมาตุภูมิ ชาวจีนในชนบทมีค่านิยมอยู่ร่วมกันเป็นครอบครัวใหญ่อยู่แล้ว 
เมื่ออพยพมาตั้งถิ่นฐานในโพ้นทะเลกันเป็นกลุ่มก้อนจึงนำระบบครอบครัวมาเป็นเงื่อนไขพื้นฐานในการอยู่ร่วมกัน โดยมี
โครงสร้างการปกครองภายในกลุ่มเป็นลำดับขั้นเช่นเดียวกับกงสีเหมืองทองคำบนเกาะบอร์เนียวและกงสีสมาคมลับ  

โครงสร้างการปกครองภายในกงสีตระกูลประกอบด้วยสมาชิก 2 กลุ่ม ได้แก่ กลุ่มระดับบริหาร และกลุ่มระดับทั่วไป 
กลุ่มระดับบริหาร หมายถึง สมาชิกของตระกูลที่ทำหน้าที่ปกครองสูงสุด ประกอบด้วย หัวหน้าตระกูล หรือ “จู๋จั่ง” (族长) 
เป็นผู้นำสูงสุด รองหัวหน้าตระกูล หรือ “ฟู่จู๋จั่ง” (副族长) เป็นหัวหน้ารอง นอกจากนี้ยังมีตำแหน่งอื่น ๆ ตามรูปแบบของ
องค์กร เช่น เลขานุการ เหรัญญิก บัญชี เป็นต้น จำนวนของตำแหน่งระดับบริหารขึ้นอยู่กับขนาดของตระกูลนั้น ๆ ส่วน
สมาชิกระดับทั่วไปของกงสีตระกูล ในช่วงเริ่มก่อตั้งกลุ่มมักจะเริ่มต้นจากจำนวนหลักร้อย ในระดับครอบครัว บิดาเป็นเป็นผู้มี
สิทธิและอำนาจสูงสุดของครอบครัวโดยชอบธรรม แต่เมื่อหลายครอบครัวมาอยู่ร่วมเป็นตระกูลเดียวกันจึงต้องมีเงื่อนไขอ่ืน ๆ 
ประกอบร่วม หนึ่งในนวัตกรรมสำคัญที่ถูกนำมาใช้ ได้แก่ ระบบแบ่งสายเครือญาติในตระกูล หรือระบบ “ฝัง” (房制度) ตาม
รูปแบบระบอบศักดินาในวงศ์ตระกูลของชาวจีน หากแปลโดยง่าย “ฝัง” (房) ก็คือครอบครัวย่อยของตระกูล ผู้เป็นบุตรชาย 



 

189 
 

 
จะเป็นตัวกำหนดจำนวน “ฝัง” ดังนั้น ตระกูลของชาวจีนประกอบด้วยกี่ “ฝัง” จะขึ้นอยู่กับจำนวนบุตรชายของตระกูล 
ระบบ “ฝัง” ถูกนำมาใช้ในการแบ่งกลุ่มเครือญาติและการแบ่งมรดกทรัพย์สินของตระกูล รวมถึงใช้ในการกระจายอำนาจใน
การปกครองภายในตระกูล นอกจากนี้ ในแต่ละ “ฝัง” จะมีการกำหนดรหัสชื่อไว้ด้วย ดังเช่น กรณีของกงสีตระกูล Khoo   
ซึ่งเป็นตระกูลที่มาจากหมู่บ้านซันตู (三都) อำเภอเฉิงไห่ของฝูเจี้ยน (福建澄海) ตระกูล Khoo ประกอบด้วย 9 ฝัง ได้แก่      
ไห่ฝัง (海房) อู๋ฝัง (梧房) จิ่งฝัง (井房) ไจ่ฝัง (宅房) เฉินฝัง (岑房) เถียนฝัง (田房) ซงฝัง (松房) เหมินฝัง (门房) และอ่ีว์
ฝัง (屿房) โดยใน 9 ฝังนี้ สายตระกูลย่อยจากไห่ฝัง (海房) และอู๋ฝัง (梧房) มีอำนาจสูงสุดในตระกูล จากข้อมูลของ Yen 
Ching-Hwang (1981: 75) พบว่า ในช่วงปี ค.ศ. 1891-1965 ตระกูล Khoo มีหัวหน้าสูงสุดของกงสีจำนวน 64 คน ผู้นำ
จำนวน 28 คน มาจากสายตระกูลกลุ่มไห่ฝัง (海房) และอู๋ฝัง (梧房) ส่วนผู้นำอีกจำนวน 36 คน มาจาก 7 ฝังที่เหลือรวมกัน 

แสดงให้เห็นว่า กงสีตระกูลยังคงสืบต่อธรรมเนียมการลำดับเครือญาติตามรูปแบบดั้งเดิมของจีน ซึ่งเป็นระบบที่สะท้อนให้
เห็นถึงบทบาทและสถานภาพของผู้เป็นบุตรชายของตระกูล อำนาจที่ได้รับดังกล่าวถ่ายทอดมาจากผู้เป็นบิดานั่นเอง   

นอกเหนือจากสถานภาพอันมาจากลำดับสายตระกูลแล้ว ตำแหน่งของหัวหน้าตระกูลยังพิจารณาจากความอาวุโส
และฐานะทางสังคมประกอบร่วมด้วย ในบริบทด้านวัยวุฒินั้นถือเป็นเป็นพ้ืนฐานสำคัญของระบบเครือญาติของจีนมาช้านาน 
ชาวจีนมีค่านิยมให้ความเคารพลำดับอาวุโส ซึ่งถือเป็นข้อปฏิบัติ สำคัญสำหรับคู่ความสัมพันธ์ระหว่างบิดากับบุตรและ
ความสัมพันธ์ระหว่างพี่กับน้อง ผู้ที่มีวัยวุฒิต่ำกว่าอย่างบุตรและน้องต้องให้ความเคารพผู้ที่มีวัยวุฒิสูงกว่า การเคารพลำดับ
อาวุโสมีอิทธิพลอย่างมากต่อการสืบทอดตำแหน่งหัวหน้าสูงสุดของตระกูล ผู้เป็นบุตรชายอันดับแรก ของฝั่งบิดาหัวหน้า
ตระกูลมีสิทธิ์โดยชอบธรรมในการสืบทอดตำแหน่งหัวหน้าตระกูลคนต่อไป และตราบใดที่บิดาที่ดำรงตำแหน่งหัวหน้ากงสี
ตระกูลยังมีชีวิตอยู่ ผู ้เป็นบุตรชายจะยังไม่สามารถเข้ามารับตำแหน่งหัวหน้าแทนที่ได้ นอกจากนี้ ฐานะทางสังคมก็มี
ความสำคัญไม่น้อยไปกว่าวัยวุฒิ เนื่องจากสถานภาพทางสังคมของผู้นำเป็นตัวกำหนดอำนาจและอิทธิพลของตระกูลที่มีต่อ
สังคมภายนอก กลุ่มกงสีตระกูลใช้เงื่อนไขดังกล่าวมาเป็นข้อกำหนดคุณสมบัติของผู้นำกงสีเช่นกัน โดยให้ความสำคัญไปที่
ฐานะทางสังคมมากขึ้น ชาวจีนโพ้นทะเลรวมกลุ่มกงสีเพ่ือสะสมทุนเศรษฐกิจและสังคม การมีท่ียืนอยู่ในสังคมนอกมาตุภูมิได้
ย่อมต้องมีทุนทางสังคมที่มากพอ พ่อค้าจีนร่ำรวยและมีอิทธิพลในสังคมชาวจีนโพ้นทะเลจึงมักได้รับเลือกจากสมาชิกใน
ตระกูลให้เป็นหัวหน้าตระกูล และหากผู้นำตระกูลมีอิทธิพลทางการเมืองร่วมด้วยจะยิ่งได้ความยอมรับจากสังคมชาวจีนโ พ้น
ทะเล ผู้นำตระกูลคนสำคัญหลายไม่เพียงทำการค้าขายจนมั่งคั่งร่ำรวย แต่ยังได้รับเลือกให้ดำรงตำแหน่งหัวหน้าในองค์กร     
อื่น ๆ ของชาวจีน รวมถึงได้รับการแต่งตั้งยศจากรัฐบาลอาณานิคม ดังกรณีของกงสีตระกูล Lim หัวหน้าตระกูลจะสืบทอด
กันจากบิดาสู่บุตรชายเป็นหลัก Lim Cheng Kah (林清甲) เป็นผู้ก่อตั้งและดำรงตำแหน่งหัวหน้ากงสีตระกูล Lim รุ่นแรก 
จากนั้น Lim Hua Chiam (林花钻) ผู้เป็นบุตรชายเป็นผู้สืบต่อตำแหน่งหัวหน้ากงสีรุ่นที่ 2 และ Lim Seng Hooi (林成辉) 
บุตรชายของ Lim Hua Chiam สืบทอดตำแหน่งหัวหน้ากงสีรุ่นที่ 3 Lim Hua Chiam  และ Lim Seng Hooi ถือเป็นผู้นำ
จีนที่มีอิทธิพลต่อชุมชนชาวจีนปีนังช่วงปลายศตวรรษท่ี 19 ถึงต้นศตวรรษที่ 20 ทั้งคู่ไม่เพียงเป็นหัวหน้ากงสีตระกูล Lim แต่
ยังดำรงตำแหน่งหัวหน้าองค์กรของชาวจีนในปีนังอีกมากมาย เช่น โรงเรียนจีน สมาคมการค้าของชาวจีน เป็นต้น รวมถึง
ได้รับตั้งยศตำแหน่ง J.P. (Justice of Peace) จากรัฐบาลอาณานิคมอังกฤษอีกด้วย (Lim Hua Chiam, n.d.: Online)  

คุณธรรมหลักสำหรับคู่ความสัมพันธ์ระหว่างบิดาและบุตรตามทัศนคติของขงจื่อกล่าวว่า “บิดาที่ต้องรับผิดชอบเลี้ยง
ดูบุตร บุตรต้องปฏิบัติต่อบิดาด้วยความกตัญญู” (父慈子孝) ความกตัญญู หรือ “เซี่ยว” (孝) ที่ว่านี้ ไม่ได้จำกัดอยู่แค่การให้
ความเคารพ ปรนนิบัติรับใช้บิดามารดายามแก่เฒ่า แต่รวมไปถึงการไม่ขัดต่อเจตนารมณ์ผู้เป็นบิดามารดาและปฏิบัติต่อบดิา
มารดาด้วยจารีตธรรม หรือ “หลี่” (礼) ด้วย ดังที่ได้กล่าวข้างต้นถึงกรณีการสืบทอดตำแหน่งหัวหน้าตระกูลในแต่ละรุ่นของ   
ผู้เป็นบุตรชายคนโตของเหล่าตระกูลใหญ่ แสดงให้เห็นว่า สมาชิกที่มีสถานภาพเป็นบุตรชายคนโตของกงสีตระกูลเข้าใจใน  



 

190 
 

 
บทบาทและหน้าที่ของตนที่ต้องปฏิบัติต่อบิดาเป็นอย่างดี การรับช่วงต่อการดำรงตำแหน่งของบิดาผู้เป็นหัวหน้ากงสีตระกูล
จึงแสดงออกถึงความกตัญญูของบุตรที่มีต่อบิดาได้อีกรูปแบบหนึ่ง พร้อมกันนั้น การแสดงออกถึงความกตัญญูต่อบิดามารดา
ด้วย “หลี่” (礼) หรือจารีตธรรม ที่สะท้อนให้เห็นจากกลุ่มกงสีตระกูลได้อย่างเป็นรูปธรรม ได้แก่ ธรรมเนียมการบูชาเซ่นไหว้
บรรพบุรุษ พิธีกรรมเหล่านี้ไม่ได้ปฏิบัติต่อบิดามารดาเท่านั้น แต่ยังรวมถึงบรรพชนคนอ่ืนในรุ่นก่อนที่สืบทอดสายวงศ์ตระกูล
ให้ยังคงมีอยู่ ชาวจีนโพ้นทะเลยังคงสืบทอดธรรมเนียมการเซ่นไหว้บรรพชนอย่างเคร่งครัด ซึ่งจะเห็นได้จากสถานที่รวมพล
ของสมาชิกในกงสีตระกูลที่มักมีรูปแบบสถาปัตยกรรมเป็นศาลเจ้าหรือศาลบรรพชน เพื่อใช้เป็นสถานที่สำหรับบูชาเซ่นไหว้
บรรพบุรุษของตระกูล รวมถึงเทพเจ้าที่เป็นที่นับถือของตระกูลในวันสำคัญต่าง ๆ ตัวอย่างเช่น ศาลบรรพชน  Leong San 
Tong Khoo (龙山堂邱公司) ของกงสีตระกูล Khoo สร้างขึ้นเพื่อบูชาเทพเจ้าต้าสือเยี่ย (大使爷) เทพเจ้าผู้คุ ้มครอง
ตระกูล Khoo และ Khoo Chian Eng (邱迁荣) บรรพบุรุษต้นตระกูล Khoo รวมถึงบรรพบุรุษแต่ละรุ่นของตระกูล ในวัน
แรกของเดือน 11 ตามปฏิทินจันทรคติ สมาชิกตระกูลต้องมารวมตัวกันประกอบพิธีบูชาเซ่นไหว้เพื่อรำลึกถึงบรรพบุรุษ ศาล
บรรพชน Kew Leong Tong Lim (九龙堂林公司) ของกงสีตระกูล Lim ที่นอกจากจะเป็นสถานที่บูชาบรรพบุรุษของ
ตระกูลแล้ว ยังมีการบูชาเทพเจ้ามาจู่ (妈祖) หรือ “เทียนซั่งเซิ่งมู่” (天上圣母) ในฐานะเทพเจ้าประจำตระกูลอีกด้วย โดย
จะมีการจัดงานวันประสูติเทพเจ้ามาจู่ในวันที่ 23 ของเดือน 3 ตามปฏิทินจันทรคติของทุกปี เป็นต้น (George Town World 
Heritage Incorporated, n.d.: Online) กลุ่มกงสีตระกูลยังมีการสร้างสุสานประจำตระกูล เมื่อถึงเทศกาลชิงหมิง (清明节) 
หรือเทศกาลเช็งเม้ง สมาชิกทุกคนของตระกูลต้องรวมตัวกันที่สุสานประจำตระกูลเพื่อประกอบพิธีกรรมเซ่นไหว้บรรพบุรุษ
ตามธรรมเนียมปฏิบัติ 

การให้ความสนับสนุนการศึกษาของลูกหลานในตระกูลเป็นอีกสิ่งที่กลุ่มกงสีตระกูลให้ความสำคัญเป็นอย่างมาก     
ซึ่งถือเป็นหนึ่งในคุณธรรมที่บิดาพึงกระทำต่อบุตร ชาวจีนเชื่อว่า ปัญญาชนที่ได้รับการศึกษาที่ดีจะทำให้สอบเข้าทำงาน
ราชการได้ อันจะนำไปสู่การยกระดับฐานะทางสังคม ชาวจีนโพ้นทะเลที่สามารถก่อร่างสร้างตัวได้ยังคงปรารถนาให้บุตร
หลานได้รับการศึกษาที่ดีเช่นกัน กลุ่มกงสีตระกูลใหญ่จึงมักตั้งโรงเรียนขึ้นเพ่ือให้ลูกหลานในตระกูลได้ศึกษาเล่าเรียนโดยไม่มี
ค่าใช้จ่าย ในปีนังเริ่มต้นจากกงสีตระกูล Khoo ได้ที่ตั้งโรงเรียนภายในบริเวณศาลบรรพชนของตระกูลเมื่อปี ค.ศ. 1907 
ต่อมาสมาชิกในตระกูลได้บริจาคเงินเพื่อพัฒนาและขยายโรงเรียนจึงกลายมาโรงเรียนประถมซินเจียง (新江小学) โดยทำ
การเรียนการสอนมาจนถึงปัจจุบัน (George Town World Heritage Incorporated, n.d.: Online) หลังจากกงสีตระกูล 
Khoo ก่อตั้งโรงเรียนขึ้น กลุ่มกงสีตระกูลอ่ืน ๆ จึงพากันสร้างโรงเรียนเพ่ือการกุศลสำหรับบุตรหลานในตระกูลด้วย รวมถึงมี
การส่งเสริมให้ลูกหลานได้สอบเข้ารับราชการในหน่วยงานรัฐในพ้ืนที่ ตลอดจนสนับสนุนทุนการศึกษาให้แก่บุตรหลานที่สร้าง
ชื ่อเสียงให้แก่วงศ์ตระกูล ศาลบรรพชน สุสานประจำตระกูล และโรงเรียนจีน จึงถือเป็นสิ ่งที ่พัฒนาขึ้นพร้อม ๆ กับ           
การเจริญเติบโตของกงสีตระกูล 

แม้ว่ายุคปัจจุบันจะไม่มีการใช้ชื่อ “กงสี” เรียกห้อยท้ายกลุ่มสมาคมของชาวจีนโพ้นทะเลอีกแล้ว สิ่งหลงเหลือไว้
อย่างเป็นรูปธรรมมีเพียงบ้านกงสีตระกูลของชาวจีนที่ได้กลายเป็นสถานที่ท่องเที่ยวแหล่งมรดกทางวัฒนธรรมที่พบเห็นได้ใน
หลายพื้นที่ของมาเลเซีย โดยเฉพาะบ้านกงสีของห้าตระกูลใหญ่แห่งปีนังที่ยังคงได้รับการอนุรักษ์เป็นอย่างดี กลุ่มธุรกิจของ
ครอบครัวพ่อค้าจีนโพ้นทะเลเปลี่ยนรูปแบบองค์กรให้เป็นสากลด้วยการจดทะเบียนจัดตั้งบริษัทเพื่อผลประโยชน์ด้านความ
น่าเชื่อถือและการเข้าถึงแหล่งทุนเช่นเดียวกับบริษัทการค้าอื่น ๆ อย่างไรก็ดี  กลุ่มธุรกิจขนาดใหญ่ของนักธุรกิจเชื้อสายจีน
ยังคงเลือกใช้ “กวนซี” มาขับเคลื่อนและบริหารองค์กรธุรกิจ ตัวอย่างเช่น กรณีของธนาคาร OCBC ซึ่งเป็นกลุ่มธุรกิจทาง
การเงินที่ใหญ่เป็นอันดับสองของภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ช่วงภาวะเศรษฐกิจตกต่ำในทศวรรษที่ 1930 ธนาคาร 
OCBC ได้ควบรวมสามธนาคารในสิงคโปร์-มาเลเซีย (the Ho Hong Bank Ltd., the Oversea-Chinese Bank Ltd., the  



 

191 
 

 
Chinese Commercial Bank Ltd.) ที่ก่อตั้งโดยนักธุรกิจชาวจีนโพ้นทะเล เพื่อสร้างความแข็งแกร่งแก่องค์กร ทั้งนี้ผู้ก่อตั้ง
และผู้ถือหุ้นรายใหญ่ของทั้งสามธนาคารเป็นชาวจีนฮกเกี้ยนจากตระกูล Lim และตระกูล Lee ผู้บริหารระดับสูงของธนาคาร
ก็มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับผู้นำองค์กรผ่านการสมรสกับเครือญาติในตระกูลผู้ก่อตั้ง (Yen Ching-Hwang, 2013: 135-137) 

สภาพการณ์ดังกล่าวปรากฏอยู่ในหลายกลุ่มธุรกิจชั้นนำของเจ้าสัวตระกูลดังของไทยอีกด้วย ผู้บริหารระดับสูงในแต่
ละสายธุรกิจย่อยในเครือจึงมักเป็นทายาทหรือเครือญาติในตระกูลเดียวกันกับเจ้าสัวผู ้ก่อตั ้ง ค่านิยม “กวนซี” กับ             
การบริหารธุรกิจของชาวจีนยังคงไม่เสื่อมสลายตามยุคสมัย ซ้ำยังเป็นรากฐานสำคัญของโครงสร้างทางธุรกิจของชาวจีนโพ้น
ทะเลจนถึงปัจจุบัน แต่ถึงกระนั้นก็มีองค์กรธุรกิจของชาวจีนโพ้นทะเลอีกไม่น้อยที่ลูกหลานรุ่นหลังไม่สามารถทำให้ธุรกิจ
ตระกูลกลับไปรุ่งโรจน์ได้เหมือนยุคบรรพบุรุษผู้บุกเบิกรุ่นแรก ความสามารถในการพาธุรกิจให้อยู่รอดและเติบโตไปได้ของผู้
สืบทอดจึงมีความสำคัญไม่น้อยกว่าสายสัมพันธ์ส่วนบุคคล  

 

บทสรุป 
ชาวจีนในอดีตอยู่ร่วมกันเป็นครอบครัวใหญ่ ความสัมพันธ์ของสมาชิกภายในครอบครัวจากต่างสถานภาพกันทำให้

เกิดเป็นระบบการปกครองภายในครอบครัว ความสัมพันธ์ในครอบครัวถือเป็น “กวนซี” (关系) หรือความสัมพันธ์ทางสังคม
ขั้นพื้นฐานตามทัศนคติของขงจื่อ ซึ่งมีอิทธิพลต่อความสัมพันธ์ทางสังคมในรูปแบบอื่น ๆ ความเป็นครอบครัวจึงเข้าไปมี
อิทธิพลต่อสังคมจีนในทุกมิติ หนึ่งในนั้นคือ การรวมกลุ่มองค์กรธุรกิจ ด้วยการรวบรวมสมาชิกในเครือญาติหรือคนรู้จักมาร่วม
ลงทุนและลงแรงเพื่อขยายต่อยอดธุรกิจให้ใหญ่ขึ้น มีการบริหารจัดการผลิตทุกขั้นตอนโดยสมาชิกในกลุ่ม เมื่อชาวจีนอพยพ
ไปทำมาหากินในโพ้นทะเลก็ยังคงนำนวัตกรรมการรวมกลุ่มดังกล่าวไปใช้ ดังที่เห็นได้จากกลุ่ม “กงสี” ของชาวจีนโพ้นทะเล 
ชาวจีนยังคงนำ “กวนซี” มาใช้เป็นเงื่อนไขในการก่อตั้งกลุ่ม และได้กลายเป็นจุดเด่นสำคัญของการรวมกลุ่มทุกรูปแบบของ
ชาวจีนโพ้นทะเล ซึ่งมักจะอยู่บนพื้นฐานความสัมพันธ์ทางเครือญาติ คนรู้จัก บ้านเกิดเดียวกัน และพูดภาษาถ่ินเดียวกัน  

เมื่อวิเคราะห์หลักความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นในกลุ่มกงสีตามหลักความสัมพันธ์ทั้งสาม (三大论) ของขงจื่อ 
สามารถแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ รูปแบบที่ 1 กลุ่มกงสีในยุคเริ่มแรกที่มีเป็นกลุ่มการผลิตขนาดใหญ่และเน้นการพ่ึงพาตนเอง 
ดังกรณีกงสีเหมืองแร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียวในช่วงศตวรรษที่ 18-19 กงสีเหมืองแร่ดีบุกเป็นกลุ่มขนาดใหญ่ที่แยกตัวทำ
กิจกรรมอย่างอิสระ แม้สมาชิกในกงสีล้วนเป็นเครือญาติและคนรู ้จัก แต่ด้วยกลุ ่มกงสีถูกตั ้งขึ ้นเพื ่อแสวงกำไรและ
ผลประโยชน์จากการผลิต จึงต้องมีโครงสร้างองค์กรในระดับบริหารสั่งการไปจนถึงผู้ใต้บังคับ บัญชาระดับล่าง เกิดเป็นคู่
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง ภายใต้หลักปฏิบัติที่ว่า “ผู้ปกครองปฏิบัติด้วยหลี่ ผู้ใต้ปกครองจงรักภักดี” 
(君礼臣忠) “หลี่” หรือจารีตธรรม ที่ผู้ปกครองในกงสีปฏิบัติต่อผู้ใต้ปกครองคือการให้ความช่วยเหลือฝ่ายด้อยกว่า และตอบ
แทนด้วยรางวัลแก่ผู้ใต้ปกครองที่ทำประโยชน์แก่กงสี ผู้ใต้ปกครองปฏิบัติตอบด้วยความจงรักภักดีภักดีต่อผู้ปกครองและ
องค์กร รูปแบบที่ 2 เป็นกลุ่มกงสีที่นำระบบสมาคมลับมาซ้อนทับ กงสีกลุ่มนี้เป็นกลุ่มหน่วยการผลิตเช่นเดียวกับกงสีเหมือง
แร่ทองคำบนเกาะบอร์เนียว ภายในกลุ่มประกอบด้วยสมาชิกแรงงานระดับล่างเป็นหลัก จุดเด่นสำคัญ  คือ การนำระบบพ่ี
น้องร่วมสาบานตามรูปแบบสมาคมลับในจีนมายึดโยงให้แรงงานมีสายสัมพันธ์เสมือนพ่ี-น้องในครอบครัวเดียวกัน ภายใต้หลัก
ปฏิบัติที ่ว่า “พี่รักเมตตาน้อง น้องเคารพพี่” (兄友弟恭) ระบบพี่น้องร่วมสาบานยังซ้อนทับกับรูปแบบคู่ความสัมพันธ์
ระหว่างเพื่อน อันมีหลักปฏิบัติที่ว่า “เพ่ือนกันต้องมีสัจจะ” (朋友有信) ด้วยทัศนคติอันมาจากแนวคิดหลักความสัมพันธ์ทาง
สังคม ส่งผลให้สมาชิกในกงสีต้องเคารพลำดับอาวุโส โดยเฉพาะอย่างยิ่งระดับหัวหน้าที่มากทั้งวัยวุฒิและอิทธิพลในกลุ่ม ยิ่ง
ต้องเคารพเชื่อฟังเช่นเดียวกับความสัมพันธ์แบบผู้ปกครอง-ผู้ใต้ปกครอง ด้วยกฎข้อบังคับที่รุนแรงตามแบบสมาคมลับ ทำให้
เหล่าแรงงานเกรงกลัวและไม่กล้าหักหลังกงสี รูปแบบที่ 3 เป็นกลุ่มกงสีเกิดขึ้นภายใต้ความสัมพันธ์ทางสายเลือด ได้แก่ กงสี 



 

192 
 

 
ตระกูล ซึ่งจะแตกต่างกงสีสองกลุ่มแรกที่สมาชิกไม่ได้เป็นเครือญาติกันทั้งหมด กงสีตระกูลสะท้อนให้เห็นคู่ความสัมพันธ์
ระหว่างบิดา-บุตร ภายใต้หลักปฏิบัติที่ว่า “บิดาเลี้ยงดูบุตร บุตรกตัญญูต่อบิดา” (父慈子孝) กงสีตระกูลใหญ่มักเป็นกลุ่ม
ชาวจีนระดับนายทุน โดยมีอิทธิพลสวมทับกงสีที่เป็นหน่วยผลิตอีกที วัตถุประสงค์ของตั้งกลุ่มไม่เพียงเพ่ือสร้างขยายเครือข่าย
ทางธุรกิจ แต่ยังเพ่ือสืบทอดธรรมเนียมปฏิบัติของตระกูลให้ยังคงอยู่สืบไป 

จากการวิเคราะห์รูปแบบของกงสีทั้ง 3 กลุ่มข้างต้น สามารถมองได้ทั้งในแง่บวกและแง่ลบ จากหลายมุมมอง ในแง่
บวก เมื่อพิจารณาในฐานะของชาวจีนที่จำเป็นต้องออกมาเสี่ยงภัยนอกมาตุภูมิ ต้องอพยพหนีความยากลำบากจากจีนแบบ
เสื่อผื่นหมอนใบออกมานอกประเทศ ผู้ที่อยู่ในสถานะยากลำบากย่อมคาดหวังจะได้รับความช่วยเหลือจากครอบครัวญาติมิตร 
หรือบุคคลที่ความสัมพันธ์ใกล้ชิดเป็นอันดับแรก โดยเฉพาะกลุ่มแรงงานกุลีระดับล่างที่อพยพออกนอกประเทศครั้งแรก กลุ่ม
คนที่จะความช่วยเหลือหยิบยื่นปัจจัยขั้นพื้นฐานให้ก็คือกงสี เมื่อชาวจีนมีที่อยู่เป็นหลักแหล่งแล้ว หรือก่อร่างสร้างตัวไดแ้ล้ว 
ก็ย่อมโหยหาบ้านเกิดเมืองนอน ต้องการปฏิบัติตามความเชื่อเชิงศาสนาของตน ดังนั้น การได้อยู่ร่วมคนรู้จักในกลุ่มกงสี ไม่ว่า
จะเครือญาติเดียวกัน หรือคนบ้านเดียวกัน พูดภาษาเดียวกัน มีประเพณีและคติความเชื่อเดียวกัน เกิดเป็นความอุ่นใจและ มี
ความสุขกับชีวิตต่างบ้านต่างเมืองมากขึ้น เมื่อพิจารณาในฐานะของผู้ก่อตั้งกงสี หรือบุคคลระดับหัวหน้าของกงสี การต้อง
อพยพมาทำมาหากินในต่างบ้านต่างเมือง ย่อมต้องเผชิญกับการคุกคามเพ่ือแย่งชิงผลประโยชน์จากท้ังคนในพ้ืนที่และชาวจีน
จากต่างกลุ่ม การสร้างกลุ่มให้มีขนาดใหญ่จนแผ่อิทธิพลต่อสังคมภายนอกจะทำให้เกิดอำนาจต่อรองมากขึ้น การรวบรวม
สมาชิกเครือญาติ เพื่อนพ้อง คนรู้จัก เป็นกลุ่มกงสีจึงเป็นการรวมกลุ่มที่ง่ายที่สุด อีกทั้งความสัมพันธ์ทางสังคมที่ใกล้ชิดของ
สมาชิกทำให้ควบคุมได้ง่ายกว่าคนแปลกหน้าที่ไม่รู้จักกัน รวมถึงการขยายเครือข่ายธุรกิจด้วยเครือญาติในตระกูลที่สามารถ
เชื่อใจได้มากกว่าคนนอกตระกูล  

ในขณะเดียวกัน หากมองในแง่ลบจะเห็นได้ว่า กลุ่มกงสีนำทัศนคติเกี่ยวกับหลักความสัมพันธ์ทางสังคมของขงจื่อซึ่ง
ฝังอยู่ในจิตวิญญาณของชนชาติจีนมาเป็นเครื่องมือในการสร้างความแข็งแกร่งทางธุรกิจ ด้วยแต่ละคู่ความสัมพันธ์จะต้อง
ประกอบด้วยฝ่ายสถานภาพสูงกว่าและฝ่ายสถานภาพต่ำกว่า จึงอาจทำให้ฝ่ายสถานภาพต่ำกว่าต้องเป็นผู้เสียเปรียบ ดังกรณี
ของกงสีที่นำระบบสมาคมลับมาซ้อนทับ โดยมีการสร้างความสัมพันธ์แบบพี่น้องขึ้นมาจากระบบพี่น้องร่วมสาบาน ทำให้
แรงงานระดับล่างต้องผูกมัดตัวเองกับกงสี ต้องทำงานภายใต้คำสั่งของหัวหน้าผู้มีสถานะเป็นดั่ ง “พี่ใหญ่” อย่างเคร่งครัด        
อีกทั้งกฎระเบียบข้อลงโทษรุนแรงตามแบบสมาคมลับอาจทำให้แรงงานต้องโทษถึงชีวิต ความสัมพันธ์แบบพี่น้องที่สร้าง
เสมือนขึ้นมาอาจไม่ต่างอะไรไปจากความสัมพันธ์ระหว่างนายทุนและแรงงาน มิติในแง่ลบอีกรูปแบบหนึ่ง คือ การที่ค่านิยม 
“กวนซี” อาจเป็นหนึ่งในต้นกำเนิดของค่านิยม “เส้นสาย” และ “การเล่นพรรคเล่นพวก” ในปัจจุบัน จนกลายเป็นปัญหา
การทุจริตคอร์รัปชั่นที่แทรกซึมในทุกวงการ พร้อมกับการตั้งคำถามต่อสังคมที่ว่า “จริงหรือไม่หากปราศจากซึ่ง “เส้นสาย”  
ก็ยากที่จะเติบโต” 

ผู้เขียนมองว่า การตีความอย่างไรนั้นย่อมขึ้นอยู่กับบริบทและมุมมองที่แตกต่างกัน ร่องรอยการรวมกลุ่มกงสีของชาว
จีนทำให้เห็นทัศนคติการให้ความสำคัญกับ “กวนซี” หรือความสัมพันธ์ทางสังคมของชาวจีน ความสัมพันธ์ทางสังคมนี้
เกี่ยวข้องกับคนในสังคมท่ีต่างบทบาทต่างสถานภาพ ความแตกต่างที่ว่าเปรียบได้กับ “หยินหยาง” ความแตกต่างกัน ความไม่
เท่าเทียมกัน ไม่ใช่หัวใจหลัก สิ่งสำคัญอยู่ที่การทำให้คนในกลุ่มทางสังคมอยู่ร่วมกันได้อย่างสามัคคีกลมเกลียวภายใต้ความ
แตกต่างตามหลักปรัชญาของขงจื่อ ค่านิยมการให้ความสำคัญกับความสัมพันธ์อาจสะท้อนให้ เห็นถึงระบบอุปถัมภ์ แต่ใน         
ยุคสมัยใหม่นี้ ท้ายที่สุดแล้ว ความสามารถและผลงานที่ประจักษ์เป็นเครื่องพิสูจน์ได้จริงแท้ที่สุดเหนืออิทธิพลของ “กวนซี” 
หรือ “เส้นสาย” หาใช่ความสัมพันธ์ส่วนบุคคล 
 



 

193 
 

 
เอกสารอ้างอิง 

ภาษาไทย 
พรรณี บัวเล็ก. (2549). รายงานการวิจัย เรื่อง ระบบกงสี: กำเนิดและวิถีชีวิตของชนชั้นแรงงานรับจ้างในประเทศไทยใน  ช่วง

คริสต์ศตวรรษที่ 18 ถึงคริสต์ศตวรรษท่ี 19. สำนักงานกองทุนสนับสนุนวิจัย. 
ศุภรัตน์ เลิศพาณิชย์กุล. (2524). สมาคมลับอ้ังยี่ในประเทศไทย พ.ศ. 2367-2453 [วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต]. 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.   
สุวรรณา สถาอานันท์. (2556). กระแสธาร: ข้อโต้แย้งเรื่องธรรมชาติ อำนาจ และจารีต. สยามปริทัศน์.  
สุวรรณา สถาอานันท์. (2562). หลุนอี่ว์: ขงจื่อสนทนา. โอเพ่นโซไซตี้.  
อุมา สินธุเศรษฐ. (2561). สมาคมลับอ้ังยี่ในประเทศไทย: กรณีอ้ังยี่ภาคใต้. วารสารมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  

มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎรธ์านี, 10(2), 231-257. 
 

ภาษาอังกฤษ 
Chan, Y. K. (2021). The Founding of Singapore and the Chinese Kongsis of West Borneo (ca. 1819-1840). 

Journal of Cultural Interaction in East Asia, 7(1), 99-121.  
Mak, L. F. (1975). The Kongsis And The Triad. Southeast Asian Journal of Social Science, 3(2), 47-58.  
Mills, L. A., Turnbull, C. M., Bassett, D. K. (1960). British Malaya 1824-67. Journal of the Malayan Branch 

of the Royal Asiatic Society, 33(3), 1-424.  
My-Island-Penang.com. (n.d.). Lim Hua Chiam : A powerful Hai San Secret Society headman of Lim 

Kongsi. https://my-island-penang.com/Lim-Hua-Chiam.html  
My-Island-Penang.com. (n.d.). Lim Seng Hooi : Mid 19th century Justice of Peace.  

https://my-island-penang.com/Lim-Seng-Hooi.html 
Wang, T. P. (1977). The Origins of Chinese Kongsi With Special Reference to West Borneo  

[Master’s thesis], Australian National University Library. http://hdl.handle.net/1885/111329 
Wang, T. P. (1979). THE WORD KONGSI A NOTE by WANG TAI PENG. Journal of the Malaysian Branch of 

the Royal Asiatic Society, 52(1), 102-105.  
Wong, Y. T. (2007). The Big Five Hokkien Families in Penang, 1830s-1890s. Loke Kok Kuen Chinese 

Cultural Legacy Research Trust. https://ccs.city/en/past-presend-and-future-in-research/big-five-
hokkien-families-in-penang 

Wong, Y. T. (2013). Baba Hokkiens, Big Business, and Economic Dominance in Penang and Its Region, 
1840s-1900s. Malaysian Journal of Chinese Studies, 2(2), 65-76.  

Wong, Y. T. (2015). Penang Chinese Commerce in the 19th Century: The Rise and Fall of the Big Five. 
ISEAS Publishing. 

Yen, C. H. (1981). Early Chinese Clan Organizations in Singapore and Malaya, 1819-1911. Journal of 
Southeast Asian Studies, 12(1), 62-92.  

Yen, C. H. (2013). Ethic Chinese business in Asia: History, Culture and Business Enterprise. World Scientific 
Publishing Co. Pte. Ltd. 



 

194 
 

 
ภาษาจีน 
George Town World Heritage Incorporated. (n.d.). 慎宗追远：乔治市的宗祠家庙. Retrieved November 26, 

2024 from https://gtwhi.com.my/wp-content/uploads/2019/04/A-Guide-to-Selected-Chinese-Clan-
Houses-Mandarin.pdf 

Guo Rui 郭锐. (2020).《公司词义考》二十年——再思语言游戏、法律移植和政企关系. 财经法学, (4), 121-131. 
Hu Kelin 胡克林. (2007). 孔子泛血缘化理论在五缘文化形成中的作用. 史学月刊, (6), 19-28.  
Huang Jianchun 黄建淳. (2010). 十八世纪西婆罗洲华人公司与闽粤村社特性的关联. 闽南文化新探——

第六届海峡两岸闽南文化研讨会论文集. 鹭江出版社. 607-617. 
Ji Guangxu 姬广绪 & Qi Hongxia 祁红霞. (2014). 兰芳公司：南洋华人独立求存的历史缩影——高延 

《婆罗洲华人公司制度》读后. 文化学刊, (3), 83-88. 
Jiang Peng 姜朋. (2014).“公司”——词源流小考. 清华大学学报（哲学社会科学版）, (29), 127-139.  
KHOO KONGSI. (n.d.). 龙山堂邱公司的演变.  Retrieved November 26, 2024 from 

https://www.khookongsi.com.my/history-ch/the-evolution-of-leong-san-tong-khoo-kongsi-ch/ 
Li Yanyi 李彦佚. (2024). 华侨华人社团与会党组织中的关帝信仰——以新马地区为中心. 艺术与民族, (1), 45-53. 
Lin Jianxiu 林建秀. (2017). 郑成功与洪门天地会之创立. 史克考辨, (6), 37. 
Ma Huiyue 马慧玥. (2012). 近代海外华人宗亲组织特征初探——以海峡殖民地为研究对象.  

Retrieved November 15, 2024 from 中国人民大学清史研究所.  

http://iqh.ruc.edu.cn/qdzwgxyj/zwgx_yjqy/js/779a23b798b44277854d80a89d107802.htm 
Tan Bi’an 谭彼岸. (1980). 关于上海小刀会“义兴公司”的性质. 历史研究, (3), 189-190. 
Tian Rukang 田汝康. (1987). 中国帆船贸易与对外关系论集. 浙江民族出版社. 

Wang Guoping 王国平. (1993). 秘密会社对近代东南亚华人社会的影响. 东南亚, (1), 43-48. 
Xia Xue 夏雪 & Sun Fang 孙舫. (2014). 近代洪门组织在东南亚安全空间中的生存与发展. 八桂侨刊, (3), 63-69. 
Zhang Runze 张润泽. (1998). 孔子理论思想与人际关系. 邯郸师专学报（社会科学版）, (1), 57-60. 
Zhang Xiaowei 張曉威. (2007). 十九世紀檳城嶼華人方言群社會與幫權政治. 海洋文化學刊, (3), 107-146. 
Zhao Jing 赵晶. (2009). 中国传统“公司”形态研究述略. 亚洲研究, (7), 197-222. 
Zhu Yuyou 朱育友. (1988). 兰芳公司制度乃脱胎于天地会. 东南亚研究, (1), 82-87. 
Zhuang Guotu 庄国土. (2010). 论早期东南亚华人社团行程的主要纽带. 南洋问题研究, (3), 46-52.  


