
 

   

 

 

 

 

 

รอยสักกวนอูในฐานะสัญลักษณ์ของอัตลักษณ์และความศรัทธา: การวิเคราะห์เชิงปฏิสัมพันธท์างสังคม  
 

พิทยา ลิ่มบุตร*, สุภลักษณ์ รงค์กุล** 
สาขาวิชาภาษาและวัฒนธรรมจีน (หลักสูตรนานาชาติ) คณะวิเทศศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตภูเก็ต 

อีเมล : pittaya.l@phuket.psu.ac.th, boombim.suphalak@gmail.com 
 

รับบทความ: 31 มีนาคม 2568         แก้ไขบทความ: 6 มิถุนายน 2568    ตอบรับบทความ: 7 มถิุนายน 2568 

 

บทคัดย่อ : งานวิจัยเชิงคุณภาพฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ (1) ศึกษาความหมายและบทบาทเชิงสัญลักษณ์ของรอยสักกวนอู
ในบริบทของจังหวัดภูเก็ต (2) วิเคราะห์รอยสักกวนอูในฐานะเครื่องมือแสดงอัตลักษณ์ ความเชื่อ และค่านิยมของผู้สัก และ 
(3) ศึกษาการรับรู้ของสังคมและปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ท่ีส่งผลต่อการตีความรอยสักดังกล่าว โดยใช้กรอบแนวคิด “การสื่อสาร
เชิงสัญลักษณ์” (Symbolic Communication) และ “ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์” (Symbolic Interactionism) ของ 
Mead และ Blumer เป็นฐานในการวิเคราะห์ข้อมูลภาคสนามเก็บจากจังหวัดภูเก็ต ผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึกกลุ่มผู้ให้ข้อมูล
จำนวน 10 ราย ร่วมกับการสังเกตการณ์ในพ้ืนที่ศิลปะและความเชื่อ การวิเคราะห์ข้อมูลใช้วิธีวิเคราะห์เชิงเนื้อหาและการวิเคราะห์
ธีมตามแนวทางของ Braun และ Clarke ผลการวิจัยพบว่า (1) รอยสักกวนอูสะท้อนอัตลักษณ์ทางคุณธรรมของผู้สัก 
โดยเฉพาะความกล้าหาญ ความภักดี และความซื่อสัตย์ (2) เป็นสื่อกลางของศรัทธาทางจิตวิญญาณและการสืบทอดค่านิยม
ครอบครัวในกลุ่มชาวไทยเชื้อสายจีน และ (3) ความหมายของรอยสักถูกต่อรองผ่านสายตาของบุคคลภายนอก ซึ่งมีทั้งการชื่นชม 
การตีตรา และการปรับตัวในบริบททางสังคม งานวิจัยนี้เสนอให้เข้าใจรอยสักในฐานะ “พื้นที่ทางวัฒนธรรมบนเรือนร่าง”     
ที่สะท้อนพลวัตของอัตลักษณ์ ความเชื่อ และอำนาจการมองจากสังคม 
  
คำสำคัญ : รอยสักกวนอ;ู อัตลักษณ์; ความศรัทธา; การสื่อสารเชิงสัญลักษณ์; ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ 
 
 
 
 
 
 
 
* First Author 
E-mail address: pittaya.l@phuket.psu.ac.th 
** Corresponding Author 
Email address: boombim.suphalak@gmail.com 

mailto:pittaya.l@phuket.psu.ac.th
mailto:boombim.suphalak@gmail.com
mailto:pittaya.l@phuket.psu.ac.th
mailto:boombim.suphalak@gmail.com


 

99 
 

 

Guan Yu Tattoos as Symbols of Identity and Faith: A Symbolic Interactionist Analysis 
 

Pittaya Limbut, Suphalak Rongkul 
Chinese Language and Culture (International Program), Faculty of International Studies,  

         Prince of Songkla University, Phuket Campus 
E-Mail: pittaya.l@phuket.psu.ac.th, boombim.suphalak@gmail.com 

 
Received: 31st March 2025      Revised: 6th June 2025     Accepted: 7th June 2025  

 
Abstract: This qualitative research aims to: (1) investigate the symbolic meanings and roles of Guan Yu 
tattoos in the context of Phuket; (2) analyze the tattoos as tools for expressing personal identity, belief, 
and values; and (3) examine social perceptions and symbolic interactions that influence the interpretation 
of such tattoos. The study adopts Symbolic Communication and Symbolic Interactionism frameworks 
proposed by Mead and Blumer. Fieldwork was conducted in Phuket Province through in-depth interviews 
with 10 informants and participant observation in cultural and religious spaces. Data were analyzed using 
content analysis and thematic analysis based on Braun and Clarke’s approach. The findings reveal that   
(1) Guan Yu tattoos reflect moral identity such as courage, loyalty, and integrity; (2) they serve as spiritual 
expressions rooted in Chinese-Thai family traditions; and (3) their meanings are negotiated through social 
perception—ranging from admiration to stigma and adaptation. This research conceptualizes tattoos as    
a “cultural space on the body” shaped by identity, belief, and the social gaze. 
 
Keywords: Guan Yu tattoo; identity; belief; symbolic communication; symbolic interactionism 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:pittaya.l@phuket.psu.ac.th


 

100 
 

 
关羽纹身作为身份与信仰象征的社会互动分析 

 

林明智，张珍玉 

宋卡王子大学普吉岛分校国际研究学院中文语言与文化学科（国际课程） 

电子邮箱：pittaya.l@phuket.psu.ac.th，boombim.suphalak@gmail.com 

 

收稿日期：2025 年 03 月 31 日     修回日期：2025 年 06 月 06 日        接受日期：2025 年 06月 07 日 

  

摘要：本质性研究旨在：（1）探讨关羽纹身在泰国普吉府社会中的象征意义与角色；（2）分析

该纹身作为展现个人身份认同、信仰与价值观的工具；（3）考察社会大众的认知与象征互动如何

影响对该纹身的解读。研究采用米德（Mead）与布鲁默（Blumer）提出的“象征性互动理论”与

“符号传播”作为分析框架。研究于泰国普吉府进行，透过对10位受访者的深度访谈，以及参与

观察相关文化与信仰场域。资料分析采用内容分析与Braun与Clarke的主题分析法。研究结果表明：

（1）关羽纹身传达了道德认同，尤其是勇敢、忠诚与诚实；（2）作为精神信仰与家族价值观的

象征，体现泰国华人社群的文化传承；（3）其意义在社会互动中不断被协商，包括敬仰、污名化

与适应。本研究主张将关羽纹身视为“身体上的文化空间”，反映认同、信仰与社会凝视的动态

建构。 

 

关键词：关羽纹身；身份认同；信仰；符号传播；象征性互动理论 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:pittaya.l@phuket.psu.ac.th%EF%BC%8Cboombim.suphalak@gmail.com


 

101 
 

บทนำ   
 ในสังคมร่วมสมัย รอยสักมิได้เป็นเพียงศิลปะบนเรือนร่าง หากยังทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ท่ีสะท้อนอัตลักษณ์ ความเชื่อ 
และคุณค่าทางสังคมของบุคคลผู้สัก (Doss & Hubbard, 2009; Wheeler, 2004) การสักจึงเป็นการสื่อสารที่มีนัยทางวัฒนธรรม
ซึ่งความหมายของสัญลักษณ์มิได้ถูกกำหนดไว้ตายตัว หากแต่เปลี่ยนแปลงตามการปฏิสัมพันธ์และบริบททางสังคมที่แวดล้อม
บุคคลนั้น (Blumer, 1969) อย่างไรก็ตาม แม้รอยสักจะได้รับการยอมรับมากขึ้นในวัฒนธรรมตะวันตก ทว่าในบางพื้นที่ทาง
วัฒนธรรม เช่น ประเทศไทย รอยสักยังคงเป็นพื้นที่ที่ถูก “ต่อรอง” ความหมายระหว่างความศรัทธา ความกล้าหาญ และ
ภาพจำที่สังคมมีต่อผู้สัก 
         หนึ่งในลวดลายรอยสักท่ีโดดเด่นในเชิงวัฒนธรรมคือ “กวนอู” (关羽) ขุนพลในวรรณกรรมจีน สามก๊ก《三国演义》

ซึ ่งได้รับการยกย่องว่าเป็นสัญลักษณ์แห่งความจงรักภักดี กล้าหาญ และคุณธรรม กวนอูมิได้เป็นเพียงตัวละครใน
ประวัติศาสตร์และวรรณกรรม แต่ยังมีสถานะเป็นเทพเจ้าที่ได้รับการนับถือในหมู่ชาวจีนฮ่ัน โดยมักพบรูปเคารพของกวนอูใน
บ้าน ร้านค้า หรือศาลเจ้าจีน เพ่ือสื่อถึงการปกป้องคุ้มครองและความซื่อสัตย์ (Li, 2017; Wang, 2019) 
         ในบริบทของประเทศไทย โดยเฉพาะในจังหวัดภูเก็ตซึ่งมีชุมชนไทยเชื้อสายจีนขนาดใหญ่ การสักลวดลายกวนอูได้รับ
ความนิยมในหมู่ผู้ศรัทธาและผู้ประกอบการที่ต้องการแสดงออกถึงคุณธรรมและความมั่นคงทางจิตใจ ร้านสักในกรุงเทพฯ 
และภูเก็ตระบุว่ารอยสักกวนอูยังคงเป็นหนึ่งในลายยอดนิยม โดยเฉพาะในกลุ่มชายไทยเชื้อสายจีนวัยทำงาน (Boxwood 
Supreme, 2567) อย่างไรก็ตาม สังคมไทยยังมีมุมมองต่อรอยสักที่หลากหลาย และอาจตีความในเชิงลบในบางบริบท เช่น 
สถานที่ราชการหรือองค์กรที่เน้นภาพลักษณ์ความเรียบร้อย (DeMello, 2000; Shilling, 2003) ส่งผลให้ผู้สักบางรายต้อง
ปกปิดรอยสัก แม้จะมีเจตนาในการสื่อสารเชิงคุณธรรมก็ตาม 
         แม้งานศึกษาหลายชิ้นได้กล่าวถึงรอยสักในฐานะสื่อของอัตลักษณ์ (Doss & Hubbard, 2009; Wheeler, 2004) และ
แนวคิดของ Blumer (1969) ที่อธิบายว่าสัญลักษณ์ทางสังคมถูกสร้างขึ้นผ่านการปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคล แต่ยังไม่มีงานใด
ที่มุ่งศึกษารอยสักกวนอูในบริบทไทยอย่างลึกซึ้ง โดยเฉพาะในจังหวัดภูเก็ต ซึ่งมีเป็นแหล่งชุมชนขนาดใหญ่ของชาวไทย     
เชื้อสายจีน ทั้งในแง่ของความหมายที่ผู้สักมอบให้ กระบวนการตีความของสังคม และบทบาทในการแสดงออกทางอัตลักษณ์
และค่านิยมในสังคมร่วมสมัย 
         จากช่องว่างทางองค์ความรู้ดังกล่าว งานวิจัยนี้จึงมุ่งศึกษาความหมายของรอยสักกวนอูในบริบทของสังคมไทย โดยใช้
กรอบแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์และทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ของ Mead และ Blumer เพื่อวิเคราะห์ว่าผู้สัก
มอบความหมายอะไรให้กับรอยสักกวนอู รอยสักมีบทบาทในการแสดงอัตลักษณ์อย่างไรในชุมชนไทยเชื้อสายจีน รวมถึง
สังคมไทยโดยรวมมีการตีความและปฏิสัมพันธ์กับรอยสักนี้อย่างไร งานวิจัยนี้หวังจะเปิดพ้ืนที่ความเข้าใจใหม่ ๆ เกี่ยวกับรอย
สักในฐานะเครื่องมือสื่อสารอัตลักษณ์และคุณค่าทางวัฒนธรรม และเสนอข้อมูลเชิงคุณภาพที่เป็นประโยชน์ต่อวงการศิลปะ 
วัฒนธรรม และการออกแบบนโยบายที่ไม่ตัดสินหรือจำกัดอัตลักษณ์ผ่านภาพลักษณ์ภายนอก 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย   
 1. เพ่ือศึกษาความหมายและบทบาทเชิงสัญลักษณ์ของรอยสักกวนอูในบริบทของจังหวัดภูเก็ต 
 2. เพ่ือวิเคราะห์รอยสักกวนอูในฐานะเครื่องมือแสดงอัตลักษณ์ ความเชื่อ และค่านิยมของผู้สัก 
 3. เพ่ือศึกษาการรับรู้ของสังคมและปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ที่ส่งผลต่อความหมายของรอยสักกวนอู 
 
ขอบเขตการวิจัย  
 งานวิจัยนี้กำหนดขอบเขตการศึกษาใน 3 ด้าน ได้แก่ ขอบเขตด้านเนื้อหา ขอบเขตด้านพื้นที่ และขอบเขตด้านผู้ให้
ข้อมูล ดังต่อไปนี้ 
 



 

102 
 

1. ขอบเขตด้านเนื้อหา 
การวิจัยมุ่งศึกษาความหมายเชิงสัญลักษณ์ของ รอยสักกวนอู ในฐานะเครื่องมือสื่อสารอัตลักษณ์ ความเชื่อ และ

คุณค่าทางวัฒนธรรม โดยเน้นการวิเคราะห์เชิงปฏิสัมพันธ์ว่า 
- ผู้ที่มีรอยสักให้ความหมายและใช้รอยสักในการแสดงตัวตนอย่างไร 
- บุคคลภายนอกตีความและรับรู้รอยสักนี้อย่างไร 
การวิเคราะห์อยู่ภายใต้กรอบแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Communication) และทฤษฎีปฏิสัมพันธ์

เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) เพ่ือเข้าใจพลวัตของความหมายในบริบททางสังคมร่วมสมัย 
2. ขอบเขตด้านพื้นที่ 
พื้นที่ศึกษา ได้แก่ จังหวัดภูเก็ต ซึ่งเป็นพื้นที่ที่มีชุมชนไทยเชื้อสายจีนขนาดใหญ่ มีการสืบทอดความเชื่อเกี่ยวกับ 

“กวนอ”ู อย่างต่อเนื่อง และเป็นพ้ืนที่ที่พบเห็นรอยสักเกี่ยวกับความเชื่อได้อย่างแพร่หลาย อีกท้ังภูเก็ตยังมีความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรมจากประชากรและนักท่องเที่ยว ทำให้เหมาะสมกับการศึกษาทั้งในมุมของผู้ที่มีรอยสักกวนอู และผู้ที่มีมุมมอง
ต่อรอยสักจากภูมิหลังทางสังคมท่ีแตกต่างกัน 

3. ขอบเขตด้านผู้ให้ข้อมูล 
การคัดเลือกกลุ่มตัวอย่าง ใช้การเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) เพ่ือให้เข้าถึงกลุ่มเป้าหมายที่มีประสบการณ์

ตรงกับรอยสักกวนอู โดยกำหนดเกณฑ์การคัดเลือกดังนี้ 
กลุ่มที่ 1 : ผู้ที่มีรอยสักกวนอู จำนวน 5 คน 
- ช่วงอายุ : 25-50 ปี (เป็นบุคคลที่มีความเข้าใจและเจตจำนงชัดเจนในการเลือกสักกวนอู และสามารถอธิบาย

ความหมายของรอยสักได้) 
- ไม่จำกัดเพศหรืออาชีพ 
- มีรอยสักกวนอูบนร่างกายอย่างชัดเจน และมีรอยสักมาแล้วไม่น้อยกว่า 1 ปี 
- ยินดีเข้าร่วมให้ข้อมูลเชิงลึกเก่ียวกับแรงจูงใจ ความเชื่อ และอัตลักษณ์ที่สื่อผ่านรอยสัก 
กลุ่มที่ 2 : บุคคลทั่วไปท่ีพบเห็นหรือมีมุมมองต่อรอยสักกวนอู จำนวน 5 คน 
- ช่วงอายุ : 18-60 ปี (เป็นบุคคลทั่วไปจากหลากหลายอาชีพท่ีสามารถสะท้อนมุมมองของสังคมต่อรอยสักกวนอูได้) 
- ไม่จำกัดเพศหรืออาชีพ 
- เคยพบเห็น หรือมีประสบการณ์โต้ตอบกับผู้มีรอยสักกวนอู 
- มีความพร้อมและเปิดเผยความคิด ความรู้สึก และทัศนคติต่อรอยสักอย่างหลากหลาย 
การเปรียบเทียบมุมมองระหว่าง ผู้ที่มีรอยสัก และ ผู้รับรู้ภายนอก เป็นไปตามหลักของ ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ 

ที่เน้นการสร้างความหมายจากการปฏิสัมพันธ์และการตีความร่วมกันในบริบททางสังคม ซึ่งช่วยให้เข้าใจ “ความหมายของ
รอยสัก” ในฐานะสัญลักษณ์ท่ีไม่ตายตัว แต่เปลี่ยนแปลงได้ตามการรับรู้ในบริบทต่าง ๆ 
 
ทบทวนวรรณกรรม  
 บทนี้นำเสนอกรอบแนวคิดและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องเพื่อเป็นพื้นฐานในการวิเคราะห์ความหมายของรอยสักกวนอูใน
บริบทของสังคมไทย โดยแบ่งออกเป็นสามประเด็นหลัก ได้แก่ (1) แนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ ซึ่งอธิบายบทบาทของ
รอยสักในฐานะเครื่องมือในการถ่ายทอดความหมาย (2) ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ ที่มุ่งเน้นกระบวนการสร้างและ
เปลี่ยนแปลงความหมายผ่านปฏิสัมพันธ์ทางสังคม และ (3) งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ซึ่งช่วยแสดงให้เห็นแนวโน้มการศึกษารอยสัก
ในมิติต่าง ๆ ตลอดจนระบุช่องว่างขององค์ความรู้ที่งานวิจัยนี้มีเป้าหมายเพ่ือเติมเต็ม 
 



 

103 
 

 1. แนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Communication Theory) 
รอยสักเป็นมากกว่าศิลปะบนร่างกาย แต่เป็นสัญลักษณ์ที่สะท้อนตัวตนของบุคคลกับบริบททางสังคมที่แวดล้อมอยู่ 

ภายใต้แนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Communication) ซึ่งอธิบายว่าการใช้สัญลักษณ์ต่าง ๆ เป็นเครื่องมือ
ในการถ่ายทอดความหมายโดยไม่จำเป็นต้องใช้คำพูดโดยตรง (Narvarro & Karlins, 2008) รอยสักจึงสามารถทำหน้าที่เป็น
ช่องทางการแสดงออกที่มีพลังในการส่งต่อเรื่องราว ความเชื่อ และอัตลักษณ์ของบุคคลหรือกลุ่มสังคม ซึ่งแนวคิดนี้สอดคล้อง
กับหลักการของ Peirce (1931) และ Saussure (1983) ที่มองว่าสัญลักษณ์ไม่ได้มีความหมายตายตัวในตัวเอง แต่ได้รับ   
การกำหนดคุณค่าและความหมายจากบริบททางวัฒนธรรม 
 จากมุมมองทางสังคมวิทยา รอยสักเป็นสัญลักษณ์ที่สามารถสะท้อนทั้งปัจเจกบุคคลและโครงสร้างทางสังคม      
โดย Doss & Hubbard (2009) อธิบายว่าการเลือกสักลวดลายใด ๆ บนร่างกายเป็นกระบวนการทางสังคมที่เกี่ยวข้องกับ  
การสร้างอัตลักษณ์ผ่านการเลือกใช้สัญลักษณ์เฉพาะตัว ไม่ว่าจะเป็นรอยสักที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อทางศาสนา สัญลักษณ์
ของความทรงจำส่วนตัว หรือเครื่องหมายที่แสดงถึงการเป็นส่วนหนึ่งของกลุ่มทางวัฒนธรรม รอยสักจึงเป็นพื้นที่ที่บุคคลใช้
เพ่ือเล่าเรื่องราวและสื่อสารความหมายที่ลึกซึ้งกว่าการใช้ภาษาพูดหรือภาษาเขียนเพียงอย่างเดียว 

ในบริบทของยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงไป บทบาทของรอยสักในสังคมร่วมสมัยก็ได้รับการปรับเปลี่ยนจากเดิมที่เคยถูก
มองว่าเป็นสัญลักษณ์ของกลุ่มคนชายขอบหรือการต่อต้านสังคม ปัจจุบัน รอยสักกลับกลายเป็นส่วนหนึ่งของกระแสหลักที่
ได้รับการยอมรับมากขึ้น และถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ของเสรีภาพในการแสดงออก Wheeler (2004) ศึกษาแนวโน้มของรอยสัก
ในศตวรรษที่ 21 และพบว่ารอยสักไม่เพียงแต่เป็นรูปแบบศิลปะบนเรือนร่าง แต่ยังกลายเป็นช่องทางสำคัญที่ผู้คนใช้เพ่ือ
สะท้อนค่านิยมส่วนบุคคลและสร้างความเชื่อมโยงทางสังคม 

ดังนั้น การมองรอยสักผ่านกรอบแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ช่วยให้เข้าใจว่ารอยสักเป็นมากกว่าการตกแต่ง
ร่างกาย แต่เป็นภาษาภาพที่สื่อถึงอัตลักษณ์ของผู้สัก และสะท้อนบริบททางวัฒนธรรมที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย รอยสัก
จึงไม่เพียงแต่เป็นการแสดงออกถึงตัวตนของปัจเจกบุคคล แต่ยังเป็นปรากฏการณ์ทางสังคมที่เกี ่ยวข้องกับการสร้าง
ความหมายและการสื่อสารในระดับท่ีลึกซึ้งกว่าที่เห็นเพียงภายนอก 

2. ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism by Mead & Blumer) 
ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) เป็นแนวคิดทางสังคมวิทยาที่เน้นว่าความหมายของ

สิ่งต่าง ๆ ไม่ได้ถูกกำหนดตายตัว แต่เกิดขึ้นและเปลี่ยนแปลงได้จากกระบวนการปฏิสัมพันธ์ทางสังคมของมนุษย์ (Blumer, 
1969) แนวคิดนี้พัฒนามาจากงานของ Mead (1934) ซึ่งชี้ให้เห็นว่ามนุษย์ไม่ได้ตอบสนองต่อสิ่งเร้าโดยตรง แต่ใช้กระบวนการ
ตีความและให้ความหมายกับสิ่งเหล่านั้นผ่านสัญลักษณ์ที่ได้รับจากสังคม หลักการสำคัญของทฤษฎีนี้ประกอบด้วย 3 ประการ
หลักดังที่แสดงในภาพที่ 1 ดังนี้ 
 
ภาพที่ 1  
ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) 
 
 
 
 
 
 
หมายเหตุ : แนวคิดทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ Symbolic Interactionism ของ Mead (1934) และ Blumer (1969) 
 

การใช้สัญลักษณ ์
Use of Symbols 

การสร้างความหมาย 

Meaning Creation 

การตีความหมายและเปลี่ยนแปลงความหมาย 
Interpretation & Change of Meaning 

 ท่าทาง หรือรอยสัก บริบททางสังคม การเปลีย่นแปลงมุมมอง 



 

104 
 

ภายใต้กรอบแนวคิดนี ้ รอยสักจึงไม่ใช่เพียงลวดลายบนร่างกาย แต่เป็นสัญลักษณ์ที ่มีความหมายแฝงอยู ่ ซึ่ง
ความหมายเหล่านี้ไม่ได้ตายตัว แต่ถูกกำหนดขึ้นผ่านการปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลและบริบททางสังคม ตัวอย่างเช่น รอยสัก
กวนอู ซึ่งในวัฒนธรรมจีนดั้งเดิม กวนอูถือเป็นตัวแทนของความจงรักภักดี ความกล้าหาญ และคุณธรรม ดังนั้น ผู้ที่มีรอยสักนี้
อาจต้องการแสดงออกถึงคุณค่าดังกล่าว อย่างไรก็ตาม ในบริบททางสังคมที่แตกต่างกัน รอยสักกวนอูอาจได้รับการตีความที่
หลากหลายขึ้น ในบางกลุ่มอาจมองว่าเป็นสัญลักษณ์ของความแข็งแกร่งและความเคารพต่อขนบธรรมเนียมจีน แต่ในบาง
บริบท โดยเฉพาะในกลุ่มอาชญากรรมหรือสังคมใต้ดิน อาจถูกเชื่อมโยงกับอำนาจ การข่มขู่ หรืออิทธิพลทางอาชญากรรม 

Blumer (1969) อธิบายหลักการสำคัญของทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ไว้สามประการ ประการแรก มนุษย์ให้
ความหมายกับสิ่งต่าง ๆ ผ่านกระบวนการปฏิสัมพันธ์ทางสังคม กล่าวคือ ความหมายของรอยสักกวนอูไม่ได้มีอยู่ในตัวมันเอง 
แต่เกิดขึ้นจากบริบทที่ผู้คนใช้และรับรู้ ประการที่สอง ความหมายเหล่านี้เกิดจากการแลกเปลี่ยนและตีความร่วมกันระหว่าง
บุคคล เช่น คนที่เลือกสักกวนอูอาจมองว่าเป็นสัญลักษณ์ของความกล้าหาญ แต่คนที่ไม่คุ้นเคยอาจมองว่าเป็นเพียงรูปภาพ
หนึ่งเท่านั้น หรืออาจตีความในเชิงลบ ประการสุดท้าย มนุษย์มีความสามารถในการปรับเปลี่ยนและสร้างความหมาย ใหม่ 
หมายความว่า ในสังคมที่เปิดกว้างขึ้น การรับรู้เกี่ยวกับรอยสักกวนอูอาจเปลี่ยนไป เช่น อาจถูกมองว่าเป็นเพียงแฟชั่นหรือ
ศิลปะบนร่างกายมากกว่าการเป็นสัญลักษณ์ของอำนาจหรืออิทธิพล 

ในภาพรวม ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ช่วยให้เราเข้าใจว่ารอยสักไม่ได้มีความหมายเพียงหนึ่งเดียว แต่ขึ้นอยู่กับ
บริบททางสังคมและการตีความของแต่ละบุคคล สัญลักษณ์เดียวกันสามารถมีความหมายที่แตกต่างกันไปในแต่ละวัฒนธรรม
และยุคสมัย เช่นเดียวกับท่ีรอยสักกวนอูอาจถูกมองว่าเป็นสัญลักษณ์ของคุณธรรมในวัฒนธรรมหนึ่ง แต่กลับถูกตีความในเชิง
ลบในอีกบริบทหนึ่ง สิ่งนี้สะท้อนให้เห็นว่ามนุษย์มีบทบาทสำคัญในการสร้างและเปลี่ยนแปลงความหมายของสัญลักษณ์ต่าง ๆ 
ผ่านกระบวนการปฏิสัมพันธ์ทางสังคม  

จากการทบทวนทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง ผู้วิจัยสังเคราะห์กรอบแนวคิดในการวิเคราะห์รอยสักกวนอูโดยอาศัยแนวคิดของ 
Mead (1934), Blumer (1969) และ แนวคิดสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรม เพ่ือเข้าใจว่า ความหมายของรอยสักกวนอู มิได้ตายตัว 
หากแต่ถูกสร้างขึ้นผ่านกระบวนการปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับบริบทสังคมเพ่ือให้เห็นภาพรวมของการสร้างความหมายใน
มิติต่าง ๆ อย่างชัดเจน ผู้วิจัยจึงได้พัฒนา กรอบแนวคิด “กระบวนการสร้างความหมายของรอยสักกวนอูในบริบทสังคมไทย” 
ดังภาพต่อไปนี้ 
 
ภาพที่ 2  
กระบวนการสร้างความหมายของรอยสักกวนอูในบริบทสังคมไทย 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
หมายเหตุ : ผู้วิจัยเรียบเรียงขึ้นใหม่จากแนวคิดทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ Symbolic Interactionism ของ 
Mead (1934) และ Blumer (1969) 

 แรงจูงใจภายใน 

ความเชื่อ, ความศรัทธา, รากเหง้าทางวัฒนธรรม 

การเลือกใช้ “รอยสักกวนอู” เป็นสัญลกัษณ ์
เลือกลวดลาย, ตำแหน่ง, ความหมายที่ตั้งใจ  

 การแสดงอัตลักษณ์และค่านิยมส่วนบุคคล 
ความกล้าหาญ, ความจงรักภักดี, ความยุติธรรม 

 การรับรู้ของสังคมภายนอก 
ภาพจำ, อคต,ิ ความเข้าใจหลากหลาย 

กระบวนการตีความและปฏสิัมพันธ์เชิงสัญลักษณ ์

สื่อสาร ⬌ ตีความ ⬌ ต่อรอง ความหมายใหม่และการจัดการอัตลักษณ ์
ปรับตัว, ปกปิด, ยืนยันความเชื่อ, สร้างความเข้าใจใหม ่

 



 

105 
 

 กรอบแนวคิดนี้อธิบายว่า “ความหมายของรอยสักกวนอู” ไม่ได้เกิดจากผู้สักเพียงฝ่ายเดียว แต่มีลักษณะพลวัต      
ที่เคลื่อนไหวตามการรับรู้ ตีความ และปฏิสัมพันธ์ทางสังคม ซึ่งนำไปสู่การต่อรองความหมายใหม่อยู่เสมอในแต่ละบริบท 
โดยเฉพาะในสังคมไทยที่ยังมีอคติหรือกรอบความคิดแบบเหมารวมต่อรอยสักในบางกลุ่ม กรอบแนวคิดนี้ยังช่วยให้เข้าใจว่า 
สัญลักษณ์เดียวกัน (กวนอู) อาจได้รับการตีความแตกต่างตามประสบการณ์ส่วนบุคคล บริบทครอบครัว วัฒนธรรม และ  
วาทกรรมสังคม 
 3. งานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง 

รอยสักเป็นปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมที่มีความหมายเชิงสังคมและอัตลักษณ์มากกว่าการเป็นเพียงศิลปะบนร่างกาย 
งานวิจัยจำนวนมากได้ศึกษาความหมายและบทบาทของรอยสักในสังคมที่แตกต่างกัน โดยเฉพาะในแง่ของการสร้างอัตลักษณ์
และการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ ในบริบทของโลกตะวันตก DeMello (2000) พบว่ารอยสักเคยถูกมองว่าเป็นสัญลักษณ์ของ
กลุ่มชายขอบ เช่น นักโทษ ทหาร และชนชั้นแรงงาน แต่ปัจจุบันได้กลายเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมกระแสหลักและเป็น
เครื่องมือในการแสดงออกถึงอัตลักษณ์ส่วนบุคคล 

ในบริบทของเอเชีย Pike (2019) ศึกษารอยสักในกลุ่มยากูซ่าญี่ปุ่น ซึ่งพบว่ารอยสักทำหน้าที่เป็นเครื่องหมายของ
ศักดิ์ศรีและความภาคภูมิใจของกลุ่ม มากกว่าการเป็นเพียงศิลปะตกแต่งร่างกาย งานวิจัยของ Zhao (2018) และ Wang 
(2019) เสริมว่ากวนอูในวรรณกรรมสามก๊กไม่ได้เป็นเพียงตัวละครเชิงประวัติศาสตร์ แต่ยังได้รับการยกย่องให้เป็นสัญลักษณ์
ของความภักดีและความกล้าหาญ และต่อมาได้รับการบูชาในฐานะเทพเจ้าผู้คุ้มครองธุรกิจและความม่ันคงทางเศรษฐกิจ (Li, 
2017) ความเชื่อเหล่านี้ยังคงมีอิทธิพลอย่างมากในสังคมจีนร่วมสมัย 

นอกเหนือจากการศึกษาความหมายของรอยสักในระดับสากลแล้ว งานวิจัยเกี่ยวกับรอยสักในบริบทไทยสะท้อนให้
เห็นถึงมิติทางวัฒนธรรมและความเชื่อที่ฝังรากลึกในสังคม เช่น ผิวผ่อง กันทรพิทักษ์ (2535) ศึกษาการสักลายในหมู่บ้านศรีสุข 
จังหวัดมหาสารคาม และพบว่ารอยสักมีความเชื่อมโยงกับไสยศาสตร์และศาสนา โดยลวดลายต่าง ๆ เช่น “หมวกเหล็ก” 
และ “ลายนางกวัก” ไม่ได้เป็นเพียงศิลปะบนเรือนร่าง แต่เป็นสัญลักษณ์ของความคงกระพันและเมตตามหานิยม  

งานของ นรากร ชนกภรณ์ (2549) ได้ศึกษาวิวัฒนาการของการสักในไทยจากอดีตที่เน้นไสยศาสตร์ ความขลัง และ
พิธีกรรม เช่น ยันต์และคาถา ไปสู่รอยสักที่เป็นศิลปะเชิงอัตลักษณ์ที่แสดงออกถึงความพึงพอใจเฉพาะบุคคล งานวิจัยยัง
ชี ้ให้เห็นว่ารอยสักในปัจจุบันเป็นธุรกิจที ่เชื ่อมโยงกับอุตสาหกรรมแฟชั่น การท่องเ ที ่ยว และการบริโภควัฒนธรรม 
เช่นเดียวกับงานของ พูนแก้ว ธัญรดี (2565) ที่ศึกษาในกลุ่ม Generation Z พบว่ารอยสักเป็นสัญลักษณ์ของความเป็น     
ตัวของตัวเอง การต่อต้านค่านิยมดั้งเดิม และการสร้างอัตลักษณ์เฉพาะตน โดยเฉพาะในกลุ่มวัยรุ่นที่ให้ความสำคัญกับ     
การแสดงออกทางภาพลักษณ์และอารมณ์ 

นอกจากนี้ งานของ รุ่งนภา นาคสมพันธ์ และ ไชยันต์ สกุลศรีประเสริฐ (2565) ยังเสนอกรอบแนวคิดด้านจิตวิทยา
เชิงเรื่องเล่า (Narrative Psychology) โดยชี้ว่ารอยสักเป็นเครื่องมือในการ “เล่าเรื่องชีวิต” ที่สะท้อนความทรงจำ ความสูญเสีย 
ความหวัง และกระบวนการเยียวยาตัวเอง ซึ่งเกี่ยวพันกับแนวคิด Narrative Identity ของ McAdams (2006) ที่มองอัตลักษณ์
เป็นสิ่งที่ถูกถักทอจากอดีต ปัจจุบัน และอนาคต ผ่านเรื่องเล่าของแต่ละบุคคล อีกมุมหนึ่ง งานของ Liu Qin (2021) มุ่งศึกษา
รูปแบบและความเชื่อเกี่ยวกับการสักยันต์ไทยในกลุ่มชาวจีนทั้งในประเทศไทยและจีนแผ่นดินใหญ่ พบว่า รอยสักในกลุ่มนี้
ไม่ได้เป็นเพียงศิลปะหรือความเชื่อทางไสยศาสตร์ แต่ยังเป็นการสื่อสารอัตลักษณ์ ความเชื่อ ความมั่นคง และค่านิยมทาง
วัฒนธรรมระหว่างสองสังคม โดยเฉพาะการสักเพื่อโชคลาภ การป้องกันภัย และเพื่อยึดเหนี่ยวจิตใจ งานชิ้นนี้ยังวิเคราะห์
ผลกระทบทั้งด้านบวก เช่น การส่งเสริมเศรษฐกิจและการท่องเที่ยว และด้านลบ เช่น การลดทอนคุณภาพของพิธีกรรม
ดั้งเดิมในเชิงพาณิชย์ 



 

106 
 

บทความในประชาชาติธุรกิจ (2562) และ The MATTER (2564) ยังสนับสนุนแนวคิดท่ีว่า รอยสักได้พัฒนาจากการ
เป็นสัญลักษณ์ของกลุ่มชายขอบ ไปสู่การเป็นแฟชั่น และการแสดงตัวตนในยุคดิจิทัล แต่ Creative Thailand (2566) ก็
สะท้อนว่าความรู้สึกต่อต้านหรือการตีตรารอยสักในทางลบยังคงมีอยู่ในบางบริบท  แม้ว่างานวิจัยจำนวนมากจะศึกษา
ความหมายของรอยสักในบริบทต่าง ๆ รวมถึงบทบาทของกวนอูในวัฒนธรรมจีน แต่ยังขาดการศึกษาเชิงลึกเกี ่ยวกับ
ความหมายของรอยสักกวนอูในบริบทของสังคมไทยเชื้อสายจีน ซึ่งเป็นกลุ่มที่ให้ความเคารพต่อกวนอูอย่างสูงและนิยมสัก
ลวดลายดังกล่าวเพื่อสะท้อนความเชื่อและอัตลักษณ์ของตน งานวิจัยที่ผ่านมายังไม่ได้อธิบายอย่างชัดเจนว่า รอยสักกวนอูมี
บทบาทอย่างไรในฐานะเครื่องมือในการสร้างอัตลักษณ์ทางสังคมและการสื่อสารความหมายในบริบทของไทย 

ดังนั้น งานวิจัยนี้จะใช้กรอบแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Communication) และปฏิสัมพันธ์เชิง
สัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) เพื่อทำความเข้าใจว่า รอยสักกวนอูถูกใช้เป็นสัญลักษณ์ของความเชื่อ อัตลักษณ์ 
และสถานะทางสังคมในกลุ่มไทยเชื้อสายจีนได้อย่างไร การศึกษานี้จะช่วยอธิบายว่าทำไมรอยสักกวนอูจึงได้รับความนิยมใน
กลุ่มอาชีพบางประเภท เช่น นักธุรกิจ หรือผู้ที่ให้ความสำคัญกับคุณค่าของความซื่อสัตย์และความภักดี อีกทั้งยังสะท้อนให้
เห็นถึงบทบาทของรอยสักในกระบวนการสร้างความหมายและอัตลักษณ์ในสังคมไทยที่ได้รับอิทธิพ ลจากวัฒนธรรมจีน 
งานวิจัยที่ผ่านมาชี้ให้เห็นว่ารอยสักเป็นมากกว่าการตกแต่งร่างกาย แต่เป็นสัญลักษณ์ท่ีสะท้อนถึงอัตลักษณ์ทางสังคม ความเชื่อ 
และวัฒนธรรมของผู้สัก การศึกษาความหมายของรอยสักกวนอูในสังคมไทยเชื้อสายจีนจึงเป็นการขยายขอบเขตความเข้าใจ
เกี่ยวกับรอยสักในบริบททางวัฒนธรรมที่ยังไม่ได้รับการศึกษามากนัก งานวิจัยนี้จะช่วยเติมเต็มช่องว่างขององค์ความรู้ และ
ให้ข้อมูลเชิงลึกเก่ียวกับบทบาทของรอยสักกวนอูในฐานะเครื่องมือในการสร้างอัตลักษณ์และการสื่อสารความหมายทางสังคม
ในบริบทของไทย 
 
ระเบียบวิธีวิจัย  
 การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความหมายและบทบาทเชิง
สัญลักษณ์ของรอยสักกวนอูในบริบทสังคมไทย โดยมุ่งวิเคราะห์รอยสักในฐานะเครื่องมือแสดงอัตลักษณ์และค่านิยมของผู้สัก 
ตลอดจนการรับรู้ของสังคมที่มีผลต่อความหมายของรอยสักดังกล่าว การเก็บข้อมูลใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-Depth 
Interview), การสังเกตภาคสนาม (Observation) และการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงเนื้อหา (Content Analysis) รายละเอียด
ระเบียบวิธีวิจัยมีดังนี้ 
 1. รูปแบบการวิจัย 

การวิจ ัยนี ้ เป ็นการวิจ ัยเช ิงคุณภาพโดยใช้กรอบแนวคิดจากทฤษฎีการสื ่อสารเชิงส ัญลักษณ์ (Symbolic 
Communication Theory) และทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) เพื่อวิเคราะห์กระบวนการ
สร้างความหมายของรอยสักกวนอูในฐานะสื่อกลางในการแสดงตัวตน ความเชื่อ และคุณค่าทางวัฒนธรรม 
 2. พื้นที่ศึกษา 

พ้ืนที่เก็บข้อมูลภาคสนามคือจังหวัดภูเก็ต ประเทศไทย ซึ่งมีลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรมเอ้ืออำนวยต่อการศึกษา ดังนี้ 
 2.1 เป็นพื้นที่ท่ีมีชุมชนไทยเชื้อสายจีนขนาดใหญ่และมีความเชื่อเกี่ยวกับเทพเจ้ากวนอูอย่างแพร่หลาย 
 2.2 มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรม อันส่งผลต่อมุมมองที่หลากหลายต่อรอยสัก 
 2.3 มีการแพร่หลายของศิลปะการสักในหมู่ประชากร โดยเฉพาะกลุ่มที่ใช้รอยสักเป็นสื่อแสดงอัตลักษณ์และความเชื่อ 
 3. ผู้ให้ข้อมูลและแนวทางการคัดเลือก 

ผู้ให้ข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้ได้รับการคัดเลือกโดยอาศัยการเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ควบคู่กับ
เทคนิคการเลือกแบบลูกโซ่ (Snowball Sampling) เพ่ือให้สามารถเข้าถึงกลุ่มเป้าหมายเฉพาะ และขยายเครือข่ายของผู้ที่ 
 



 

107 
 

เกี่ยวข้องกับประสบการณ์ตรงเกี่ยวกับรอยสักกวนอูได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในการดำเนินการดังกล่าว ผู้วิจัยได้แบ่งผู้ให้ข้อมูล
ออกเป็น 2 กลุ่มหลัก ได้แก่ กลุ่มผู้ที่มีรอยสักกวนอูและกลุ่มผู้ที่พบเห็นรอยสักกวนอู โดยมีรายละเอียดเกณฑ์การคัดเลือก
และวิธีการคัดเลือกตาม ตารางที่ 1 ต่อไปนี้ 
 

ตารางท่ี 1  
กลุ่มผู้ให้ข้อมูลและเกณฑ์การคัดเลือก 

กลุ่มผู้ให้ข้อมูล จำนวน เกณฑ์การคัดเลือก วิธีการคัดเลือก 
ผู้ที่มีรอยสักกวนอ ู 5 คน อายุระหว่าง 20-50 ปี ไม่จำกัดเพศ 

ประกอบอาชีพหลากหลาย มีรอยสัก
กวนอูอย่างชัดเจน และมีรอยสักมาแล้ว
ไม่น้อยกว่า 1 ปี 

การเลือกแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) และแบบลูกโซ่ 
(Snowball Sampling) 

ผู้ที่พบเห็นหรือมีปฏิสัมพันธ์
กับรอยสักกวนอู 

5 คน อายุระหว่าง 18-60 ปี ไม่จำกัดเพศ 
ประกอบอาชีพหลากหลาย เคยพบเห็น
หรือมีปฏิสัมพันธ์กับผู้ที่มีรอยสักกวนอู 

การเลือกแบบเจาะจง (Purposive 
Sampling) 

หมายเหตุ : ตารางนี้จัดทำขึ้นโดยผู้วิจัยเพื่อใช้เป็นแนวทางในการวางแผนการสัมภาษณ์เชิงลึกและการเก็บข้อมูลภาคสนาม 

 เหตุผลในการแบ่งสัดส่วน 5:5 เพ่ือให้เกิดความสมดุลระหว่างการศึกษาการให้ความหมายจากผู้สัก และการรับรู้จาก
บุคคลภายนอก โดยสอดคล้องกับหลักการของแนวคิดปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ ซึ่งให้ความสำคัญกับการเจรจาความหมาย
จากทั้งสองฝ่าย 
 

 4. วิธีการเก็บข้อมูล 
 4.1 การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-structured Interview) 

แบบสัมภาษณ์และกระบวนการสัมภาษณ์เชิงลึกการเก็บข้อมูลหลักใช้ การสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth Interview) 
แบบกึ่งโครงสร้าง (Semi-structured Interview) แบ่งออกเป็น 2 ชุดคำถาม โดยมีทั้งคำถามร่วม (core questions) และ
คำถามเฉพาะกลุ่ม เพ่ือให้สอดคล้องกับลักษณะและบริบทของผู้ให้ข้อมูล 
  4.1.1 กลุ่มผู้ที่มีรอยสักกวนอู 
  - อะไรเป็นแรงจูงใจให้เลือกสักลายกวนอู 
  - รอยสักนี้เชื่อมโยงกับประสบการณ์ส่วนตัวหรือความเชื่ออย่างไร 
  - คุณสมบัติใดของกวนอูท่ีสะท้อนตัวตนของคุณ 
  - สังคมหรือครอบครัวมีปฏิกิริยาอย่างไรต่อรอยสักนี้ 
  - ตำแหน่งของรอยสักมีความหมายเชิงสัญลักษณ์หรือไม่ 
  4.1.2 กลุ่มผู้พบเห็นหรือมีปฏิสัมพันธ์ 
  - คุณรู้จักหรือเคยเห็นรอยสักกวนอูมาก่อนหรือไม่ 
  - คุณตีความรอยสักลายนี้อย่างไร 
  - คุณคิดว่าผู้ที่มีรอยสักกวนอูมีลักษณะอย่างไร 
  - ในบริบททางวิชาชีพหรือครอบครัว รอยสักแบบนี้ถูกมองว่าอย่างไร 



 

108 
 

  4.1.3 รายละเอียดการสัมภาษณ์ : การสัมภาษณ์ใช้เวลาโดยเฉลี่ย 45-60 นาทีต่อราย โดยจัดสัมภาษณ์ใน
สถานที่ที่ผู้ให้ข้อมูลรู้สึกสะดวกและปลอดภัย พร้อมทั้งมีการบันทึกเสียงตลอดการสัมภาษณ์เพื่อใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล
อย่างมีประสิทธิภาพ ผู้วิจัยใช้เทคนิคการตั้งคำถามเจาะลึก (probing) และการสรุปเพื่อยืนยันความเข้าใจร่วม (member 
checking) นอกจากนี้ ผู้วิจัยได้ดำเนินการสังเกตภาคสนามในพื้นที่ต่าง ๆ เช่น ร้านสัก พื้นที่สาธารณะ และสถานที่ทาง
วัฒนธรรม อาทิ ศาลเจ้า เพื่อบันทึกพฤติกรรม ปฏิสัมพันธ์ และบรรยากาศแวดล้อมของผู้ที่มีรอยสักกวนอู โดยเน้นการเก็บ
ข้อมูลเกี่ยวกับลักษณะการแสดงออกทางกายภาพและการมีปฏิสัมพันธ์กับบุคคลในบริเวณนั้น 
 4.2 การสังเกตภาคสนาม (Field Observation) 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการสังเกตปฏิสัมพันธ์ของผู้ที่มีรอยสักในบริบทจริง อาทิ ร้านสักในระหว่างการเลือกแบบหรือสนทนา
กับช่าง ศาลเจ้ากวนอูในช่วงเทศกาลหรือวันสำคัญทางศาสนา ตลอดจนพื้นที่สาธารณะ เช่น ตลาดนัดหรือกิจกรรมท้องถิ่น 
การสังเกตมุ่งเน้นไปที่พฤติกรรมที่สะท้อนถึง “การแสดงออกของอัตลักษณ์” และ “ปฏิสัมพันธ์กับสังคมรอบข้าง” ซึ่งปรากฏ
ผ่านองค์ประกอบต่าง ๆ เช่น รูปแบบการแต่งกาย ท่าทีเมื่อถูกตั้งคำถาม หรือการเปิดเผยรอยสักในสถานการณ์ต่าง ๆ 
 5. การวิเคราะห์ข้อมูล 

การวิเคราะห์ข้อมูลในงานวิจัยนี้ดำเนินตามแนวทางการวิเคราะห์เชิงธีม (Thematic Analysis) ตามแนวคิดของ 
Braun และ Clarke (2006) ร่วมกับการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) โดยมีขั้นตอนสำคัญดังต่อไปนี้: 
 - ถอดเสียงการสัมภาษณ์อย่างละเอียดเพื่อเก็บรักษาความหมายตามบริบทของผู้ให้ข้อมูล 
 - สร้างรหัสข้อมูล (Coding) เพ่ือระบุแนวคิดสำคัญและประเด็นซ้ำ 
 - จัดกลุ่มรหัสเป็นธีมหลัก (Themes) ที่สะท้อนประเด็นเชิงอัตลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม 
 - ตรวจสอบความสอดคล้องของธีมกับกรอบแนวคิดทางทฤษฎี เพ่ือยืนยันความถูกต้องของการตีความ 
 - สรุปสาระสำคัญท่ีเกิดข้ึนในระดับปัจเจกบุคคลและระดับสังคม เพ่ือเชื่อมโยงกับบริบทที่กว้างข้ึน 
 6. ข้อจำกัดของการวิจัย 
 แม้ว่างานวิจัยนี้จะสามารถให้ข้อมูลเชิงลึกเกี่ยวกับความหมายของรอยสักกวนอูในบริบทไทย แต่ก็มีข้อจำกัดบาง
ประการที่ควรพิจารณาดังนี้ 
 - ขนาดของกลุ่มตัวอย่างมีจำนวนจำกัด อาจไม่ครอบคลุมถึงความหลากหลายของประชากรในระดับประเทศ 
 - พ้ืนที่ศึกษาจำกัดอยู่เพียงในจังหวัดภูเก็ต ซึ่งอาจไม่สะท้อนลักษณะเฉพาะของพ้ืนที่อ่ืน 
 - ความสัมพันธ์ระหว่างผู้วิจัยและผู้ให้ข้อมูล อาจส่งผลต่อการเปิดเผยความคิดเห็นหรือประสบการณ์อย่างเสรี 
 - ระยะเวลาในการเก็บข้อมูลมีข้อจำกัด อาจไม่สามารถสะท้อนการเปลี่ยนแปลงเชิงพลวัตในระยะยาวได้อย่างครอบคลุม 
 
ผลการวิจัย  
 การวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพจากการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลจำนวน 10 ราย แบ่งเป็น 2 กลุ่มหลัก ได้แก่     
(1) กลุ่มผู้ที่มีรอยสักกวนอู 5 ราย และ (2) กลุ่มผู้พบเห็นหรือมีปฏิสัมพันธ์กับผู้ที่มีรอยสักกวนอู 5 ราย ดำเนินการวิเคราะห์
โดยใช้กรอบแนวคิดทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ (Symbolic Interactionism) และแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ 
(Symbolic Communication) ข้อมูลภาคสนามที่ได้สะท้อนความซับซ้อนของความหมายที่สื ่อผ่านรอยสักกวนอู ทั้งใน
เชิงอัตลักษณ์ ความเชื่อส่วนบุคคล ความศรัทธาทางจิตวิญญาณ และการรับรู้ของสังคม โดยมีประเด็นหลักดังนี้ 
 
 
 



 

109 
 

 1. รอยสักกวนอูกับการแสดงอัตลักษณ์ของผู้สัก 
 ผู้สักทุกรายยืนยันว่าการเลือกรอยสักกวนอูมิใช่เพียงความชอบส่วนตัว แต่เป็นการเลือก “สัญลักษณ์แห่งคุณธรรม” 
มาแสดงบนร่างกายเพื่อเป็นเครื่องเตือนใจและประกาศตัวตนต่อสังคม เช่น ความกล้าหาญ ความซื่อสัตย์ และความภักดี  
ดังเช่นที่ผู้ให้ข้อมูลที่ 3 กล่าวว่า “ที่ผมเลือกสักกวนอู เพราะรู้สึกว่าท่านเป็นแบบอย่างของความภักดี ตอนเด็กเคยเห็นภาพ
กวนอูในศาลเจ้า รู้สึกขลังมาก”  

จากการสังเกตภาคสนามที่ร้านสักท้องถิ่นในภูเก็ต พบว่าภาพลายกวนอูมักปรากฏในท่วงท่าที่ “แข็งแกร่ง สงบ และเด็ด
เดี่ยว” เช่น ปางถือง้าว ปางนั่งอ่านตำรา ซึ่งผู้สักหลายรายกล่าวว่าเลือกภาพที่ “ตรงกับบุคลิกและอุดมคติของตน” มากที่สุด 
 2. รอยสักในฐานะพื้นที่ศรัทธาและจิตวิญญาณ 
 ผู้ให้ข้อมูลจำนวนมากกล่าวว่าการสักกวนอูมิใช่เพียงเพื่อความงาม หากแต่เป็นพิธีกรรมส่วนตัวที่เชื ่อมโยงกับ    
ความเชื่อของครอบครัว โดยเฉพาะในกลุ่มไทยเชื้อสายจีนในภูเก็ต ซึ่งมีศาลเจ้ากวนอูอย่างน้อย 3 แห่งในเขตเทศบาล ดังเช่น
คำกล่าวของผู้ให้ข้อมูลที่ 2 “พ่อผมเป็นคนจีนโพ้นทะเล ซึ่งมีความเชื่อและศรัทธาในกวนอูมาก ผมสักเพราะอยากให้รู้สึกว่า
กวนออูยู่ใกล้ ๆ ผมตลอดเวลา”  

ผู้วิจัยได้เข้าร่วมงานประจำปี แซยิดกวนอู (วันรำลึกกวนอูขึ้นสวรรค์) ประจำปี พ.ศ. 2568  ณ ศาลเจ้ากวนอู บ้าน
นาบอน จังหวัดภูเก็ต ซึ่งพบว่าผู้ร่วมพิธีจำนวนหนึ่งมีรอยสักกวนอูที่หลัง และมีการยกมือขึ้นไหว้พร้อมกล่าวคำอธิษฐานกับ
ภาพเดียวกับที่ตนสักไว้บนร่างกาย นี่จึงสะท้อนว่า “รอยสัก” ได้กลายเป็น “พื้นที่เคลื่อนที่ของความศรัทธา” ไม่จำกัดอยู่ในศาล
เจ้า หรือรูปปั้นเท่านั้น 
 3. การตีความและการรับรู้จากบุคคลภายนอก 
 แม้ผู้สักจะยืนยันว่ารอยสักกวนอูเป็นสัญลักษณ์แห่งคุณธรรม แต่ผู้พบเห็นจำนวนหนึ่งยังมีทัศนคติหลากหลายต่อ  
รอยสัก โดยเฉพาะในสถานการณ์ทางสังคมที่เป็นทางการ เช่น การทำงาน การเข้าสถานที่ราชการ หรือแม้แต่ในครอบครัว  
ดังจะเห็นได้จากคำกล่าวของผู้ให้ข้อมูลที่ 1 “ผมเคยถูกปฏิเสธจากที่ทำงานเพราะว่าเจ้าหน้าที่ฝ่ายบุคคลแห่งหนึ่งบอกว่าเขา
ไม่รับคนมีรอยสัก แม้จะเป็นกวนอูหรือเทพเจ้าองค์ไหนก็ตาม” อย่างไรก็ดี ในทางกลับกัน กลุ่มผู้พบเห็นบางราย เช่น 
ชาวบ้านในเขตย่านเมืองเก่าภูเก็ต มองว่ารอยสักกวนอู “เป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์” และสะท้อนว่า “ผู้สักน่าจะเป็นคนดี มีคุณธรรม 
ยึดมั่นในความซื่อสัตย์เช่นเดียวกับกวนอูในวรรณกรรม” ดังที่ผู้ให้ข้อมูลที่ 6 กล่าวว่า “พอเห็นผู้ที่มีรอยสักกวนอู ก็รู้เลยว่าคน
นี้ต้องเคารพในคุณธรรมแน่ ๆ รอยสักนี้ไม่ใช่รอยสักแฟชั่นทั่วไป” 
 4. รอยสักกวนอูในฐานะสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมของไทยเชื้อสายจีน 
 จากการลงพื้นที่ในจังหวัดภูเก็ต พบว่าผู้ที่มีรอยสักกวนอูหลายรายประกอบธุรกิจอาชีพที่หลากหลาย เช่น ค้าขาย 
พนักงานบริษัทเอกชน แต่พวกเขาล้วนซึ่งแสดงถึงความภาคภูมิใจในรากเหง้าของตนเอง และใช้รอยสักกวนอเูป็นเครื่องสื่อสาร
ความเป็นจีน ดังเช่นที่ผู้ให้ข้อมูลที่ 5 กล่าวว่า “ผมรู้สึกว่ากวนอูเป็นเหมือนพ่อค้าจีนที่กล้าหาญและไม่โกง รอยสักจึงเป็น
เหมือนสัญญาใจว่าเราจะซื่อสัตย์กับลูกค้า” ศิลปะบนร่างกายจึงกลายเป็น “สื่อกลางทางวัฒนธรรม” ที่ผูกโยงความเชื่อ ศิลปะ 
วรรณกรรม และศรัทธาให้เป็นหนึ่งเดียวบนร่างของผู้ถือคุณค่าเหล่านั้น 
 5. สรุปประเด็นหลักและรหัสข้อมูลที่ค้นพบ 

จากการวิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมดในหัวข้อก่อนหน้านี้ สามารถจัดกลุ่มประเด็นที่ค้นพบได้เป็นประเด็นหลัก ซึ่งสะท้อน
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ของรอยสักกวนอู ทั้งในระดับบุคคล สังคม และวัฒนธรรม โดยรหัสข้อมูลที่ได้จากการถอด         
บทสัมภาษณ์และวิเคราะห์เชิงเนื้อหาถูกจัดประเภทตามลักษณะของประเด็นสำคัญที่ผู้ให้ข้อมูลสะท้อนออกมาอย่างเป็น
ระบบ ดังแสดงในตารางที่ 2 ดังนี้ 

 



 

110 
 

 
ตารางท่ี 2 
สรุปประเด็นหลักและรหัสข้อมูลที่ค้นพบ 

ประเด็นหลัก รหัสข้อมูลย่อย คำอธิบาย ตัวอย่างผู้ให้ข้อมูล 
อัตลักษณ์ส่วนบุคคล ความกล้าหาญ ความภักด ี ใช้รอยสักในการแสดงอุดมคติ ผู้ให้ข้อมูลที่ 1, 3, 4 
ความเชื่อและศรัทธา การขอพร ความคุ้มครอง รอยสักทำหน้าที่ทางจิตวิญญาณ ผู้ให้ข้อมูลที่ 2, 3, 6 
การรับรู้ของสังคม ภาพจำเชิงลบ การเหมารวม ตีความรอยสักหลากหลาย ขึ้นอยู่กับบริบท ผู้ให้ข้อมูลที่ 1, 8 
สัญลักษณ์วัฒนธรรม ภาคภูมิใจในรากเหง้า แสดงความเชื่อชาติพันธุ์ไทยเชื้อสายจีน ผู้ให้ข้อมูลที่ 4, 5 

หมายเหตุ : ผู้วิจัยจัดทำตารางข้ึนจากผลการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงธีม ตามแนวทางของ Braun และ Clarke (2006)  

 จากการวิเคราะห์ข้อมูลข้างต้นทั้งหมด พบว่า รอยสักกวนอูมีบทบาทสำคัญในฐานะสื่อสัญลักษณ์ที่ผู้สักใช้แสดง     
อัตลักษณ์ส่วนบุคคล ความเชื่อ และรากเหง้าทางวัฒนธรรม ในขณะที่ความหมายของรอยสักดังกล่าวมิได้จำกัดอยู่ที่เจตนา
ของผู้สักเท่านั้น หากแต่ถูกตีความผ่านมุมมองที่หลากหลายของบุคคลภายนอก โดยมีทั้งการยอมรับและการเหมารวม       
ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการสร้างความหมายร่วมในสังคมตามแนวคิดปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ ข้อมูลที่ได้ชี้ให้เห็นว่า  
รอยสักกวนอูมิใช่เพียงศิลปะบนเรือนร่าง หากเป็นเครื่องมือสื่อสารความศรัทธา ความยึดมั่นในคุณธรรม และอัตลักษณ์เชิง
วัฒนธรรมของผู้สักท่ีเชื่อมโยงกับประสบการณ์ส่วนบุคคลและบริบททางสังคมร่วมสมัย  
 
สรุปผลการวิจัย  
 จากการศึกษารอยสักกวนอูในสังคมไทยผ่านการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ที่มีรอยสักและบุคคลทั่วไปที่พบเห็นหรือมีมุมมอง
ต่อรอยสัก พบว่ารอยสักกวนอูมีความหมายที่ลึกซึ้งและหลากหลาย ทั้งในระดับปัจเจกและระดับสังคม โดยทำหน้าที่เป็นทั้ง
ศิลปะบนเรือนร่าง สื่อทางจิตวิญญาณ และเครื่องมือแสดงออกทางวัฒนธรรมและอัตลักษณ์ ประเด็นสำคัญที่ค้นพบ ได้แก่ 
 1. ผู้ที่มีรอยสักกวนอูใช้รอยสักเป็นสื่อแสดงอัตลักษณ์ส่วนบุคคล โดยเฉพาะในด้านคุณธรรม เช่น ความซื่อสัตย์ 
ความกล้าหาญ และความจงรักภักดี 
 2. รอยสักกวนอูมีบทบาทในฐานะสื่อกลางของความศรัทธาและความเชื่อเชิงจิตวิญญาณ ซึ่งเชื่อมโยงกับความเชื่อ
ของครอบครัว ชุมชน และวัฒนธรรมจีน 

3. การตีความจากบุคคลภายนอกมีลักษณะหลากหลาย ทั ้งในเชิงบวกและเชิงลบ ส่งผลต่อความมั ่นใจและ              
การแสดงออกของผู้สักในบริบททางสังคม 

4. รอยสักกวนอูยังทำหน้าที่เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่สื่อถึงความภาคภูมิใจในรากเหง้าและการสืบทอดความ
เชื่อข้ามรุ่น โดยเฉพาะในกลุ่มชาวไทยเชื้อสายจีน 

เมื่อพิจารณาผลการวิจัยในภาพรวม พบว่าคำถามวิจัยทั้งสามข้อนั้นได้รับคำตอบอย่างชัดเจน คือ  
1. ในคำถามท่ีว่า รอยสักกวนอูมีความหมายและบทบาทเชิงสัญลักษณ์ในสังคมไทยอย่างไร งานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า

รอยสักกวนอูทำหน้าที่มากกว่าการตกแต่งร่างกาย แต่เป็นสัญลักษณ์ที่บรรจุความหมายทั้งทางศีลธรรม ความเชื่อ วัฒนธรรม 
และความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับสังคม 
 2. สำหรับคำถามที่ว่า ผู้ที่มีรอยสักกวนอูใช้รอยสักเป็นเครื่องมือในการแสดงอัตลักษณ์และค่านิยมอย่างไร พบว่า     
ผู้สักใช้รอยสักเป็น “ภาษาทางสังคม” ในการแสดงความเป็นตัวของตัวเอง ความภาคภูมิใจในวัฒนธรรม และการยืนยัน
คุณค่าท่ีตนยึดถือ ผ่านสัญลักษณ์ท่ีผูกโยงกับภาพลักษณ์ของกวนอูในวรรณกรรมและความเชื่อ 



 

111 
 

3. ส่วนคำถามที่ว่า การรับรู้และปฏิสัมพันธ์ของสังคมต่อผู้ที่มีรอยสักกวนอูส่งผลต่อความหมายของรอยสักอย่างไร 
งานวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าความหมายของรอยสักกวนอูไม่ได้เกิดขึ้นจากผู้สักฝ่ายเดียว หากแต่เป็นผลลัพธ์จากกระบวนการตีความ
ร่วมกันของบุคคลในสังคม ซึ่งอาจนำไปสู่การยอมรับ การเคารพ หรือในบางกรณีก็ยังสะท้อนถึงอคติและภาพจำเชิงลบ 

รอยสักกวนอูในบริบทของสังคมไทยร่วมสมัยมีความหมายหลายระดับ ทั้งในเชิงอัตลักษณ์ส่วนบุคคล เชิงจิตวิญญาณ 
และเชิงวัฒนธรรม โดยทำหน้าที่เป็นพื้นที่ที่บุคคลสื่อสารคุณค่าของตนผ่านภาพสัญลักษณ์บนร่างกาย และขณะเดียวกัน ก็เป็น
จุดต่อรองของการตีความจากบุคคลภายนอก ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่า “รอยสัก” ไม่ใช่เพียงการตกแต่ง แต่คือเครื่องมือของ
การเจรจาความหมายอย่างต่อเนื่องระหว่าง “ตัวตน ความศรัทธา และสายตาของสังคม” ในสังคมไทยร่วมสมัย 
 

อภิปรายผลการวิจัย  
 การศึกษานี้มุ่งวิเคราะห์ “รอยสักกวนอู” ในฐานะสัญลักษณ์ที่สะท้อนอัตลักษณ์ ความเชื่อ และความศรัทธาของผู้สัก
ในสังคมไทย โดยเฉพาะกลุ่มไทยเชื้อสายจีนในจังหวัดภูเก็ต ภายใต้กรอบแนวคิด “การสื่อสารเชิงสัญลักษณ์” (Symbolic 
Communication) และ “ทฤษฎีปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์” (Symbolic Interactionism) ผลการวิจัยสะท้อนให้เห็นมิติที่
ซับซ้อนของการสร้างความหมาย และการตีความรอยสักในฐานะ “พ้ืนที่ต่อรอง” ทางวัฒนธรรม ดังนี้ 
 1. ความสัมพันธ์ระหว่างผลการวิจัยกับแนวคิด Symbolic Interactionism และ Symbolic Communication 

ผลการศึกษาสนับสนุนแนวคิดของ Mead (1934) และ Blumer (1969) อย่างลึกซึ ้ง โดยเฉพาะหลักการที ่ว่า 
ความหมายของสัญลักษณ์ต่าง ๆ มิใช่สิ่งคงที่ หากแต่เป็นสิ่งที่ถูกสร้างขึ้นซ้ำแล้วซ้ำอีกผ่านปฏิสัมพันธ์ในชีวิตประจำวัน 
(everyday interaction) และมีแนวโน้มที่จะเปลี่ยนแปลงไปตามการตีความของผู้มีส่วนร่วมในแต่ละบริบทสังคม 

ในกรณีของรอยสักกวนอู แม้ผู้สักจะตั้งใจใช้รอยสักเป็นสัญลักษณ์ของคุณธรรม ความภักดี หรือความศรัทธาต่อ   
เทพเจ้าตามคติความเชื่อของชาวจีน แต่การที่สังคมจะยอมรับหรือตีความรอยสักในทิศทางเดียวกันหรือไม่นั้น ขึ้นอยู่กับหลาย
ปัจจัย อาทิ เพศ อายุ อาชีพ ชนชั้นทางสังคม หรือแม้แต่ภูมิหลังทางวัฒนธรรมของทั้งผู้สักและผู้พบเห็น รอยสักจึงมิใช่เพียง
การแสดงออกทางความเชื่อของบุคคลเท่านั้น หากแต่ทำหน้าที่เป็นพ้ืนที่แห่ง “การเจรจาทางความหมาย” (Negotiation of 
Meaning) ระหว่างปัจเจกบุคคลกับสังคม โดยในหลายกรณี ผู้สักต้องมีการ “ปรับบริบท” ให้เหมาะสมกับสภาพแวดล้อม 
เช่น การปกปิดรอยสักในการทำงาน หรือการเลือกลวดลายที่สามารถตีความได้หลายแง่มุม 

ด้านหนึ่ง รอยสักกวนอูจึงกลายเป็น “สื่อกลาง” (Medium) ที่ผู้สักใช้ในการสื่อสารค่านิยม จริยธรรม และจิตวิญญาณ
ส่วนตัว ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดการสื่อสารเชิงสัญลักษณ์ที่มองว่าสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมทำหน้าที่เป็นภาษาทางสังคม 
(Social Language) ที่สะท้อนอัตลักษณ์ของผู้สื่อสาร (Carey, 1989) ตัวอย่างเช่น ผู้ให้ข้อมูลรายหนึ่งกล่าวว่าเขาเลือกสัก
ภาพกวนอูไว้บนร่างกายเพื่อเตือนตนเองให้ดำรงตนอย่างซื่อสัตย์และยึดมั่นในความกตัญญูตามแบบฉบับของกวนอู ซึ่ง
เชื่อมโยงความเชื่อส่วนบุคคลเข้ากับค่านิยมของครอบครัวและวัฒนธรรมจีนที่เขาสืบทอดมา 

อีกด้านหนึ่ง รอยสักยังสะท้อนกระบวนการรับรู้ตนเองผ่านสายตาของผู้อ่ืน (The Looking-Glass Self) ตามแนวคิด
ของ Cooley (1902) ซึ่งผู้สักต้องพิจารณาว่าผู้อื่นมองตนเองอย่างไร และจัดการภาพลักษณ์ของตนให้เหมาะสมกับบริบท 
เช่น การอธิบายที่มาของรอยสักอย่างละเอียดเพ่ือป้องกันความเข้าใจผิด หรือการยอมรับความเข้าใจผิดเหล่านั้นเป็นส่วนหนึ่ง
ของอัตลักษณ์ตนเอง ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของ Symbolic Interactionism ในมิติท่ีลึกซึ้ง 
 ตามแนวคิดของ Mead (1934) และ Blumer (1969) การสร้างความหมายของสัญลักษณ์มิได้อยู่ในตัวสัญลักษณ์นั้น
โดยตรง หากแต่เกิดจากกระบวนการปฏิสัมพันธ์ การตีความ และการเจรจาทางความหมายในบริบทสังคมจริง ซึ่งผลการวิจัย
ฉบับนี้สอดคล้องอย่างเด่นชัด กล่าวคือ 
 



 

112 
 

  - ผู้สัก ใช้รอยสักกวนอูเพื่อ “สื่อสารตัวตน” ในลักษณะที่แสดงออกถึงคุณธรรม เช่น ความกล้าหาญ   
ความภักดี และความซื่อสัตย์ โดยมักอ้างถึงบทบาทของกวนอูในวรรณกรรม “สามก๊ก” และในศาลเจ้าท้องถิ่น 
  - ผู้ที่พบเห็นหรือมีปฏิสัมพันธ์กับรอยสักกวนอู มีการตีความที่แตกต่างกันไปตามประสบการณ์ วัฒนธรรม 
และอคติส่วนบุคคล ซึ่งตอกย้ำแนวคิดเรื่อง “การรับรู้ตนเองผ่านสายตาผู้อื่น” (The Looking-Glass Self: Cooley, 1902)  
 นอกจากนี้ การเลือกตำแหน่งของรอยสัก เช่น ไหล่หรือแผ่นหลัง ยังมีความหมายในเชิง “การจัดการอัตลักษณ์” 
(Impression Management: Goffman, 1959) เช่น ผู้ที่สักบนแขนมักต้องการให้ผู้อ่ืนรับรู้ตนในเชิงอุดมคติ ในขณะที่ผู้ที่สัก
ในจุดที่มิดชิดต้องการเก็บงำความเชื่อไว้ในระดับส่วนบุคคล 
 2. การเปรียบเทียบกับงานวิจัยท่ีผ่านมา 
 งานวิจัยนี้สอดคล้องกับข้อค้นพบของ Doss & Hubbard (2009) และ Wheeler (2004) ที่เสนอว่ารอยสักเป็นภาษา
ทางวัฒนธรรมที่ใช้ในการแสดงตัวตน ความเชื่อ และความแตกต่างทางอัตลักษณ์ เช่นเดียวกับ Wang (2019) และ Li (2017) 
ที่ศึกษาบทบาทของกวนอูในฐานะเทพเจ้าหรือสัญลักษณ์คุณธรรมในบริบทวัฒนธรรมจีน 
 อย่างไรก็ตาม งานวิจัยฉบับนี้ได้ขยายขอบเขตไปสู่การวิเคราะห์รอยสักกวนอูในฐานะ “สื่อสัญลักษณ์ที่เคลื่อนไหว” 
(Mobile Symbol) ที่มีบทบาทแตกต่างกันตามบริบท โดยเฉพาะในสังคมไทยร่วมสมัย ซึ่งเปิดพื้นที่ให้กับ “การแสดงออก” 
และ “การต่อรอง” มากกว่าสังคมจีนดั้งเดิมที่อาจมีโครงสร้างความศักดิ์สิทธิ์ที่ชัดเจนกว่า 
 นอกจากนี้ การเปรียบเทียบกับวัฒนธรรมอื่น เช่น ญี่ปุ่นหรือสหรัฐอเมริกา ยังแสดงให้เห็นว่ารอยสักมีสถานะที่
แตกต่างกัน เช่น 
  - ในญี่ปุ่น รอยสักยังคงถูกเชื่อมโยงกับกลุ่มยากูซ่า แม้จะมีความศรัทธาเชิงศาสนา 
  - ในตะวันตก รอยสักกลายเป็นส่วนหนึ่งของ “การแสดงอัตลักษณ์อย่างเสรี” 
 ซ่ึงต่างจากกรณีของไทย ท่ีรอยสกักวนอูต้องเผชญิกับ “การตีความสองข้ัว” คือระหวา่งคุณธรรมและอคติ 
 3. การเปลี่ยนแปลงของสังคมไทยต่อรอยสัก : พื้นที่ต่อรองระหว่างศิลปะ อัตลักษณ์ และอำนาจวาทกรรม 

ผลการวิจัยสะท้อนให้เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงทางทัศนคติของสังคมไทยที่มีต่อรอยสัก โดยเฉพาะในกลุ่มคนรุ่นใหม่
และชาวไทยเชื้อสายจีน ซึ่งเริ่มมองรอยสักในเชิงบวกมากขึ้น เช่น มองว่าเป็นศิลปะบนเรือนร่าง เป็นสัญลักษณ์ของรากเหง้า
ทางวัฒนธรรม หรือเป็นการแสดงออกถึงคุณธรรมส่วนบุคคลในรูปแบบที่สอดคล้องกับอัตลักษณ์ของตนเอง 

อย่างไรก็ตาม สถานะของรอยสักในสังคมไทยยังคง “ถูกต่อรองความหมาย” อย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในบริบทที่มี
โครงสร้างทางอำนาจแบบอนุรักษนิยม เช่น หน่วยงานราชการ สถาบันการศึกษา หรือองค์กรธุรกิจที่ให้ความสำคัญกับภาพลักษณ์
ความเรียบร้อย ซึ่งยังคงมองรอยสักผ่านเลนส์ของอคติหรือความน่ากลัว ส่งผลให้ผู้ที่มีรอยสักต้อง “จัดการอัตลักษณ์” ของตน
อย่างรอบคอบ เช่น การเลือกสักในตำแหน่งที่สามารถปกปิดได้ หรือการเลี่ยงการแสดงออกในพื้นที่สาธารณะบางประเภท 

สถานการณ์นี้สอดคล้องกับแนวคิดของ Goffman (1959) เรื่อง การบริหารความประทับใจ (Impression Management) 
ที่บุคคลจำเป็นต้องจัดการภาพลักษณ์ของตนให้เหมาะสมกับ “ฉาก” (Front Stage) และบริบททางสังคม เพ่ือรักษาการยอมรับ
และลดแรงต่อต้านจากผู้ชมในสังคม กล่าวได้ว่า รอยสักในที่นี้ไม่ใช่เพียงรอยลวดลายบนร่างกาย แต่คือกลไกในการสื่อสารที่
ต้องพิจารณาภายใต้เงื่อนไขของ “การมอง” (Gaze) จากสังคมที่ยังเต็มไปด้วยชุดความหมายที่ขัดแย้งกัน 

แม้ว่าคนไทยเชื้อสายจีนจำนวนมากจะมองรอยสักกวนอูเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์และสะท้อนถึงรากเหง้าทางวัฒนธรรม แต่
ในบริบทของสังคมไทยที่ยังมีโครงสร้างอำนาจแบบอนุรักษนิยม โดยเฉพาะในหน่วยงานราชการหรือภาคธุรกิจระดับสูง รอยสัก
มักถูกมองว่าเป็นสิ่งที่ “เสี่ยงต่อความเหมาะสม” (Risked Appropriateness) กล่าวคือ เป็นสิ่งที่อาจขัดกับบรรทัดฐานดา้น
ภาพลักษณ์หรือจริยธรรมในสายตาสาธารณะ 

ปรากฏการณ์นี้สามารถอธิบายได้ผ่านแนวคิดเรื่อง “ชีวอำนาจ” (Biopower) ของ Michel Foucault ซึ่งชี้ให้เห็นว่า
สังคมมีอำนาจในการควบคุมและกำหนดความหมายของร่างกายมนุษย์ ผ่านวาทกรรมที่สร้างขึ้นเกี่ยวกับศีลธรรม ความเหมาะสม 



 

113 
 

และจริยธรรม กล่าวอีกนัยหนึ่ง แม้ผู้สักจะมีความตั้งใจแสดงออกถึงคุณธรรม เช่น ความจงรักภักดีหรือความกล้าหาญตาม
แบบกวนอู แต่ผู้พบเห็นที่ไม่มีพ้ืนฐานทางวัฒนธรรมร่วมกันอาจตีความรอยสักนั้นไปในทางลบหรือเข้าใจผิด 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย  
 1. ข้อเสนอแนะเชิงวิชาการ 
 - ขยายพื้นที่การศึกษา ควรดำเนินการศึกษาในพื้นที่อื่นที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และวัฒนธรรม เช่น 
กรุงเทพมหานคร เชียงใหม่ หรือขอนแก่น เพ่ือเปรียบเทียบกระบวนการสร้างความหมายของรอยสักในบริบทที่แตกต่างกัน 
 - เพิ่มความหลากหลายของกลุ่มตัวอย่าง ควรศึกษาผู้สักจากหลากหลายอาชีพ โดยเฉพาะกลุ่มท่ีต้องเผชิญข้อจำกัด
ด้านภาพลักษณ์ในที่ทำงาน เช่น ครู แพทย์ หรือข้าราชการ เพื่อสำรวจผลกระทบของทัศนคติทางสังคมที่มีต่อ     การ
แสดงออกทางเรือนร่าง 
 - บูรณาการแนวคิดข้ามศาสตร์ แนะนำให้ผสานแนวคิดจากศาสตร์อื่น เช่น มานุษยวิทยา วัฒนธรรมศึกษา หรือ
จิตวิทยาสังคม เพ่ือวิเคราะห์รอยสักในฐานะพ้ืนที่ของการต่อรองอำนาจ อัตลักษณ์ และการเมืองของเรือนร่างอย่างรอบด้าน
ยิ่งขึ้น 
 2. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
 - ส่งเสริมความเข้าใจผ่านกิจกรรมทางวัฒนธรรม หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เช่น กระทรวงวัฒนธรรมหรือสถาบัน 
การศึกษา ควรจัดกิจกรรมเพื่อสร้างความเข้าใจเกี่ยวกับรอยสักในมิติทางวัฒนธรรมและสังคม เช่น นิทรรศการ “ศิลปะบน
เรือนร่าง” หรือเวทีเสวนา “ความหมายของรอยสักในสังคมไทย” 
 - สนับสนุนพื้นที่ปลอดภัยทางวัฒนธรรม ควรส่งเสริมพื้นที่ที่เปิดกว้างและปลอดภัยสำหรับผู้มีรอยสัก โดยเฉพาะ
ในองค์กรหรือสถาบันที่ยังมีข้อจำกัดด้านภาพลักษณ์ เพ่ือให้สามารถแสดงออกถึงอัตลักษณ์และคุณธรรมผ่านรอยสักได้อย่าง
ไม่ถูกตีตรา 
 - พัฒนาสื่อสาธารณะเพื่อสร้างความเข้าใจ แนะนำให้ผลิตสื่อ เช่น สารคดีหรือรายการเชิงชาติพันธุ์ศึกษา ว่าด้วย
รอยสักของคนไทยเชื้อสายจีน เพ่ือสร้างความเข้าใจในเชิงลึกและเปิดพ้ืนที่ทางความคิดใหม่เกี่ยวกับรอยสักในสังคมไทย 
 
เอกสารอ้างอิง  
Alter-Muri, S. (2020). The symbolic meaning of tattoos in contemporary society. Journal of Social Anthropology,  

28(2), 145-160. 
Atkinson, M. (2003). Tattooed: The sociogenesis of a body art. University of Toronto Press. 
Blumer, H. (1969). Symbolic interactionism: Perspective and method. University of California Press. 
Boxwood Supreme. (2567, 10 สิงหาคม). เทพเจ้ากวนอู มีกี่ปาง?! แต่ละปางมีความหมายอย่างไร? ที่นี่ มีคำตอบ!!. 
 https://www.boxwood-supreme.com/content/5495 
Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in Psychology, 
 3(2), 77–101. 
Carey, J. W. (1989). Communication as culture: Essays on media and society. Routledge. 
Cooley, C. H. (1902). Human nature and the social order. Charles Scribner’s Sons. 
Creative Thailand. (2566, 25 กันยายน). รอยสัก ≠ อคติ การตีตรา และการลดทอนคุณค่าของมนุษย์.  

https://www.creativethailand.org/article-read?article_id=34160 

https://www.creativethai/


 

114 
 

DeMello, M. (2000). Bodies of inscription: A cultural history of the modern tattoo community.  
Duke University Press. 

Doss, K., & Hubbard, A. S. E. (2009). The communicative value of tattoos: The role of public self-
 consciousness on tattoo visibility. Body Image, 6(3), 235–239. 
 https://doi.org/10.1016/j.bodyim.2009.06.001 
Foucault, M. (1977). Surveiller et punir: Naissance de la prison [Discipline and punish: The birth of the 

prison]. Vintage Books. 
Goffman, E. (1959). The presentation of self in everyday life. Anchor Books. 
Li, X. (2017). Guan Yu worship and entrepreneurial ethics in Taiwan. Journal of Chinese Religions, 45(1), 
 32–50. https://doi.org/10.1080/0737769X.2017.1297360 
Liu, Q. (2021). The cultural meaning and beliefs surrounding Thai tattooing in Chinese communities in 
 Thailand and Mainland China. Asian Cultural Studies, 29(3), 102–118. 
Luo, G. (1995). 三国志演义 [Romance of the Three Kingdoms]. Tuttle Publishing. 
McAdams, D. P. (2006). The stories we live by: Personal myths and the making of the self. Guilford Press. 
Mead, G. H. (1934). Mind, self, and society. University of Chicago Press. 
Narvarro, J., & Karlins, M. (2008). What every BODY is saying: An ex-FBI agent’s guide to speed-reading 
 people. William Morrow. 
Peirce, C. S. (1931). Collected papers of Charles Sanders Peirce (C. Hartshorne & P. Weiss, Eds.). Harvard 
 University Press. 
Pike, S. (2019). Tattoo culture among Japanese Yakuza: The role of tattoos as a symbol of pride and  

honor.  Journal of Japanese Cultural Studies, 14(2), 97–115. 
Saussure, F. de. (1983). Cours de linguistique générale [Course in general linguistics]. Duckworth.  
Shilling, C. (2003). The body and social theory. SAGE Publications. 
The MATTER. (2564). รอยสักในยุคดิจิทัล: การแสดงตัวตนในโลกออนไลน์. https://www.thematter.co/  
Wang, Y. (2019). Guan Yu’s transformation: From historical figure to deity in popular culture. Asian Studies 
  Review, 43(2), 240–256. https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1603267 
Wheeler, K. S. (2004). The art of identity: Tattoos and the body in American culture. Visual Anthropology, 
 17(1), 1–26. https://doi.org/10.1080/08949460490265493 
Zhao, L. (2018). Guan Yu’s martial prowess and his role in the Three Kingdoms. Journal of Ancient Chinese 
 Warfare, 29(2), 80–95. 
ประชาชาติธุรกิจ. (2562). รอยสัก: จากกลุ่มชายขอบสู่กระแสหลักในสังคมไทย. https://www.prachachat.net/ 
ผิวผ่อง กันทรพิทักษ์. (2535). การสักลายอีสาน : ศึกษาเฉพาะกรณีบ้านศรีสุข ตำบลศรีสุข อำเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม  

[วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม].  
พูนแก้ว ธัญรดี. (2565). การสักลายในสังคมไทย: กรณีศึกษา ความหมายต่อเรื่องรอยสักของกลุ่มคน Generation Z 

[วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลปศาสตรบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศิลปากร]. Silpakorn University Repository (SURE). 
https://sure.su.ac.th/xmlui/handle/123456789/27577?attempt=3&&attempt=2 

https://doi.org/10.1080/0737769X.2017.1297360
https://www.thematter.co/
https://doi.org/10.1080/10357823.2019.1603267
https://doi.org/10.1080/08949460490265493
https://sure.su.ac.th/xmlui/handle/123456789/27577?attempt=3&&attempt=2


 

115 
 

รุ่งนภา นาคสมพันธ์ และ ไชยันต์ สกุลศรีประเสริฐ. (2565). เรื่องเล่าในรอยสัก : เรื่องราวชีวิตและการประกอบสร้างอัตลักษณ์. 
มนุษยศาสตร์สาร, 24(1), 204-225. 

นรากร ชนกภรณ.์ (2549). วิวัฒนาการการสักและวัฒนธรรมมวลชนกับการสักรอยศิลปะบนเรือนร่าง [วิทยานิพนธ์ปริญญา
มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย์]. สำนักงานการวิจัยแห่งชาติ. 
https://doi.nrct.go.th//ListDoi/listDetail?Resolve_DOI=10.14458/DPU.the.2006.125 

 


