
วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย
ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 ประจ�ำเดือน กันยายน-ธันวาคม 2562 15

บทคัดย่อ

แนวคิดของหวังหยางหมิงเป็นแนวคิดส�ำนักขงจื๊อกระแสหลักในสมัยราชวงศ์หมิงที่ส�ำคัญไม่แพ้แนวคิดส�ำนัก

ขงจื๊อในสมัยราชวงศ์ซ่งอย่างสองพี่น้องตระกูลเฉิง จูซีและลู่จิ่วยวน บทความฉบับนี้มุ่งศึกษาปรัชญาชีวิตในมุมมองของ

หวังหยางหมิง พ้ืนฐานทางแนวความคิดของหวังหยางหมิงนั้นเกิดจากการปฏิเสธแนวคิดส�ำนักหลักการแห่งสวรรค์ของ

จูซี ดังน้ัน บทความฉบับนี้จึงท�ำการเปรียบเทียบระหว่างแนวคิดของนักคิดท้ังสองท่านเป็นหลักภายใต้ประเด็นเรื่องของ

เป้าหมายและวิธีการในปรัชญาชีวิตของมนุษย์ หลังจากนั้นจึงท�ำการวิเคราะห์ให้เห็นถึงคุณค่าของการศึกษาปรัชญา

ชีวิตมนุษย์ในมุมมองของหวังหยางหมิงที่มีต่อสังคมในปัจจุบัน บทความฉบับนี้พบว่า แม้แนวคิดของหวังหยางหมิง 

จะเป็นจุดสูงสุดในพัฒนาการทางปรัชญาจีน แต่แนวคิดของท่านก็มีปัญหาที่ส�ำคัญอยู่ประการหนึ่ง คือ หวังหยางหมิง 

ไม่ได้กล่าวว่าความรู้ดีเกิดขึ้นมาได้อย่างไร จากปัญหาดังกล่าวนี้ได้กลายเป็นประเด็นข้อถกเถียงที่ส�ำคัญต่อแวดวงการศึกษา

แนวคิดหวังหยางหมิงในภายหลัง ทั้งน้ี การท�ำความเข้าใจในปรัชญาชีวิตมนุษย์จะช่วยให้เราเข้าใจในพื้นฐานและภาพ

รวมแนวคิดส�ำนักแห่งจิตของหวังหยางหมิง ตลอดจนพัฒนาการทางความคิดของแนวคิดส�ำนักขงจื๊อในสมัยราชวงศ์หมิง 

ได้อย่างครอบคลุมและลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น

ค�ำส�ำคัญ: หวังหยางหมิง,ส�ำนักจิตนิยม,ปรัชญาชีวิตมนุษย์ 

Abstract

The views of the most notable Chinese Neo-Confucian philosopher, Wang Yangming during 

the Ming dynasty, along with the Cheng Brothers, Zhu xi, and Lu Jiuyuan from the Song dynasty, 

are regarded as the most conventional philosophies of Confucianism. This paper hereby focuses on 

the Philosophy of Life from the view of Wang Yangming. Essentially, the thinking of Wang Yangming 

instigated a rejection of the thought of the orthodox idealistic philosophy of the Cheng-Zhu School. 

Therefore the concentration of this paper will be the comparison of the similarities and differences 

of the goal of life, and the method of life of these two Neo-Confucian philosophers. The paper ana-

lyzed the value of life from the viewpoint of Wang Yangming for contemporary society. This paper 

found that the thoughts of Wang Yangming are the highest in the development in the Confucian his-

tory, but his thoughts had a problem. Wang Yangming did not allude to the source of innate knowing  

การศึกษาปรัชญาชีวิตมนุษย์ในมุมมองของหวังหยางหมิง

A Study of Philosophy of Life in the Viewpoint of Wang Yangming

จักรพงษ์ ชดช้อย

Jakkapong Chodchoy
อาจารย์ประจ�ำสาขาจีนศึกษา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย

Bachelor of Arts Program in Chinese, Eastern Asia University

Received: August 1, 2019

Revised: October 30, 2019

Accepted: September 16, 2019



16 Vol. 9 No. 3 September-December 2019
EAU HERITAGE JOURNAL

Social Science and Humanity

บทน�ำ

หวังหยางหมิง（王阳明）หรือหวังโส่วเหริน 

(王守仁)ในวัยเด็กมีชื่อว่า อวิ๋น（云）ชื่อรองว่าป๋อ

อาน（伯安）เกดิในศกัราชเฉงิฮวา（成化）ปีที ่8 สมยั

พระเจ้าหมิงเส้ียนจง（明宪宗）ซึ่งตรงกับ ค.ศ. 1472  

ถึงแก่กรรมในศักราชเจียจิ้ง（嘉靖）ปีที่7 สมัยพระเจ้าห

มงิซือ่จง（明世宗）ตรงกบั ค.ศ.1527 เป็นนกัคดิและนกั

ปรัชญาส�ำนักขงจือ๊สายจตินยิมผูย้ิง่ใหญ่ในสมยัราชวงศ์หมงิ  

ซ่ึงเกิดในครอบครัวตระกูลขุนนางบัณฑิต เนื่องจากเคย

บรรยายความรู ้ที่ถ�้ำหยางหมิง（阳明）จึงมีฉายาว่า 

หยางหมิงจื่อ（阳明子）ผู้คนส่วนใหญ่ขนานนามท่าน

ว่า อาจารย์หยางหมิง（阳明先生）

ในแง่ชีวประวัติของหวังหยางหมิง ท่านสอบติด

บัณฑิตระดับจิ้นซื่อในวัย 28 ปี โดยเริ่มแรกได้รับการ

บรรจุเป็นข้าราชการในกระทรวงโยธาธิการ ต่อมาได้เลื่อน

ต�ำแหน่งขึ้นเป็นหัวหน้ากระทรวงยุติธรรม หัวหน้าแผนก

คัดเลือกบุคคลของกระทรวงกลาโหม และด�ำรงต�ำแหน่ง

ข้าราชการฝ่ายบู๊ตามล�ำดับ ภายหลังหวังหยางหมิงมีความ

ขดัแย้งกบัขนัทหีลวิจ่ิน（刘瑾）จนถกูใส่ร้ายว่าสมคบร่วม

กันทจุริต มโีทษถงึขัน้เนรเทศให้ไปอยูเ่มอืงหลงฉ่าง(龙场) 

มณฑลกุ้ยโจว（贵州）แต่ในระหว่างทางหลิวจ่ินได้ส่ง

คนตามมาฆ่า แต่หวังหยางหมิงกลับหนีรอดไปได้อย่าง

หวุดหวิด ในช่วงเนรเทศหวังหยางหมิงได้รับต�ำแหน่งให้

เป็นเจ้าหน้าที่ส่งข่าวสาร ต่อมาได้เลื่อนขั้นเป็นนายอ�ำเภอ

ประจ�ำเมืองหลูหลิง（庐陵）หลังจากที่ขันทีหลิวจิ่นและ

พรรคพวกถูกก�ำจัด หวังหยางหมิงได้ถูกเรียกตัวให้ไปรับ

ราชการที่เมืองหลวงอีกครั้ง โดยได้รับการแต่งตั้งเป็นก

รมสืบสวนฝ่ายขวา ต่อมาได้รับการเลื่อนต�ำแหน่งเป็นผู้

ตรวจการประจ�ำมณฑลเจียงซี（江西）ในขณะเดียวกัน

nor did he reveal that the innate knowing in everyone is not always complete. Hence, this problem 

has therefore become the important topic in Wang Studies. Learning the philosophy of life lets us 

realize the basic overview of the philosophy of Wang Yangming, and allows us to witness the com-

prehensive and profound development of Ming Neo-Confucian.

Keywords: Wang Yangming, School of Mind, Philosophy of Life

ก็ได้น�ำทัพไปปราบโจรผู้ร้าย ตลอดจนปราบกบฎจูเฉินเหา 

(朱宸濠）จนพ่ายแพ้อย่างราบคาบอกีด้วย นอกจากจะมี

คุณูปการในการน�ำทัพไปปราบโจรกบฎแล้ว หวังหยางหมิง 

ยงัเปิดส�ำนกับรรยายความรูป้ี้จีซ๋าน (辟稽山书院)ท่ีเมอืง

เซ่าซิง（绍兴）อกีด้วย แต่เนือ่งจากจ�ำนวนลกูศษิย์เพิม่ขึน้

เป็นจ�ำนวนมาก ท�ำให้หวังหยางหมิงต้องก่อตั้งสถาบันการ

ศกึษาเพิม่อกีแห่งหนึง่ชือ่ว่า ส�ำนกับรรยายความรูห้ยางหมงิ 

(阳明书院)อีก 5 ปีต่อมา ในปี ค.ศ. 1527 ก็ได้รับการ

รับการแต่งตั้งให้ด�ำรงต�ำแหน่งเป็นข้าหลวงประจ�ำมณฑล

กวางตุ้งและกวางสีควบคู่กับต�ำแหน่งผู้ตรวจการ จนถึง

ช่วงบั้นปลายชีวิต หวังหยางหมิงยังคงได้รับการแต่งตั้ง

จากพระเจ้าหมิงซ่ือจงให้ด�ำรงต�ำแหน่งเป็นมุขมนตรีฝ่าย

บริหาร กระทรวงกลาโหม และผู้ตรวจการแผ่นดินฝ่ายซ้าย

จนถึงคราวอนิจกรรม จะเห็นได้ว่า หวังหยางหมิงไม่ได้เป็น

เพียงแค่นักคิดและนักปรัชญาส�ำนักขงจื๊อผู้ยิ่งใหญ่เท่าน้ัน 

อีกทั้งยังเป็นขุนนางบุ๋นที่เชี่ยวชาญเรื่องบู๊ที่หาตัวได้ยากใน

ประวัติศาสตร์จีนอีกด้วย จึงไม่แปลกใจว่าท�ำไมอนุชนคน

รุ่นหลังถึงได้ยกย่องท่านว่าเป็นอริยปราชญ์ต่อจากขงจื๊อ 

ในฐานะที่หวังหยางหมิงเป็นนักคิดส�ำนักขงจ๊ือ

สายจิตนิยม ท่านมองว่าจิตเป็นนายของทุกสรรพสิ่ง  

เป็นหลักการแห่งสวรรค์ นอกจากจิตย่อมปราศจากหลัก

การแห่งสวรรค์ นอกจากจิตก็ย่อมปราศจากสรรพสิ่งที่

ถูกปรุงแต่งใด ๆ เอกภาพแห่งการรับรู ้และการกระท�ำ 

(知行合一)เป็นการสอนให้มนุษย์รู้จักลงมือปฏิบัติจริง 

การนั่งวิปัสสนา（静坐）เป็นการตัดขาดการยั่วยวน

ของกิเลสและความปรารถนาท่ีไม่ดี ส่วนการแจ่มแจ้ง

ในจิตภาพ（致良知）เป็นวิธีการขัดเกลาจิตใจเพื่อไม่

ให้กิเลสและความปรารถนาที่ไม่ดีเข้ามาบดบัง ทั้งนี้ก็ม ี



วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย
ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 ประจ�ำเดือน กันยายน-ธันวาคม 2562 17

จุดมุ่งหมายคือเพื่อให้มนุษย์เป็นหนึ่งเดียวกับฟ้าดินและ

ทุกสรรพสิ่ง

หลังจากที่หวังหยางหมิงถึงแก่กรรมได้ไม่นาน 

แนวคิดของท่านก็ได้รับการสืบทอดและได้รับการพัฒนา

โดยบรรดาสานุศิษย์จนกลายเป็นแนวคิดกระแสส�ำคัญ

ตั้งแต่ในช่วงกลางราชวงศ์หมิงเป็นต้นมาและได้มีอิทธิพล

ต่อวัฒนธรรมญี่ปุ่น เกาหลีและหมู่เกาะริวกิวอย่างกว้าง

ขวางและลึกซึ้ง โดยที่เราไม่สามารถปฏิเสธได้ว่าแนวคิด

ของหวงัหยางหมงิเองกม็คีวามหมายครอบคลมุไปถงึปรชัญา

ชีวิตมนุษย์ด้วย

ปรัชญาชีวิตมนุษย์ หมายถึง การศึกษามุมมอง

และทัศนคติทุกสิ่งอย่างของความเป็นมนุษย์อย่างเป็น

ระบบ เนื่องจากพื้นฐานทางปรัชญาจีนเป็นการมุ่งเน้น

ไปทีช่วิีตปัจจุบนัของมนษุย์มากกว่าเรือ่งของชวีติในโลก

หน้า ดังที่ขงจื๊อเคยกล่าวในคัมภีร์หลุนอี่ว์《论语》ว่า 

“หากไม่รู ้เมื่อเกิด ไยจะทราบเมื่อตอนตาย”（未知

生，焉知死？）โดยทั่วไปแล้ว ปรัชญาชีวิตมนุษย์

จะต้องมีองค์ประกอบที่ส�ำคัญด้วยกัน 3 ส่วน ส่วนที่ 

1 จะเป็นการศึกษาเป้าหมายในชีวิตมนุษย์ เป็นการ

ศึกษาว่ามนุษย์เกิดมาเพื่ออะไร มีชีวิตอยู่เพื่ออะไร ใน

ปรัชญาจีนสอนให้มนุษย์มุ่งฝึกฝนและพัฒนาตนเพื่อ

บรรลเุป็นอรยิปราชญ์ ซึง่ในภาษาจนีเรยีกว่า “เซิง่ เหรนิ” 

(圣人) ส่วนที่ 2 เป็นศึกษาว่าด้วยวิธีการในปรัชญา

ชวีติมนษุย์ เป็นการศกึษาว่าด้วยมนษุย์จะต้องประพฤติ

ตนอย่างไรเพื่อให้บรรลุเป็นอริยปราชญ์ ซึ่งนักคิด นัก

ปรัชญาจีนแต่ละท่านก็ได้เสนอวิธีการพัฒนาตนตาม

ปรัชญาชีวิตที่ไม่เหมือนกัน ส่วนที่ 3 เป็นศึกษาว่า

ด้วยคุณค่าของชีวิตมนุษย์ ในบทความฉบับนี้ต้องการ

เสนอว่าถ้ามนุษย์ประพฤติตนตามแนวคิดของหวัง

หยางหมิง ชีวิตของตนจะมีคุณค่าอย่างไร สังคมจะมี

คุณค่าอย่างไร ด้วยเหตุนี้ องค์ประกอบของปรัชญา

ชีวิตมนุษย์ทั้ง 3 ส่วนนี้จึงมีความสัมพันธ์ที่ไม่สามารถ

แยกออกจากกันได้ กล่าวคือ เป้าหมายในชีวิตมนุษย์

ถือเป็นหัวใจส�ำคัญของปรัชญาชีวิต เป็นบรรทัดฐาน

และตัวก�ำหนดวิธีการและคุณค่าความเป็นมนุษย์ใน

ปรชัญาชวีติ ในขณะเดียวกนัวธีิการและคุณค่าความเป็น

มนุษย์ในปรัชญาชีวิตก็มีอิทธิพลที่ส�ำคัญต่อเป้าหมาย 

ในชีวิตของมนุษย์ ดังนั้น การท�ำความเข้าใจในปรัชญา

ชีวิตจะช่วยให้เราสามารถท�ำความเข้าใจในพื้นฐานและ

ภาพรวมแนวคดิส�ำนกัแห่งจติของหวงัหยางหมงิได้อย่าง

ครอบคลุม อีกท้ังยังช่วยให้เราเข้าใจในพัฒนาการทาง

ความคิดของแนวคิดส�ำนักขงจื๊อในสมัยราชวงศ์หมิงได้

มากยิ่งขึ้นอีกด้วย

เป้าหมายของชีวติมนษุย์ในมมุมองของหวงัหยางหมงิ
	 จิตไม่ได้เป็นเพียงแค่นายแห่งกาย อีกทั้งยังเป็น

ความรู้ดีอีกด้วย ค�ำว่า “ความรู้ดี” นี้ในภาษาจีนเรียกว่า 

“เหลียงจือ”（良知）อันค�ำว่าความรู้ดีนี้ไม่ได้เป็นค�ำท่ี

หวงัหยางหมงิคดิขึน้มาเอง หากเป็นค�ำทีป่รากฏอยูใ่นคัมภร์ี

เม่งจื๊อ《孟子》 ที่นิยามไว้ว่า “มิต้องครุ่นคิดพิจารณาก็มี

ได้” （所不虑而知者，其良知也。) (Yang Bojun, 

1988, p. 307) ดงัเช่นเมือ่ได้เหน็เดก็ทารกตกลงไปในบ่อน�ำ้ 

ภายในจิตใจก็เกิดความอาทรสงสาร ความรู้ดีในท่ีนี้จึงถือ

เป็นมาตรฐานความดีงามอันสูงส่งที่สามารถแยกแยะผิด

ชอบชั่วดี ในขณะเดียวกันก็เป็นการรับรู้ที่มีมาตั้งแต่ก�ำเนิด  

โดยมลีกัษณะส�ำคญั 3 ประการ ดงัต่อไปนี ้(1) เป็นความรู้เดมิ

แท้ของมนุษย์และเป็นภาวะการด�ำรงอยู่ของจิต (2) เป็นบ่อ 

เกิดของศีลธรรมท่ีมีอยู่ในตัวของมนุษย์ (3) เป็นภาวะการมี

อยูข่องเมตตาธรรม（仁） จารตี（礼） มโนธรรม (义) 

และปัญญา（智）จะเห็นได้ว่า ทฤษฎีว่าด้วยความรู้ดีของ

หวังหยางหมิงมีพัฒนาการมาจากแนวคิดของเมิ่งจื่อตาม

ธรรมเนียมปฏิบัติ โดยหวังหยางหมิงได้อธิบายความรู้ดีไว้

ว่า “เมื่อเห็นบิดาก็สามารถรับรู้ถึงความกตัญญูได้เองโดย

ธรรมชาติ หากเห็นพี่ชายก็สามารถรับรู้ได้เองโดยธรรมชาติ 

เมือ่เหน็ทารกตกลงไปในบ่อน�ำ้ กส็ามารถรบัรูถึ้งความอาทร

สงสารโดยธรรมชาติ” （见父自然知孝,见兄自然

知弟,见孺子入井自然知恻隐）(Wang Shouren, 

2010, p.7) ในเมือ่จติเป็นสิง่ทีส่วรรค์สรรค์สร้างและเป็นจดุ

เริ่มต้นของการเป็นหนึ่งเดียวกับสวรรค์ การอธิบายความ

หมายของความรู้ดีในมุมมองหวังหยางหมิงก็จะต้องมีความ

หมายเดียวกับหลักการแห่งสวรรค์ ในภาษาจีนเรียกว่า 

“หลี่”（理）หรือ “เทียนหลี่”（天理）ซึ่งก็สอดคล้อง

กับทฤษฎีแนวคิดจิตคือหลักการแห่งสวรรค์ (心即理) 

ท่ีหวังหยางหมิงเคยเสนอไว้ ด้วยเหตุนี้ หวังหยางหมิงจึงได้

เสนอให้ความรู้ดีเป็นพื้นฐานทางความคิดและได้เน้นย�้ำว่า

มนษุย์ทกุคนต้องหมัน่ฝึกฝนและขดัเกลาความรูด้ขีองตนให้



18 Vol. 9 No. 3 September-December 2019
EAU HERITAGE JOURNAL

Social Science and Humanity

บริสุทธิ์ผุดผ่องอยู่เสมอ เน่ืองจากความรู้ดีเป็นเมล็ดพันธุ์

แห่งการบรรลุเป็นอริยปราชญ์ 

	 “อริยปราชญ์” เป็นมโนทัศน์ว่าด้วยบุคคลใน

อุดมคติของแนวคิดส�ำนักขงจื๊อ และเป็นเป้าหมายขั้น 

สูงสุดในปรัชญาชีวิตของหวังหยางหมิง มโนทัศน์ว่าด้วย 

อริ ยปราชญ ์ของหวั งหยางหมิ งยั งคงสืบทอดเป ็น

แนวคิดมนุษย์สามารถบรรลุเป็นอริยปราชญ์ได้เหมือน

กันทุกคนตามธรรมเนียมแนวคิดของส�ำนักขงจื๊อทั่วไป  

นั่นหมายความว่า หวังหยางหมิงยอมรับในทฤษฎีว่าด้วย

แก่นแท้ของมนุษย์ทุกคนมีแนวโน้มที่ดีงามเหมือนกับ

พระเจ้าเหยา-ซุ่นของเม่งจื๊อ ค�ำถามต่อมาคือ อริยปราชญ์ 

คือบุคคลประเภทใด จากการนิยามค�ำพูดของจูซี 

ที่ปรากฏอยู ่ในคติพจน์จูจ่ือ《朱子语类》ท�ำให้เรา

สามารถสรุปความหมายของค�ำว่าอรยิปราชญ์ได้ 4 ประการ

หลัก ดังน้ี (1) เป็นบุคคลผู้เปี่ยมล้นไปด้วยคุณธรรมและ

ความสามารถ (2) เป็นบคุคลผูเ้ป็นหนึง่เดียวกบั “เต๋า”(道) 

(3) เป็นบคุคลทีม่จีติวญิญาณและความประพฤตเิป็นไปตาม

ครรลองของหลักการแห่งสวรรค์ (4) เป็นบุคคลผู้ทุ่มเททั้ง

แรงกายแรงใจเพื่อบรรลุเป้าหมายอันเป็นอุดมคติขั้นสูงสุด 

เมื่อบรรลุเป็นอริยปราชญ์ได้ก็ย่อมสามารถปกครองไพร่ฟ้า 

เป็นแบบอย่างที่ดีให้แก่ประชาชนได้ 

	 จากความหมายทั้ง 4 ประการที่จูซีได้นิยามมานี้ 

สามารถสรุปได้ว่า อริยปราชญ์คือบุคคลที่มีความสมบูรณ์

แบบและบรรลุความหน่ึงเดียวกับสวรรค์（天人合一)

แม้การบรรลุเป็นอริยปราชญ์จะเป็นสิ่งที่ยาก แต่ใช่ว่าจะ

ไม่สามารถบรรลุได้ ขอเพียงหมั่นร�่ำเรียนและฝึกฝนเพื่อ

ตระหนกัถงึหลกัการแห่งสวรรค์ทีม่อียูภ่ายในจติใจ เมือ่เป็น 

เช่นนี้ มนุษย์ทุกคนก็สามารถบรรลุเป็นอริยปราชญ์ได้  

ซ่ึงแตกต่างไปจากมโนทัศน์ว่าด้วยอริยปราชญ์ในมุมมอง

ของจูซีที่สอนให้มนุษย์หมั่นแสวงหาหลักการแห่งสวรรค์ที่

มีอยู่ในทุกสรรพส่ิง เกิดพันธะกับสรรพสิ่งภายนอก ซ่ึงส่ง 

ผลให้จิตของมนุษย์ไม่เป็นหนึ่งเดียวกับหลักการแห่งสวรรค์ 

ด้วยเหตุนี้ แนวคิดอริยปราชญ์ของหวังหยางหมิงจึงมีสาระ

ส�ำคัญอยู่ 2 ประการ คือ ประการแรก มนุษย์สามารถ

บรรลุเป็นอริยปราชญ์ได้อย่างไร ประการที่สอง ในเมื่อ

บรรลุเป็นอริยปราชญ์แล้ว มนุษย์จะรักษาความเป็นอริย

ปราชญ์อย่างไรต่อไป 

	 เพื่อให้เข้าใจวิธีการบรรลุเป็นอริยปราชญ์ได้อย่าง

เป็นรูปธรรมมากยิ่งขึ้น หวังหยางหมิงจึงได้เปรียบเทียบ

บรรดาอริยปราชญ์ด้วยทองค�ำ ซ่ึงเป็นการช้ีให้เห็นถึงความ

สามารถของอริยปราชญ์ โดยที่หวังหยางหมิงได้กล่าวไว้ว่า 

	 “อันความสามารถของอริยปราชญ์นั้น มีเล็กใหญ่

ไม่เหมอืนกนั เปรยีบกบัการแบ่งทองค�ำทีม่หีนกัเบา เหยาซุน่ 

ประดุจหมื่นหน่วย เหวินหวังและขงจื๊อเก้าพันหน่วย อี่ว์ 

ทัง หวู่หวังเจ็ดแปดพันหน่วย ป๋ออี๋สี่ห้าพันหน่วย แม้ความ

สามารถจะต่างกัน แต่ความบริสุทธิ์ดุจสวรรค์นั้นเหมือน

กัน ย่อมเรียกว่าอริยปราชญ์ท้ังสิ้น ประดุจดังการแบ่ง

หน่วยแม้ไม่เหมือนกัน แต่สีกลับเหมือนกัน ย่อมเรียกว่า

เป็นทองค�ำได้เหมือนกัน ไม่ว่าหน่วยของทองค�ำจะห้าพัน

หน่วยหรือหมื่นหน่วย สีของมันก็เหมือนกัน ไม่ว่าจะเป็นอี

อิ่นตลอดจนเหยาถึงขงจื๊อ ก็ล้วนมีจิตท่ีบริสุทธิ์เหมือนกัน 

อันทองค�ำนั้น ส�ำคัญอยู่ท่ีสี ไม่ใช่ปริมาณ อันอริยปราชญ์

นั้น ส�ำคัญท่ีจิตท่ีบริสุทธิ์ดุจสวรรค์ ไม่ใช่ความสามารถ” 

	 （然圣人之才力，亦有大小不同，犹金

之分两有轻重。尧、舜犹万镒，文王、孔子犹

九千镒，禹、汤、武王犹七八千镒，伯夷犹四

五千镒。才力不同，而纯乎天理则同，皆可谓

之圣人。犹分两虽不同，而足色则同，皆可谓

之精金。以五千镒者而入于万镒之中，其足色

同也。以夷尹而厕之尧、孔之间，其纯乎天理

同也。盖所以为精金者，在足色而不在分两；

所以为圣者，在纯乎天而不在才力也。）(Wang  

Shouren, 2010, p. 30) 

	 จากค�ำพูดท่ีหวังหยางหมิงกล่าวมานี้ เป็นการใช้

ความบริสุทธิ์ของทองค�ำมาเปรียบเทียบกับอริยปราชญ์ 

มิใช่ปริมาณการแบ่งทองค�ำ แม้อริยปราชญ์จะมีความ

สามารถที่ไม่เหมือนกัน เปรียบเหมือนกับปริมาณทองค�ำ 

แต่คุณธรรมของอริยปราชญ์นั้นไม่มีความแตกต่าง ประดุจ

ดังสีของทองค�ำ ดังนั้น หวังหยางหมิงจึงให้ความส�ำคัญไป

ท่ีคุณธรรมมากกว่าความสามารถ อีกท้ังยังมองว่าคุณธรรม

ยังเป็นเครื่องมือก�ำหนดมาตรฐานของการบรรลุเป ็น  

อริยปราชญ์อีกด้วย เนื่องจากมนุษย์มีความรู้ดีเหมือนกัน

ทุกคน จึงต้องขวนขวายท่ีจะพัฒนาตน ดังนั้น ความรู้ดีจึง

เป็นเครื่องพิสูจน์ให้เห็นว่าพื้นฐานของมนุษย์ทุกคนล้วน

มีทั้งอิสระและความเท่าเทียมกัน ไม่ว่ามั่งมีหรือยากจน 

หรือมีฐานะทางสังคมอย่างไรไม่ส�ำคัญ สิ่งส�ำคัญท่ีสุดคือ

การพัฒนาตนเองเพื่อบรรลุจุดมุ่งหมายข้ันสูงสุด

	 เมื่อบรรลุเป็นอริยปราชญ์แล้ว อริยปราชญ์ใน 



วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย
ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 ประจ�ำเดือน กันยายน-ธันวาคม 2562 19

มุมมองของหวังหยางหมิงจะมีลักษณะเป็นเช่นไร ในคัมภีร์ 

ฉวนสีลู่ได้กล่าวไว้ว่า

	 “ไม่มีสิ่งใดที่อริยปราชญ์ไม่ทราบ เพียงแค่ทราบ

ในหลักแห่งสวรรค์ ไม่มีสิ่งใดที่อริยปราชญ์ไม่สามารถ  

เพียงแค่ประพฤติตามหลักแห่งสวรรค์ อริยปราชญ์เข้าใจใน

ภาวะ จึงทราบว่าทุกสรรพสิ่งมีเพียงหลักแห่งสวรรค์ด�ำรง

อยู่ จึงมุ่งแสวงหาหลักแห่งสวรรค์ มิใช่หลังจากกระจ่างใน

ภาวะ แต่สรรพสิ่งใต้หล้าที่ล้วนกระจ่างเข้าใจ จึงสามารถ

ท�ำได้ สรรพสิ่งในใต้หล้า ดังเช่นนามวัตถุระดับจ�ำนวน  

พืชพรรณสิงสาราสัตว์ ไม่อาจเหนือความกลัดกลุ ้มได้  

เมื่ออริยปราชญ์กระจ่างในภาวะ ย่อมไม่มีสิ่งใดที่ตนไม่

ทราบ แต่บ้างก็มิจ�ำเป็นทราบ อริยปราชญ์มิจ�ำเป็นต้อง

แสวงหาความรู ้ เพราะที่เป็นอยู ่มิใช่ความรู ้ดอกหรือ  

อริยปราชญ์จึงสามารถท�ำนายทายทักได้ ดังเช่นขงจื๊อเข้า

ศาล มีการซักถามทุกเรื่อง เมธีเมื่อครั้นโบราณกาล “แม้รู้ก็

ซักถาม เคารพส�ำรวมอย่างที่สุด” ค�ำพูดนี้อาจไม่ทะลุโปร่ง 

อริยปราชญ์มิจ�ำเป็นต้องทราบในจารีตดนตรีนามวัตถุ แต่

ต้องทราบในหลักแห่งสวรรค์ จะจะปรากฏหลักเกณฑ์ต่างๆ

มากมาย ไม่เพียงแค่ถามก็เป็นหลักแห่งสวรรค์” 

	 ( 圣人无所不知，只是知个天理；无所

不能，只是能个天理。圣人本体明白，故事事

知个天理所在，便去尽个天理。不是本体明后，

却于天下事物都便知得，便做得来也。天下事

物，如名物度数、草木鸟兽之类，不胜其烦。圣

人须是本体明了，亦何缘能尽知得。但不必知

得，圣人自不消求知，其所当知的，圣人自能

问卜。如子入太庙，每事问之类。先儒谓‘虽 

知亦问，敬谨之至’。此说不可通。圣人于礼乐 

名物，不必尽知。然他知得一个天理，便自有

许多节文度数出来。不只能问，亦即是天理节

文文所。）(Wang Shouren, 2010, p. 106) 

	 จะเห็นได้ชัดว่า อริยปราชญ์ในแนวคิดของหวัง

หยางหมิงนั้นไม่ใช่ผู้วิเศษที่เกิดมาแล้วรู้แจ้ง บางทีก็ไม่ได้

รู้ไปหมดเสียทุกเรื่อง หากไม่ทราบก็ซักถาม ขอเพียงรู้ใน

หลักแห่งสวรรค์ก็ย่อมมีกฎวิถีต่าง ๆ มากมาย และหวัง

หยางหมิงได้ให้ความส�ำคัญไปที่การขัดเกลาทางศีลธรรม

เป็นหลกั เน่ืองจากความสามารถของอรยิปราชญ์มข้ีอจ�ำกดั 

ซึง่กส็อดคล้องกบัการยกตวัอย่างอรยิมนษุย์ผ่านการเปรยีบ

เทียบด้วยทองค�ำ

จากการที่หวังหยางหมิงได้ทุ่มเทแสวงหาหนทางที่จะบรรลุ

เป็นอริยปราชญ์มาตลอดทั้งชีวิต แนวคิดว่าด้วย “จิตคือ

หลักการ” ท่ีหวังหยางหมิงได้เสนอมานั้น ก็ถือเป็นทฤษฎี

ขั้นพื้นฐานที่สอดคล้องกับแนวคิด “วิถีแห่งอริยปราชญ์  

แค่แก่นแท้ของตนกเ็พยีงพอ มแิสวงหาภายนอกจอมปลอม” 

( 圣人之道，吾性自足，不假外求 ) (Huang 

Zongxi, 2008, p. 180) โดยที่แนวคิดนี้เป็นการยึดถือ

ความรูด้เีป็นมาตรฐานในการบรรลเุป็นอรยิปราชญ์ เป็นการ

กระตุน้ให้มนษุย์หมัน่รูจ้กัตระหนกัถงึศลีธรรมทีม่อียูใ่นจติใจ

ของตน เมื่อผ่านการทบทวนดีแล้ว จิตใจก็ย่อมกระจ่างราว

กระจกใส มีความสุขไร้ทุกข์กังวล เป็นการชี้ให้เห็นถึงสภาพ

จิตใจของอริยปราชญ์นั้นประดุจดังสวรรค์ ไม่ว่ากิเลสจาก

ภายนอกจะเป็นอย่างไรก็ไม่สามารถเปลี่ยนแปลงจิตใจของ

อริยปราชญ์ได้

วิธีการทางปรัชญาชีวิตในมุมมองของหวังหยางหมิง
	 ในปรัชญาชีวิตมนุษย์นั้น มนุษย์ไม่สามารถบรรลุ

เป็นอริยปราชญ์ได้หากไม่ผ่านการลงมือปฏิบัติ จากการ

ค้นคว้าหนงัสอืและเอกสารทีเ่กีย่วข้อง ผูเ้ขยีนพบว่า บรรดา

นักวิชาการเรื่องของศาสตร์แห่งหวังหยางหมิง（王学) 

ได้สรุปวิธีการบรรลุเป็นอริยปราชญ์ของหวังหยางหมิงค่อน

ข้างกระจดักระจาย จนยากท่ีจะช้ีชัดว่าวธิกีารบรรลเุป็นอรยิ

ปราชญ์ของหวังหยางหมิงมีกี่ประการ มีอะไรบ้าง แต่มีลูก

ศิษย์ของหวังหยางหมิงท่านหนึ่งนามว่า เฉียนเต๋อหง（钱

德洪）ได้สรุปวิธีการบรรลุเป็นอริยปราชญ์ของหวังหยาง

หมิงไว้ในหนังสือเค่อเหวินลู่ซ่ีว์เจี๋ย《刻文录叙节》ว่า 

	 “ครัน้พ�ำนกัอยูกุ่ย้หยาง ล�ำดบัแรกถกแนวคดิเร่ือง  

“เอกภาพแห่งการรับรู้กับการกระท�ำ”กับผู้เรียน หลังจาก 

อยู่ฉูหยาง มักสอนเรื่องการนั่งวิปัสสนาแก่ผู้เรียนอยู่หลาย

ครั้ง นับตั้งแต่อาศัยเจียงโย่ว เริ่มเอ่ยเฉพาะ “จื้อเหลียงจือ” 

(การแจ่มแจ้งในจิตภาพ) เพียงสามค�ำ ช้ีให้เห็นถึงภาวะมา

โดยตลอด ท�ำให้ผู้เรียนได้สดับค�ำกล่าวย่อมรู้แจ้ง เป็นการ

สอนและความเปลี่ยนแปรสามประการ” 

	 (居贵阳时，首与学者为“知行合一”之

说；自滁阳后，多教学者静坐；江右以来，始

单提“致良知”三字，直指本体，令学者言下

有悟：是教亦三变也。) (Wang Shouren, 1992, 

p. 16)



20 Vol. 9 No. 3 September-December 2019
EAU HERITAGE JOURNAL

Social Science and Humanity

	 จากข้อสรุปที่เฉียนเต๋อหงบันทึกไว้ข้างต้น วิธีการ 

บรรลุเป ้าหมายเป ็นอริยปราชญ์ในปรัชญาชีวิตของ 

หวังหยางหมิงมีด้วยกัน 3 ประการ ได้แก่ ประการที่ 1 

เอกภาพแห่งการรับรู้และการกระท�ำ ประการที่ 2 การนั่ง

วิปัสสนา ประการที่ 3 การแจ่มแจ้งในจิตภาพ และวิธีการ

บรรลุเป็นอริยปราชญ์ทั้ง 3 ประการนี้ก็ล้วนชี้ให้เห็นถึงการ

ตกผลกึทางความคดิและประสบการณ์การอบรมสัง่สอนของ 

หวังหยางหมิงในแต่ละช่วงเวลาที่ไม่เหมือนกัน เรียกว่า 

“สามแปรแห่งหลักการสอน”（教之三变）

	 1. เอกภาพแห่งการรับรู้และการกระท�ำ เป็นวิธี

การขดัเกลาทางศลีธรรมขัน้พืน้ฐานทีส่�ำคัญของปรชัญาชีวติ

ในมุมหวังหยางหมิง เมื่อครั้งพ�ำนักอยู่ที่เมืองกุ้ยหยางเมื่อ

อายุ 38 ปี โดยเนื้อหาของเอกภาพแห่งการรับรู้และการ 

กระท�ำเป็นอดุมคตว่ิาด้วยการการรบัรูแ้ละการลงมอืปฏบิตัิ

ในเชิงศีลธรรม ซึ่งวิธีการในปรัชญาชีวิตมนุษย์ประการนี้ได้

มีคุณค่าและคุณูปการที่ส�ำคัญต่อพัฒนาการทางปรัชญาจีน

อย่างมากมายมหาศาล 

	 มโนทัศนว่์าดว้ยการรับรูเ้ป็นหนึ่งเดียวกบัการกระ

ท�ำน้ีมีที่มามาจาก 2 สาเหตุหลัก คือ สาเหตุที่ 1 เกิดจาก

การต่อต้านแนวคิดว่าด้วย “การรับรู้มาก่อนการกระท�ำ

ตามหลัง”（知先行后） ของจูซี สาเหตุที่ 2 เกิดจาก

การวิพากษ์วิจารณ์ปัญหาที่ผู้คนในสังคมรับรู้แต่ไม่ลงมือ

ปฏิบัติ（知而不行）( Ren Jiyu, 2003, p.315-317) 

การแยกการรับรู้ออกจากการกระท�ำเป็นปัญหาพื้นฐาน

ท่ีท�ำให้จิตแยกออกจากหลักการแห่งสวรรค์ จนส่งผลให้

มนุษย์ไม่สามารถรับรู้ถึงการมีอยู่ของความรู้ดีได้ ดังที่หวัง

หยางหมงิได้วพิากษ์วจิารณ์ปัญหาของการรบัรูแ้ละการกระ

ท�ำกับส่ีว์อ้าย ซึ่งในคัมภีร์ฉวนสีลู่ได้บันทึกไว้ว่า “ปัจจุบัน

ผู้คนกลับแบ่งการรับรู้และการกระท�ำออกจากกันแล้วไป

ปฏิบัติ โดยเข้าใจว่ารับรู้ก่อนแล้วจึงค่อยปฏิบัติ ด้วยเหตุ

นี้ ข้าพเจ้าจึงไปบรรยายถกเถียงกันเพื่อให้เกิดความรู้เสีย

ก่อน รอให้การรับรู้เป็นจริง แล้วค่อยลงมือปฏิบัติ ดังนั้น

หากไม่ลงมือกระท�ำตลอดชีวิต ก็ย่อมไม่รู้ตลอดชีวิต”（“

今人却就将知行分作两件事情去做，以为必先

知了，然后能行，我如今且去讲习讨论做知的

功夫，待知得真了，方去做行的功夫。故遂

终身不行，亦遂终身不知。）(Wang, Shouren, 

2010, p.5) ดังนั้นทฤษฎี “จิตคือหลักการแห่งสวรรค์”  

จึงเป็นหลักแนวคิดที่เกิดมาจากการแก้ปัญหาจิตแยกออก

จากหลักการแห่งสวรรค์ โดยมุ่งประเด็นไปท่ีการรับรู้และ

การกระท�ำของมนุษย์ ค�ำถามต่อมา คือ ความสัมพันธ์

ของการรับรู้และการกระท�ำในมุมมองของหวังหยางหมิง

เป็นเช่นไร ในคัมภีร์ฉวนสีลู่ได้กล่าวไว้ว่า “การรับรู้เป็น

แนวคิดของการกระท�ำ การกระท�ำเป็นคุณสมบัติของการ

รับรู้ การรับรู้เป็นจุดเริ่มต้นของการกระท�ำ การกระท�ำ

เป็นผลมาจากการรับรู้ หากเข้าใจหลักแห่งการรับรู้และ

การกระท�ำ ก็ย่อมทราบได้ว่าได้ว่าการรับรู้ย่อมมีการกระ

ท�ำอยู่ในนั้น หากกล่าวถึงการกระท�ำ การรับรู้ก็ย่อมอยู่ใน

นั้น”（知是行的主意，行是知的功夫。知是行

之始，行是知之成。若会得时，只说一个知，

已自有行在；只说一个行，已自有知在。） 

(Wang Shouren, 2010, p.5) 

	 ไม่เพียงเท่านี้ หวังหยางหมิงยังยกตัวอย่างจาก

ค�ำกล่าวที่ว่า “ประดุจความรักที่มีต่อวัตถุสีสันสวยงาม

(如好好色) และ “ประดจุความเกลยีดทีม่ต่ีอวตัถรุปูโฉม 

อันอัปลักษณ์” (如恶恶臭) ในคัมภีร ์มหาศาสตร ์

《大学》 พร้อมท้ังอธิบายเสริมไว้ว่า 

	 “เมื่อเห็นสีสันสวยงามถือเป็นการรับรู้ รักในสีสัน

อันสวยงามถือเป็นการกระท�ำ เพียงเห็นสีสันอันงดงาม

ก็ถือเป็นการกระท�ำ ยามที่เห็นสีสันอันสวยงามแล้วชอบ

ทันที มิใช่หลังจากท่ีเห็นแล้วจึงจะชอบ เมื่อได้สัมผัสกลิ่น

เน่าเหม็นถือว่าเป็นการรับรู้ การเกลียดกลิ่นเน่าเหม็นถือ

เป็นการกระท�ำ เพียงแค่ยามที่ได้สัมผัสกลิ่นเน่าเหม็นก็

เกลียด มิใช่หลังจากที่เห็นแล้วจึงจะเกลียด ประดุจผู้ที่

หายใจไม่สะดวกแม้จะมองเห็นกลิ่นที่เหม็นเน่าอยู่เบื้อง

หน้า ในจมูกมิเคยสัมผัสกลิ่นข้างใน จึงไม่สามารถสัมผัส

ถึงกลิ่นเน่าเหม็น และไม่เคยรับรู้ถึงกลิ่นเน่าเหม็นเลย หรือ

กล่าวว่า หากผู้ใดรู้จักความกตัญญูและภราดรภาพ ผู้นั้น

ก็ย่อมส�ำแดงในความกตัญญูกตเวที เช่นนี้ก็ย่อมทราบใน

ความกตัญญูและภราดรภาพ ไม่ใช่เขารู้ในค�ำพูดของความ

กตัญญูและภราดรภาพ จึงจะสามารถรับรู้ในความกตัญญู

และภราดรภาพ หรือจะเป็นการรู้ในความเจ็บปวด ตัวเขา

เองจะต้องเจ็บปวด จึงจะทราบถึงความเจ็บปวด รู้ว่าหนาว 

ตนจะต้องรู้สึกถึงความหนาว การรู้ว่าหิว ท้องของตนจะ

ต้องเกิดความหิว การรับรู้จะแยกออกจากการกระท�ำได้

อย่างไร นี่คือความหมายเดิมของการรับรู้และการกระท�ำ 

ซ่ึงไม่เคยถูกกิเลสความเห็นแก่ตัวเข้ามาครอบง�ำ ”
	 (“见好色属知，好好色属行。只见那



วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย
ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 ประจ�ำเดือน กันยายน-ธันวาคม 2562 21

好色属行。只见那好色时已自好了，不是见了
后又立个心去好。闻恶臭属知，恶恶臭属行。 
只闻那恶臭时已自恶了，不是闻了后别立个心
去恶。如鼻塞人虽见恶臭在前，鼻中不曾闻得，
便亦不甚恶。亦只是不曾知臭。就如称某人知
孝，某人知弟。必是其人已曾行孝行弟，方可
称他知孝知弟。不成只是晓得说些孝弟的话，
便可称为知孝弟。又如知痛，必已自痛了， 
方知痛。知寒，必已自寒了。知饥，必已自
饥了。知行如何分得开？此便是知行的本体， 
不曾有私意隔断的。）(Wan Shouren, 2010, p. 4)   

	 มโนทศัน์ว่าด้วยการรบัรูแ้ละการกระท�ำในมมุมอง

ของหวังหยางหมงิมลีกัษณะเป็นอดุมคติและไม่สามารถแยก

ออกจากกันได้ด้วยข้อจ�ำกัดในเรื่องของล�ำดับก่อนหลังของ

เวลา เพราะความสัมพันธ์ว่าด้วยการรับรู้เป็นขอบเขตทาง

ปรัชญาของความรู้ดีและเป็นจุดเริ่มต้นของการพฤติกรรม

ทั้งหลาย ในขณะเดียวกันการกระท�ำถือเป็นขอบเขตทาง

ปรัชญาของหลักปฏิบัติ ด้วยเหตุนี้ การกระท�ำเกิดจาก

กระบวนการท�ำงานของการรบัรู ้ส่วนการรบัรูก้เ็ป็นเครือ่งชี้ 

น�ำและผลลัพธ์ของการกระท�ำ 

	 แท้ที่จริงนั้น มโนทัศน์ว่าด้วยเอกภาพแห่งการ

รับรู ้และการกระท�ำที่หวังหยางหมิงเสนอมามีความลึก

ซึ้งยิ่งกว่าการพิจารณาตามอักษร ซึ่งค�ำว่าเอกภาพหรือ

ความเป็นหน่ึงเดียวกันที่หวังหยางหมิงเสนอมานั้นไม่ได้

หมายความว่ามโนทัศน์การรับรู้และการกระท�ำมีลักษณะ

เป็นเนื้อแท้เดียวกันโดยสิ้นเชิง เราจึงกล่าวได้ว่าการรับรู้

และการกระท�ำมีความสัมพันธ์ที่ครอบคลุมซึ่งกันและกัน 

จนไม่สามารถแยกออกจากกันได้ เพราะถ้ามนุษย์สูญเสีย

ภาวะของการรับรู้และการกระท�ำไปเมื่อใด กิเลสก็จะเข้า

มาบดบังและครอบง�ำศีลธรรมที่มีอยู่ภายในจิตใจ จนส่ง

ผลให้มนุษย์ไม่สามารถแยกแยะผิดชอบชั่วดีได้ อย่างไร

ก็ตาม แม้การวิพากษ์วิจารณ์การรับรู้และการกระท�ำของ

หวังหยางหมิงจะเป็นการแก้ไขปัญหาการรับรู้แยกออกจาก

การกระท�ำของจูซี และมโนทัศน์ว่าด้วยเอกภาพแห่งการ

รับรู้และการกระท�ำจะมีความสมบูรณ์แบบในทางทฤษฎี

การบรรลุเป้าหมายเป็นอริยปราชญ์ แต่ในทางปฏิบัติ

กลับแยกออกจากกันไม่ต่างจากส�ำนักแห่งหลักการเฉิง-จู  

เพราะท�ำไม่สามารถท�ำได้จริงและไม่สอดคล้องกับความรู้

ทั่วไป เนื่องจากมนุษย์เราจะต้องรับรู้ในสรรพสิ่งที่ปรุงแต่ง

จากจติเสยีก่อน หลงัจากนัน้จงึจะมแีนวทางทีถ่กูต้องในการ

ลงมือปฏิบัติ จนในที่สุดหวังหยางหมิงก็ต้องเสนอการนั่ง

วิปัสสนาเพื่อเป็นทางออกของวิธีการบรรลุเป้าหมายเป็น

อริยปราชญ์ในปรัชญาชีวิตมนุษย์ 

	 2. การนัง่วปัิสสนา เป็นวธิกีารขดัเกลาทางศีลธรรม

ร่วมกับแนวคิดส�ำนักขงจ๊ือ พระพุทธศาสนาและศาสนาเต๋า 

หากเปรียบเทียบจุดเหมือนและจุดแตกต่างระหว่างแนวคิด

ท้ังสามส�ำนักก็จะพบว่า ไม่ว่าจะเป็นแนวคิดส�ำนักขงจื๊อ 

พระพุทธศาสนาและศาสนาเต๋าต่างก็สอนให้นั่งวิปัสสนา

เพื่อฝึกฝนและช�ำระจิตใจไม่ให้มีอารมณ์รัก โลภ โกรธ หลง  

แต่ทว่าข้อแตกต่างกลับอยู่ท่ีแนวคิดส�ำนักขงจ๊ือสอนให้

มนุษย์หมั่นพัฒนาเมตตาธรรม มโนธรรมและปัญญาเพ่ือ

บรรลุเป็นอริยปราชญ์ โดยรักษาไว้ซึ่งหลักการแห่งสวรรค์

และหมั่นขจัดกิเลสในตัวของมนุษย์（存天理，灭人

欲。）ดังท่ีจูซีได้กล่าวไว้ว่า “อาจารย์หมิงเต้า (เฉิงเฮ่า) 

ได้สอนให้นั่งวิปัสสนา อาจารย์หลี่ถงก็สอนให้นั่งวิปัสสนา

เช่นกัน จิตไม่สงบ ก็ไม่สามารถเป็นหนึ่งเดียวกับหลักการ

สวรรค์ได้” （明道教人静坐，李先生亦教人静

坐，盖精神不定，则道理无凑泊处。）(Huang 

Shiyi, 2014, p. 235) จากค�ำพูดนี้ช้ีให้เห็นถึงข้อแตกต่าง

ระหว่างแนวคิดส�ำนักขงจื๊อและพระพุทธศาสนาที่มุ่งเน้น

การเข้าถึงนิพพาน บรรลุเป็นพุทธะ ส่วนลัทธิเต๋านั้นได้มุ่ง

เน้นไปท่ีการเข้าถึงเต๋า ส�ำเร็จเป็นเซียน อายุยืนไม่แก่ชรา

ในมุมมองของหวังหยางหมิงนั้น การนั่งวิปัสสนาประดุจดัง

การวางยารักษาโรคภัยไข้เจ็บ จึงไม่ได้มีจุดมุ่งหมายเพียง

เพื่อขัดเกลาจิตใจของตนให้สงบเท่านั้น อีกท้ังยังเป็นการ

ตัดขาดจากการยั่วยวนของกิเลสและความปรารถนาที่ไม่ดี

จากภายนอกท่ีเข้ามาครอบง�ำสามัญส�ำนึกของมนุษย์ หลัง

จากนัน้จงึค่อยส�ำแดงความรูด้ใีห้ปรากฏ แต่การทีห่วงัหยาง

หมงิกล่าวว่า “การอบรมสัง่สอนให้ผูค้นหมัน่แสวงหาความรู้ 

มิควรฝักใฝ่ด้านใดด้านหนึ่ง ในช่วงเริ่มแรกของการร�่ำเรียน 

อาจวอกแวกลงัเล จติใจไม่มัน่คง สิง่ทีค่ะนงึครุน่คดิส่วนใหญ่

มักเป็นเรื่องกิเลสและความปรารถนาท่ีไม่ดี ด้วยเหตุนี้จึง

สอนให้นั่งวิปัสสนา ท�ำจิตใจให้สงบ” （教人为学，不

可执一偏，初学时心猿意马，拴缚不定，其所

思虑多是人欲一边，姑教之静坐、息思虑。） 

(Wang Shouren, 2010, p. 17) เป็นการชี้ให้เห็นถึง

กิเลสและความปรารถนาไม่ดีในมุมมองของหวังหยาง

หมิงเกิดจากการครุ ่นคิดของคนเรา ซ่ึงขัดกับหลักการ

กิเลสและความปรารถนาท่ีไม่ดีจากภายนอกเข้ามาบดบัง

ความรู ้ดี อย่างไรก็ตาม การนั่งวิปัสสนาถือเป็นวิธีการ

ขัดเกลาทางศีลธรรมที่เป็นรูปธรรมและได้ผลมากมากที่สุด  



22 Vol. 9 No. 3 September-December 2019
EAU HERITAGE JOURNAL

Social Science and Humanity

แต่ทว่าการน่ังวิปัสสนานัน้จะต้องมกีารข่มกเิลสและทบทวน

ช�ำระจิตใจให้ผ่องใสด้วย เพราะถ้าหากขาดการข่มกิเลส

และทบทวนช�ำระจิตใจไป ก็ย่อมส่งผลให้การนั่งวิปัสสนา

ไม่ส�ำเร็จผล ดังที่หวังหยางหมิงเคยกล่าวไว้ว่า “เวลานี้จะ

ต้องสอบให้มีการข่มจิตใจ ยามที่การข่มตนไม่มีช่องว่างใน

การตัดสินแยกแยะ ประดุจดังการก�ำราบโจรร้าย จะต้องมี

จิตใจมั่นคงแน่วแน่”（须教他省察克治。省察克治

之功，则无时而可间。如去盗贼，湏有个扫除

廓清之意。）(Wang Shouren, 2010, p. 17) 

	 3. การแจ่มแจ้งในจิตภาพ ภาษาจีนเรียกว่า จื้อ- 

เหลียงจือ เดิมทีมาจากค�ำว่า จ้ือจือ（致知）ในคัมภีร์

มหาศาสตร ์ และถือเป ็นวิธีการบรรลุเป ้าหมายเป็น 

อริยปราชญ์ในปรัชญาชีวิตมนุษย ์ที่ส� ำ คัญที่สุดของ 

หวงัหยางหมงิ อนัค�ำว่า “การแจ่มแจ้ง” หรอื “จ้ือ” หมายถงึ  

การจัดเจนจนถึงที่สุด ซึ่งมีความหมายตรงกับความถึงที่

สุดในเศร้าโศกเสียใจอาลัยยิ่ง หรือในคัมภีร์โจวอี้ที่กล่าว

ไว้ว่า “รับรู ้และบรรลุ” การรับรู ้ถึงจุดสูงสุดคือความรู ้ 

การบรรลุถึงคือการแจ่มแจ้ง（致者，至也。如云 

‘丧致乎哀’之致，《易》言‘知至至之’，

知至者知也，至之者致也。）(Wang Shouren, 

2010, p. 1018-1019) ส่วนค�ำว่า “จติภาพ” ในทีน่ีห้มายถึง 

ความรู้ดีหรือเหลียงจือที่มีความหมายในเชิงศีลธรรมท่ีมีอยู่

ภายในจิตใจและมีความเป็นนิจนิรันดร์ ไร้ซึ่งจุดเริ่มต้นและ

จุดสิ้นสุด ดังน้ัน ค�ำว่าการแจ่มแจ้งในจิตภาพจากมุมมอง

หวังหยางหมิง เราสามารถนิยามความหมายได้ว่า เป็นการ

ขดัเกลาความรู้ดใีห้สะอาดและบรสิทุธิจ์นถงึทีส่ดุ ในเมือ่การ

แจ่มแจ้งในจิตภาพเป็นแนวคิดที่มาจากคัมภีร์มหาศาสตร์ 

ค�ำถามต่อมาคือการแจ่มแจ้งในจิตภาพมีความสัมพันธ์

อย่างไรกับการตัดกิเลสและด�ำริศรัทธา หวังหยางหมิง 

ได้บรรยายไว้ในคัมภีร์ฉวนสีลู ่ว ่า “อันการแจ่มแจ้งใน

จิตภาพอยู่เหนือทุกสรรพสิ่งใด ๆ  ทุกเวลาก็คือการตัดกิเลส  

การแจ่มแจ้งในจติภาพด้วยความจรงิใจกค็อืการด�ำรศิรทัธา 

ส่วนการแจ่มแจ้งในจิตภาพด้วยความจริงใจและปราศจาก

การปรุงแต่ง ความดื้อรั้น ทิฐิและอัตตา ก็คือการปรารถนา

ให้ใจเกิดความเที่ยงตรง ”（故区区专说致其良知。

随时就事上致其良知，便是格物。著实去致良

知，便是诚意，著实致其良知，而无一毫意必

固我，便是正心。）(Wang Shouren, 2010, p. 

91) การแจ่มแจ้งในจิตภาพในมุมมองของหวังหยางหมิง

นั้นเป็นพื้นฐานที่ครอบคลุมหลักการบ�ำเพ็ญตนทุกอย่างใน

คมัภร์ีมหาศาสตร์ ไม่ว่าจะเป็นการตดักเิลส ด�ำรศิรทัธาและ

ปรารถนาให้ใจเกิดความเที่ยงตรง หากปราศจากการแจ่ม

แจ้งในจิตภาพ มนุษย์ก็จะไม่สามารถตัดกิเลส ด�ำริศรัทธา

และปรารถนาให้ใจเกิดความเที่ยงตรงได้ เพราะการแจ่ม

แจ้งในจิตภาพก็คือการแจ่มแจ้งในความรู้ดี และความรู้

ดีเป็นอันติมะท่ีมีอยู ่ในตัวของมนุษย์ทุกคนเป็นพื้นฐาน  

ภายใต้บ่อเกิดแห่งการรับรู้ของมนุษย์นี้ เราสามารถเข้าใจ

ความหมายของค�ำว่าการแจ่มแจ้งในจิตภาพหมายถึงการ

ประพฤติปฏิบัติตามเจตจ�ำนงแห่งความรู้ดี ดังนั้นแนวคิด

ว่าด้วยการเจนจิตในจิตภาพจึงไม่ใช่ทฤษฎีเพียงอย่างเดียว

เท่านั้น อีกทั้งยังเป็นหลักในการปฏิบัติที่ครอบคลุมไปถึง

ความสัมพันธ์กับชีวิตประจ�ำวันของพวกเราทุกคนอีกด้วย 

	 จะเห็นได้ว่า สาเหตุที่การแจ่มแจ้งในจิตภาพเป็น

วิธีการข้ันสูงสุดในปรัชญาชีวิตมนุษย์ของหวังหยางหมิงนั้น

ไม่ได้อยู่ที่ความสลับซับซ้อนในตัวทฤษฎี แต่เป็นเพราะ

ความเรียบง่ายของหลักค�ำสอน การบรรยายถึงความรู้ดีแต่

ไม่แจ่มแจ้ง สิ่งท่ีแจ่มแจ้งก็ไม่ถือว่าเป็นความรู้ดี ผู้ท่ีฝึกฝน

และบ�ำเพ็ญตนจึงไม่จ�ำเป็นต้องฝึกฝนและทบทวนตนผ่าน

การร�่ำเรียนจากผัสสะภายนอก ขอเพียงแค่ขยายความรู้ดี

ออกไป โดยมีวิธีการส�ำคัญ 2 ประการ คือ (1) การธ�ำรง 

ไว ้ซึ่งความบริสุทธิ์ผุดผ ่องของความรู ้ดีด ้วยการหมั่น

ขจัดกิเลสและความปรารถท่ีไม่ดีโดยไม่ให้เข้ามาครอบง�ำ  

(2) จะต้องมีความมุ ่งมั่นและการหมั่นลงมือปฏิบัติจริง

มากกว่าการพร�่ำสอนด้วยค�ำพูดด้วยการส�ำแดงความดี

งามที่มีอยู่ในจิตใจให้เป็นที่ประจักษ์อยู่เสมอ เมื่อความรู้

ดีของมนุษย์สะอาดและบริสุทธิ์เช่นนี้แล้ว ผู้ที่ฝึกฝนและ

บ�ำเพ็ญตนก็ย่อมเป็นหนึ่งเดียวกับทุกสรรพสิ่ง（万物为

一体）ได้ หากเปรียบเทียบหลักปฏิบัติของการบรรลุ

เป็นอริยปราชญ์ระหว่างจูซีและหวังหยางหมิง จะเห็นได้ว่า  

แม้แนวคิดทั้งสองท่านนี้จะเป็นสายจิตนิยมเหมือนกัน  

แต่ทว่าจูซีมุ่งเน้นไปท่ีความรู้ กรอบระเบียบและแนวคิด

ในเชิงศีลธรรม ซึ่งมีลักษณะเป็นภววิสัย ส่วนหวังหยางหมิ

งมุ่งเน้นไปท่ีอารมณ์ เหตุผล ความรู้สึกและประสบการณ์

ในเชิงศีลธรรม อันมีลักษณะเป็นอัตวิสัย 

	 เมื่อพิจารณาจากวิธีการขัดเกลาทางศีลธรรมว่า

ด้วยการแจ่มแจ้งในความรู้ดี ก็ท�ำให้เราเห็นถึงภาพรวม

และจุดเด่นของแนวความคิดในสมัยราชวงศ์หมิง นั่นก็คือ

การมุ่งไปท่ีการลงมือปฏิบัติในเชิงศีลธรรม ซ่ึงกล่าวได้ว่า 



วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย
ฉบับสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 ประจ�ำเดือน กันยายน-ธันวาคม 2562 23

ที่มาของแนวคิดของหวังหยางหมิงเกิดจากการวิพากษ์

วิจารณ์แนวคิดของจูซีผ่านประสบการณ์เป็นหลัก ดังนั้น

แนวคิดของหวังหยางหมิงจึงถือเป็นกระบอกเสียงให้ผู้คน

ในสังคมรู้จักลงมือปฏิบัติมากกว่าการพูด อีกทั้งยังเป็นการ

ลดภาระการแสวงหาหลักการแห่งสวรรค์จากทุกสรรพสิ่ง

โดยให้กระตุ้นให้ผู้คนในสังคมหันมาทบทวนความรู้ดีท่ีมี

อยู่ในตนเพียงเท่านั้น อย่างไรก็ดี แม้ราชวงศ์หมิงจะเป็น

ราชวงศ์ที่เส่ือมโทรมในทุกด้านมากที่สุดราชวงศ์หนึ่งใน

ประวัติศาสตร์จีน แต่ยังดีที่มีแนวคิดหวังหยางหมิงคอยท�ำ

หน้าที่เป็นเปลวไฟน�ำแสงสว่างให้แก่ผู้คนในสังคมสมัยนั้น  

คณุค่าของปรชัญาชีวติมนษุย์ในมุมมองของหวงัหยางหมงิ

	 เน่ืองจากผลของการปฏิวัติอุตสาหกรรมครั้ง

ที่ 4 (The Fourth Industrial Revolution) ได้กลาย

เป็นตัวกระตุ้นให้วิทยาการองค์ความรู้ในด้านต่าง ๆ มี

การบูรณาการระหว่างกันและมีพัฒนาการที่ก้าวกระโดด

มากกว่าในอดีต มีการใช้นวัตกรรมอย่างปัญญาประดิษฐ์ 

(artificial intelligence) เป็นเครื่องมือหลักในอ�ำนวย

ความสะดวก ส่งผลให้ชีวิตความเป็นอยู่ของมนุษย์เปลี่ยน

ไป มนุษย์มีความเข้าใจในการเปลี่ยนแปลงของโครงสร้าง

ทางสังคมมากยิ่งขึ้น แต่ทว่าโครงสร้างและองค์ประกอบ

ของแต่ละสังคมเป็นสิ่งที่มีความสลับซับซ้อนเกินกว่าการ

ตัดสินใจของปัญญาประดิษฐ์ จึงท�ำให้สังคมยังจ�ำเป็นต้อง

อาศัยระเบียบและตัวบทกฎหมายเข้ามามีส่วนเกี่ยวข้อง  

ในขณะเดียวกันศีลธรรมอันดีงามก็ยังคงมีความจ�ำเป็นต่อ

การจรรโลงจิตใจของผู้คนในสังคม ซึ่งไม่ว่าจะเป็นระเบียบ

และตัวบทกฎหมายหรือจะเป็นศีลธรรม ทั้งสองสิ่งนี้ต่าง

ก็มีความสัมพันธ์ที่เชื่อมโยงกัน โดยที่ระเบียบและตัวบท

กฎหมายจะสามารถควบคุมพฤติกรรมของมนุษย์ให้มี

พฤติกรรมภายนอกที่สอดคล้องและเป็นไปตามข้อก�ำหนด

ของสังคม แต่นั่นก็ไม่ได้หมายความว่าจะครอบคลุมไปถึง

ความคิดและจิตใจที่อยู่ภายในของมนุษย์ ดังน้ันศีลธรรม

จึงเป็นสิ่งที่ขาดไม่ได้ในควบคุมความคิดและพฤติกรรม

ภายในของมนุษย์ เพราะถ้าปราศจากศีลธรรม มนุษย์ก็

ย่อมเป็นมนุษย์ที่ไม่สมบูรณ์ แล้วค�ำถามต่อมาคือ มนุษย์

จะน�ำความรู ้เชิงศีลธรรมไปประพฤติปฏิบัติอย่างไรเพื่อ

ก่อให้เกิดคุณค่าที่ดีงามต่อตนเองและสังคม หากมองจาก

ตัวปรัชญาชีวิตของมนุษย์ มโนทัศน์ว่าด้วยอริยปราชญ์ใน

มุมมองของหวังหยางหมิงชี้ให้เห็นถึงความมุ่งมั่นที่มีต่อการ

แสวงหาความเท่าเทียมและอิสระที่มนุษย์ทุกคนมีมาตั้งแต่

ก�ำเนิดในเชิงศีลธรรม ส่วนวิธีการในปรัชญาชีวิตมนุษย์

นั้น เอกภาพแห่งการรับรู้และการกระท�ำเป็นตัวแทนของ

ลงมือปฏิบัติจริงในเชิงศีลธรรม การนั่งวิปัสสนาก็มีคุณค่า

ตรงที่เป็นการสอนให้มนุษย์รู้ข่มกลั้นและอดทนต่อ การถูก 

ยั่วยวนโดยกิเลสจากภายนอก ในขณะเดียวกันก็ได้สอน

ให้มนุษย์รู้จักส�ำแดงเมตตาธรรม มโนธรรมและปัญญาแก่

ทุกสรรพสิ่งอย่างเป็นที่ประจักษ์ชัด ส่วนการแจ่มแจ้งใน

จติภาพเป็นการสอนให้มนษุย์รูจ้กัตระหนกัถึงศลีธรรมทีม่อียู่

ภายในจิตใจเพื่อบรรลุเป็นหนึ่งเดียวกับสวรรค์ จะเห็นได้ว่า  

หวงัหยางหมงิได้อธบิายปรชัญาชวีติมนษุย์ในเชงิศลีธรรมได้

อย่างครอบคลุมและสมบูรณ์แบบ อีกทั้งยังสะท้อนให้เห็น

ถึงจุดสูงสุดของพัฒนาการทางความคิดในประวัติศาสตร์

ปรัชญาจีน หากทุกคนมีสามัญส�ำนึกและความรับผิดชอบ 

ไม่ฝักใฝ่แบ่งพรรคแบ่งพวก สามารถแยกแยะผิดชอบชั่วดี  

สิ่งใดถูกต้องก็กระท�ำ สิ่งใดไม่ดีก็ละเว้น เมื่อเป็นเช่นนี้ก็

ย่อมสามารถเปลี่ยนแปลงสังคมที่เสื่อมทรามในด้านศีล

ธรรมให้กลับมาขึ้นเป็นปกติสุขได้ หรือจะกล่าวอีกอย่าง

หนึ่ง คือ เนื่องจากปรัชญาแนวคิดของหวังหยางหมิงมุ่งเน้น

ไปท่ีการขัดเกลาทางศีลธรรมเป็นหลัก คุณค่าส�ำคัญจึงอยู่

ท่ีการยกระดับมาตรฐานทางศีลธรรมของผู้คนในสังคมด้วย

สามัญส�ำนักในเชิงศีลธรรม และได้กลายเป็นสะพานเช่ือม

ต่อระหว่างมนุษย์และความหนึ่งเดียวกับสวรรค์อันเป็น 

บ่อเกิดของความสุขและอิสระท่ีแท้จริง 

สรุป
	 ปรัชญาชีวิตในมุมมองของหวังหยางหมิงเป็น

แนวคิดเปี่ยมไปด้วยคุณค่าส�ำคัญท่ีสอดคล้องต่ออุดมคติ

ของแนวคิดส�ำนักขงจื๊ออันว่าด้วยการขัดเกลาตนเพื่อบรรลุ

เป็นอริยมนุษย์ ส่วนแนวคิดเอกภาพแห่งการรับรู้ การนั่ง

วิปัสสนาและการแจ่มแจ้งในจิตภาพก็ล้วนเป็นแนวคิดท่ีช้ี

ให้เห็นถึงมีความสมบูรณ์แบบในเรื่องปรัชญาชีวิตเชิงศีล

ธรรม ด้วยเหตุนี้ เราจึงไม่ต้องแปลกใจว่าท�ำไมประเทศจีน

ได้ให้ความส�ำคัญกับการศึกษาและการวิจัยแนวคิดส�ำนัก

แห่งจิตของหวังหยางหมิงเป็นอย่างมาก นั่นเป็นเพราะ

แนวคิดส�ำนักแห่งจิตของหวังหยางหมิงไม่ได้มีบทบาทที่

ส�ำคัญต่อพัฒนาการด้านประวัติศาสตร์แนวความคิดของ

จนีเท่านัน้ อกีทัง้ยงัมคีณุค่าทีส่�ำคญัต่อการปลกูฝังคณุธรรม

และจริยธรรมของผู้คนในสังคมยุคปัจจุบันอีกด้วย



24 Vol. 9 No. 3 September-December 2019
EAU HERITAGE JOURNAL

Social Science and Humanity

References

Cai, R. (1983). Wang Yangming’s Philosophy. Taipei: San Min Books. (in Chinese)

Chan, W. (2007). Collection of Commentaries onReflections on things at hand. Shanghai: East China 	

	 Normal University Press. (in Chinese)

Chen, L. (2009). Between Being and Non-Being the Spirit of Wang Yangming’s Philosophy. Beijing:  

	 Life, Reading, and New Knowledge Press. (in Chinese)

Huang, S. (2014). Classified Conversation of Zhu Xi. Shanghai: Shanghai Ancient Books Publishing 

	  House. (in Chinese) 

Huang, Z. (2008). The Record of the Ming Scholars. Beijing: Zhonghuashuju. (in Chinese) 

Qin, J. (1987). Wang Yangming. Taipei: Dongda Tushu Co.,Ltd. (in Chinese)

Ren, J. (2003). History of Chinese Philosophy (3). Beijing: Beijing People’s Publishing House.  

	 (in Chinese)

Wang, S. (1992).Wang Yangming Quan ji. Shanghai: Shanghai Ancient Books Publishing House.  

	 (in Chinese)

Wang, S. (2010). Wang Yangming Quan ji. Hangzhou: Hangzhou Ancient Books Publishing House.  

	 (in Chinese)

Wu, Z. (2011). Intensive Wang Yangming’s Instructions for Practical Living. Shanghai: Fudan 

	 University Press. (in Chinese)

Yang, B. (1988). Mencius. Beijing: Zhonghuashuju. (in Chinese)

จากการศึกษาปรัชญาชีวิตในมุมมองของหวังหยางหมิง  

มีข้อสังเกตที่ส�ำคัญประการหนึ่ง ซึ่งผู้เขียนมองว่าเป็นข้อ

สังเกตที่น่าจะน�ำไปสู่การศึกษาค้นคว้าต่อไป แม้จะการ

อธิบายความหมายของความรู้ดีตามทัศนะหวังหยางหมิงมี

รายละเอียดและมีความความหมายครอบคลุมมากกว่านัก

คิดส�ำนักขงจื๊อที่มีอยู่ก่อนหน้า แต่ทว่าก็มีปัญหาประการ

หน่ึงทีป่รากฏออกมาอย่างเหน็ได้ชดั นัน่กค็อื หวงัหยางหมงิ 

กล่าวเพียงมนุษย์ทุกคนมีความรู้ดี แต่ไม่ได้กล่าวว่าความ

รู ้เกิดขึ้นมาได้อย่างไรและไม่ได้บอกว่าความรู ้ดีที่ติดตัว

มนุษย์มาจะดีงามบริสุทธิ์ผุดผ่องตั้งแต่ก�ำเนิด ซึ่งผู้เขียน

มองว่า ในอนาคตควรจะมีการศึกษาเปรียบเทียบมโนทัศน์ 

ว่าด้วยความรู้ดีตามความเข้าใจของนักคิดส�ำนักหวังหยาง- 

หมิงรุ่นหลัง เช่น หวังจี（王基）เฉียนเต๋อหง（钱德

洪）หวังเกิ้น（王艮）โจวโส่วอี้（邹守益）เป็นต้น 

ทั้งนี้ก็เพื่อต้องการเสริมสร้างความเข้าใจที่มีต่อมโนทัศน์

ว่าด้วยความรู้ดีของหวังหยางหมิงได้อย่างลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น


