
183

ทวารหก ศาสตร์แห่งการรู้เท่าทันตนเอง

	 ทันตแพทย์สม สุจีรา เขียน

	 จัดพิมพ์โดย สำ�นักพิมพ์อมรินทร์

สุภกัญญา ชวนิชย์*

 

	 ทวารหก ศาสตรแ์หง่การรูเ้ทา่ทนัตนเอง เปน็หนึง่ 

ในผลงานของ ทันตแพทย์สม สุจีรา นักวิชาการที่สนใจ 

และมุ่งแสวงหาความรู้ในศาสตร์หลายแขนง รวมถึงด้าน 

พระพุทธศาสนา

	 ซึ่งคุณหมอได้เกริ่นไว้ว่า การกำ�หนดสติเฝ้าดูสิ่ง 

ที่มากระทบทางทวารทั้งหกอันได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย  

ใจ ด้วยการเฝ้าดูเฉยๆ ไม่ต้องไปทำ�ลายอะไร เพียงเท่านี้ 

ผสัสะทัง้หลายกจ็ะสลายไปตามธรรมชาต ิและนีค่อืยทุธวธิี 

ทางปญัญา....อนัเปน็หวัใจของการตดักรรม เพราะเมือ่เรา 

เฝ้าดูอย่างรู้ทันด้วยสติแล้ว กรรมใหม่ก็จะไม่เกิดขึ้น  

กรรมเก่าก็จะร่อยหรอลงไปเรื่อยๆ

	 และยังเปรียบว่า..ตัวเรานั้น เหมือนมนุษย์ 

หุ้มเกราะ และแม้ว่าเกราะนั้นจะทนทานต่อศาสตราวุธ  

แต่ก็มีจุดอ่อนที่สำ�คัญอยู่หกจุด ซึ่งคือจุดเปิดของเสื้อ 

เกราะนั่นเอง ได้แก่ บริเวณดวงตา ใบหู จมูก ลิ้น กาย  

และใจ โดยเฉพาะในสามจุดแรก คือ ตา หู จมูก นั้น  

เราทุกคนจำ�เป็นต้องเปิดไว้เพื่อรับรู้ความเป็นไปของโลก 

ภายนอก และเจ้าสามทางนี้เองเป็นช่องที่ทำ�ให้กรรมเก่า 

อาศัยเป็นสะพานเข้าไปทำ�ร้ายเรา โดยใช้แสง เสียง กลิ่น  

รสชาติ ส่งผลให้เกิดรูป รส กลิ่น เสียง และสัมผัส  

และสิ่งเหล่านี้เมื่อเข้าสู่ร่างกายผ่านสมอง ก็จะเกิดความ 

รู้สึกนึกคิดตามมา และเมื่อจิตเข้ามารับรู้อารมณ์ในใจ  

ผลกรรมก็จะเริ่มส่งผล ดังนั้นขั้นตอนสำ�คัญที่สุด คือ  

เราต้องจับจิตให้ได้ ควบคุมจิตให้ได้ก่อนที่จะเข้ามารับรู้ 

อารมณ์หรือถ้าพลาดก็ต้องรับรู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นอย่างมีสต ิ  

เมื่อใดที่เราทำ�ได้สำ�เร็จ เมื่อนั้นกรรมเก่าก็จะทำ�อะไรเรา 

ไม่ ได้ ผู้มีสติที่รับรู้ เต็มร้อยจะหมดกรรมโดยสิ้นเชิง  

นั่นก็คือการบรรลุอรหันต์นั่นเอง 

	 มีประเด็นที่น่าสนใจประการหนึ่งในหนังสือ 

เล่มนี้ คือ ความแตกต่างระหว่างเพศนั้นเป็นอะไรที่สร้าง 

ความลำ�บากในการป้องกันกรรมเก่าด้วยเหมือนกัน เพราะ 

เพศหญิงนั้น มีทวารทั้งหกที่ทรงประสิทธิภาพมากกว่า 

เพศชายถึงประมาณสามเท่าตัว เช่น ผู้หญิงจะมีดวงตาที่ 

มองเห็นสีสันได้ถึง 200 เฉดสี ขณะที่ผู้ชายมองเห็น 

ได้ไม่ถึง 70 เฉดสี และผู้หญิงสามารถมองไปด้านข้างได้ 

โดยไม่ต้องหันศีรษะเพราะดวงตาเคลื่อนตัวได้โดยอิสระ 

มากกว่า หูของผู้หญิงก็สามารถแยกแยะเสียงต่างๆ ได้ 

มากกว่าผู้ชาย จึงสามารถตื่นขึ้นมาได้ทันทีที่ได้ยินเสียง 

ลูกร้องเพียงครั้งเดียว จมูกก็มีความไวต่อกลิ่นมากกว่า 

ผู้ชายถึง 3 เท่า การทำ�งานของสมองก็เช่นกัน ผู้ชายจะใช้ 

*รองอธิการบดีฝ่ายนโยบายและแผน และ รักษาการ ผู้อำ�นวยการสำ�นักการคลังและทรัพย์สิน 

  มหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย



184

สมองซีกซ้ายซึ่งเป็นสมองส่วนของเหตุผลเป็นใหญ่ แต่ 

ผู้หญิงจะใช้สมองซีกขวาซึ่งเป็นส่วนของอารมณ์มากกว่า  

ผู้หญิงจึงสะเทือนใจกับสิ่งที่มากระทบมากกว่า

	 เมื่อเราทราบว่าทวารทั้ งหกนี้จะเป็นทางที่  

วิบากกรรมส่งผลเข้าไปยังเพศหญิงได้มากกว่า จึงต้อง 

เข้าใจว่าการเอาชนะกรรมของเพศหญิงนั้น ต้องใช้กำ�ลัง 

ของสมาธจิติ กำ�ลงัของสตสิงูกวา่เพศชาย แตธ่รรมชาตนิัน้ 

ยุติธรรมเสมอ ธรรมชาติสร้างผู้หญิงให้ไวต่อความรู้สึก  

รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัสก็จริง แต่ก็มอบความอดทนให้ม ี

มากกว่าผู้ชาย มีงานวิจัยพบว่า ระดับความปวดสูงสุดของ 

ผู้หญิงในขณะคลอดบุตร ถ้าเกิดกับผู้ชายจะมีผู้ชาย 

อย่างน้อยสองในห้าคนขาดใจตาย เพราะความอดทนทั้ง 

ทางร่างกายและจิตใจของผู้ชายนั้นต่ำ�มาก อีกทั้งอิทธิพล 

ของฮอร์โมนเทสทอสเทอโรน ทำ�ให้ผู้ชายพร้อมที่จะใช้ 

ความรุนแรง ในขณะที่ฮอร์โมนเอสโทรเจน และโปรเจส- 

เทอโรนที่มีในผู้หญิงเป็นฮอร์โมนแห่งความอ่อนโยนทำ�ให้ 

ผู้หญิงพร้อมที่จะประนีประนอม ดังนั้นถ้าวิทยาศาสตร์ 

เข้าหาพุทธปรัชญาสักนิด การมองพฤติกรรมของผู้หญิง 

ผู้ชายนั้นไม่ ใช่มาจากสิ่งแวดล้อมอย่างที่ชาวตะวันตก 

เข้าใจ เพราะแม้จะอยู่ ในสิ่งแวดล้อมเดียวกันผู้ชายกับ 

ผู้หญิงก็จะสนองต่างกัน เนื่องจากความแตกต่างมากมาย 

ของทวารทั้งหกนั่นเอง

	 ซึ่งถ้าเราเข้าใจทวารทั้งหกอย่างถูกต้องและ 

รู้ทันแล้ว จะช่วยเสริมให้เราเข้าใจจุดเริ่มต้นของกรรมได ้  

โดยทันตแพทย์สม สุจีรา ได้อธิบายถึงทวารต่างๆ ทั้งหก  

ไว้ในหนังสือเล่มนี้ ดังนี้

	 “ตา” ในบรรดาทวารทั้งหกนั้น ตาเป็นอวัยวะ 

ที่ถูกใช้มากที่สุดและเสื่อมเร็วที่สุดด้วย อย่างไรก็ตาม 

ประสาทตาของคนเรานั้นก็มีข้อจำ�กัดในการมองเห็น 

อยู่มาก ในทางวิทยาศาสตร์บอกว่า ตาของคนเรามองเห็น 

ความจริงได้ เพียงหนึ่งในร้อยเท่านั้น ภาพปัจจุบัน 

ที่ตาเรามองเห็น เป็นเพียงฉากหนึ่งที่ขอบเขตประสาท 

สัมผัสเราสามารถรับรู้ได้ เพียงแค่ทวารตาทวารเดียวก็ 

ทำ�ให้เรารับรู้สภาพความจริงของจักรวาลผิดไปอย่าง 

มหาศาล แต่แม้ว่าสิ่งที่เราเห็นอยู่นี้จะไม่ ใช่ความจริง 

ของโลก สัญญาความจำ�ที่ได้จากจักษุสัมผัสก็มีมากที่สุด 

อยู่ดี และเป็นทวารที่สร้างกรรมใหม่ให้กับเราเป็นอันดับ 

หนึ่ง เมื่อเทียบกับทวารทางกายภาพอื่นๆ อย่างไรก็ตาม 

เพราะธรรมชาติทราบดีว่า เวทนาที่เกิดจากตานั้นไวที่สุด  

รุนแรงที่สุด ธรรมชาติจึงมอบสิ่งปิดกั้นทวารนี้มาให้กับ 

มนุษย์ด้วย คือ ในขณะที่เราเห็นภาพที่ไม่น่าดู เพียงเรา 

หลับตา ทวารก็จะถูกปิดลงทันที

	 “หู” ท่านเคยได้ยินคำ�เปรียบเปรยว่า “หลงจน 

ไม่ลืมหูลืมตา” หรือ “หูตาสว่าง” นั่นเป็นเพราะโบราณ 

เชื่อว่า ตากับหูเป็นทวารที่สำ�คัญพอๆ กัน และเป็น 

อวัยวะสองอย่างแรกที่กระตุ้นเวทนาได้รวดเร็วและรุนแรง 

ที่สุด แต่ในขณะเดียวกันถ้าเรามีสติสัมปชัญญะครบถ้วน 

ในสองทวารนี้ โมหะก็จะเข้าครอบงำ�ไม่ได้ จริงๆ แล้ว  

ประสทิธภิาพของหขูองคนเรา ก็ไมต่า่งไปจาก ประสทิธภิาพ 

ของตา และเมื่อเปรียบเทียบกับสัตว์อื่นๆ เช่น แมว หรือ 

ปลาโลมา ก็ล้วนแต่ได้ยินเสียงได้มากกว่าคนเราหลายเท่า 

ท่านผู้เขียนได้อธิบายเชื่อมโยงว่าสิ่งที่ประสาทหูได้รับ คือ  

เสียง ซึ่งกรณีเสียงของคนเรานั้น น้ำ�เสียงเป็นเรื่องของ 

จติวญิญาณและความรูส้กึทีอ่อกมาจากจติใตส้ำ�นกึ น้ำ�เสยีง 

จึงสามารถสะท้อนนามธรรมออกมาจากจิตได้เช่นเดียวกับ 

ที่แสดงออกทางแววตา

	 “จมูก” กลิ่นเป็นสัมผัสที่รุนแรงและใกล้ชิด 

กว่ารูปและเสียง เพราะรูปเป็นเพียงคลื่นแสงสีและเสียง 

เป็นเพียงการสั่นสะเทือนของอากาศ แต่กลิ่นนั้นเป็น 

โมเลกุลที่กระทบกับจมูกโดยตรง คนเราจึงมีสภาวะที่ชิน 

ต่อกลิ่นได้เร็วมาก ภายในสองสามวินาทีหลังจากได้กลิ่น  

จะมีความชินต่อกลิ่นเกิดขึ้นถึงห้าสิบเปอร์เซนต์ ดังนั้น 

ในบรรดาสิ่งเร้าที่กระตุ้นอารมณ์ความรู้สึกทั้งหลาย กลิ่น 

จึงเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อการกระตุ้นได้มากที่สุด ทั้งนี้ 

การได้กลิ่นจะมีผลกระทบแตกต่างกันไปตามประสบการณ ์

ในแต่ละคน เช่น กลิ่นยาดมบางอย่างที่คุณยายใช้เป็น 

ประจำ� วันไหนได้กลิ่นยานั้น เราจะนึกถึงคุณยายทันที  

ความรู้สึกเก่าๆ ที่เคยผูกพันกับคุณยายก็จะผุดขึ้นมา  

เป็นต้น



185

	 ประการสำ�คัญ จมูกนี้เอง เป็นอวัยวะที่สัมพันธ ์

กับการหายใจและเป็นอวัยวะสำ�คัญที่จะสร้างพลังแห่งสต ิ

ให้กับเราด้วย นั่นก็คือ ลมหายใจเข้า-ออก ลมหายใจที่ 

ไหลเข้าออกผ่านรูจมูกนี้เอง สามารถนำ�มาใช้ในการ 

กำ�หนดสติและระงับโทสะได้เป็นอย่างดี

	 “ลิ้น” เป็นทวารเดียวที่รับผัสสะทางรูปธรรม  

ก่อนที่รูปธรรมนั้นจะเข้าสู่ร่างกาย สุขเวทนาที่ได้จากลิ้น 

จึงเป็นสุขที่สัมผัสได้ ไม่ใช่ความสุขนามธรรมเหมือนกับ  

ความสวยงาม ความหอม ความไพเราะ หรือ ความอ่อนนุ่ม  

ดังเช่นสัมผัสได้จากทวารอื่น ดังนั้น ลิ้นจึงเป็นทวารที่ 

ให้คุณให้โทษแก่ร่างกายโดยตรง ผลแห่งวิบากกรรมจึงส่ง 

โดยตรงไปยังร่างกาย เป็นโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ จนถึงสิ้น 

อายุขัยตามธรรมชาติเลยทีเดียว เช่น คนที่บริโภคไม่สมดุล  

จึงมีโรคร้ายตามมามากมาย เช่น มะเร็ง เบาหวาน เป็นต้น 

	 “กาย” มนุษย์เรารู้ความลับเรื่องกายสัมผัส 

มานานแล้ว โดยจะเห็นได้ว่ามีศาสตร์หลายแขนงมีพื้นฐาน 

มาจากการใช้กายเป็นเครื่องฝึกสติ เช่น โยคะ ยูโด ไทเก๊ก  

และผัสสะแห่งทวารกายนี้เองมีน้ำ�หนักและความรุนแรง 

ก่อให้เกิดเวทนามากกว่าทวารอื่นๆ แต่จะไม่ลงลึก เช่น  

เมื่อถูกมีดบาดกายกับการเห็นภาพบาดตา การถูกมีดบาด 

จะเจ็บปวดกว่า แต่ทุกขเวทนากายนั้นเมื่อบาดแผลหาย 

เวทนากห็มด ตา่งกบัทกุขเวทนาทางใจเมือ่เหน็ภาพบาดตา 

จะลงลึกไปถึงจิตใจ และไม่หายง่ายๆ ...และด้วยเหตุผล 

ตามธรรมชาติที่ว่า สุขเวทนาทางกายนั้นจะกระตุ้นกิเลส 

ตัณหายิ่งกว่าสุขเวทนาทางทวารอื่นนี้เอง พระพุทธองค์ 

จึงทรงกำ�หนดห้ามพระภิกษุแตะต้องสตรีเพศโดยเด็ดขาด  

แต่ยอมให้รับสัมผัสทางตา หู จมูกได้

	 นอกจากนี้แล้ว กายสัมผัสยังเป็นเพียงหนึ่งเดียว 

ที่ทำ�ให้เราคิดว่า สรรพสิ่งมีอยู่จริง เพราะกายสัมผัสนั้น 

จะถูกแปลผลด้วยจิต มีกรณีศึกษาในคนไข้ที่ตัดแขนหรือ 

ขาทิ้งไปกะทันหัน คนไข้คนนั้นยังรู้สึกว่าแขนขาติดอยู่กับ 

ตัวเขาเหมือนเดิมอีกนานนับเดือน ความรู้สึกดังกล่าวอยู่ 

ในระดับจิตใต้สำ�นึกนั่นเอง และในส่วนของวิบากกรรม 

ก็เช่นกัน...ทวารกายเป็นทวารที่ตัดผัสสะได้ยากที่สุด  

แม้แต่พระอรหันต์ซึ่งสามารถตัดขาดเวทนาจาก ตา หู  

จมูก ลิ้นได้ แต่ก็ไม่สามารถตัดเวทนาจากกายได้ พระ 

อรหันต์จึงยังคงรับรู้ความสุขและความทุกข์ทางกายซึ่ง 

เป็นผลของวิบากกรรมไปตลอดจนกว่าจะดับขันธ์

	 “ใจ” เปน็ความล้ำ�ลกึ ซบัซอ้นและศกึษายากทีส่ดุ  

เพราะเมื่อเสียชีวิตไปแล้ว ทวารทางกายภาพทั้งห้า คือ  

ตา หู จมูก ลิ้น กาย (รวมสมองด้วย) จะถูกปิด 

หมดสภาพลงไปทันที เหลือเพียงทวารเดียวที่เปิดให้จุติ 

จิตผุดเข้ามา คือ ทวารใจ หรือ จิต นี้เอง

	 จิตของเรานั้นจะเก็บอารมณ์ ความรู้สึก กิเลส  

ตัณหาไว้มากมายเพื่อเข้าไปสู่รูปธรรมใหม่ สมองใหม่และ 

ทวารทั้งหกในการรับผัสสะใหม่เข้ามา เด็กแรกเกิดจึง 

สมองว่างเปล่า แต่เนื่องจากพลังของกรรมเก่าที่ซ่อนอยู่ 

ในจิตใต้สำ�นึกนั้นเองทำ�ให้เกิดปฏิกิริยาที่ตอบรับต่อผัสสะ 

ที่ผ่านมาทางทวารทั้งหกต่างกัน พลังตัวนี้เองที่ทำ�ให้ชีวิต 

ของคนเราเปลี่ยนไปตามกฎแห่งกรรม

	 เมื่อทราบดังนี้แล้วจึงไม่ต้องสงสัยเลยว่า ทวาร 

ของรา่งกายทีส่กดัไดย้ากทีส่ดุคอื ทวารทีห่ก คอื ใจนัน่เอง  

เพราะเวทนา ตัณหา อุปาทานที่เกิดจากทวารนี้เริ่มต้นจาก 

นามธรรมล้วนๆ และรับผัสสะได้ตรงๆ โดยไม่ต้องผ่าน 

ทวารอืน่ ดงันัน้การสกดัเวทนาที่ใจจงึตอ้งใชส้ตสิมัปชญัญะ 

ในระดับสูงเท่านั้น

	 สรปุวา่ ตราบใดทีเ่ราเปดิทวารทัง้หกรบัผสัสะอยู ่ 

จิตจะไม่มีทางเป็นอิสระเลย แต่ท่านผู้เขียนได้ศึกษา 

และแนะนำ�ว่า การปิดทวารนั้น ทำ�ได้โดยการฝึก 

ความไวของสติ ฝึกให้สตินิ่ง และเฝ้าดูผัสสะทุกอย่าง  

เฝ้าดูความคิดด้วยใจที่เป็นกลาง เมื่อสติกำ�หนดได้ 

ละเอียดและไวขึ้นไวขึ้น ก็จะเห็นการแตกดับเร็วขึ้น  

และพบว่าสรรพสิ่ง เกิด-ดับ อยู่ตลอด และจะเข้าใจ 

หลักไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา

	 อย่างไรก็ตามอันที่จริงแล้วทวารทั้งหกนี้ไม่ ใช่ 

มีไว้เพื่อก่อทุกข์อย่างเดียว แต่ในทางกลับกันหากเรารู้จัก 

ใช้ประโยชน์เพื่อการศึกษาการพัฒนา เราย่อมใช้ประโยชน์ 

ได้ถึงการบรรลุมรรคผลนิพพานได้เช่นกัน



186

	 ทุกความรู้สึกมีจุดเริ่มต้น หากเรารู้ทันทวาร 

ทั้งหกได้ ชีวิตก็จะเบาสบาย สุขสงบ สดชื่น ธรรมะที่แท้ 

ไม่ได้อยู่ที่ไหน แต่อยู่ที่ทวารทั้งหกนี้เอง ท่านผู้ใดสนใจ 

จะทราบเนื้อหาอย่างละเอียดสามารถหาอ่านได้จาก 

หนงัสอื ทวารหก ศาสตรแ์หง่การรูเ้ทา่ทนัตนเอง พมิพแ์ละ 

จัดจำ�หน่ายโดย สำ�นักพิมพ์อมรินทร์ ในปี 2550




