
วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

69 

คุณธรรมส าหรับครูตามหลักพุทธศาสนา 
 

ธวัชศักย์ ตั้งปณิธานวัฒน์1, จารึก สระอิส2, ตูแวยูโซะ กูจิ3 
 

1อาจารย์ แขนงวิชาพลศึกษา หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
2อาจารย์ แขนงวิชาพลศึกษา หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 
3อาจารย์ แขนงวิชาพลศึกษา หลักสูตรศึกษาศาสตรบัณฑิต คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตปัตตานี 

 
บทคัดย่อ 

 
 ชีวิตของผู้คนในปัจจุบัน ล้วนมีสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นกับตัวเรามากมายซึ่งเป็นเรื่องปกติธรรมดา เป็นวิถี
ชีวิตที่อยู่เคียงคู่กับการด ารงชีวิตของตัวเรา เช่นการท างานของร่างกาย อาทิ การหายใจ อัตราการเต้นของ
หัวใจ การย่อยอาหาร การขับถ่าย การพักผ่อน การคิดวิเคราะห์ การเคลื่อนไหวร่างกาย ซึ่งล้วนแล้วแต่จะต้อง
มีการท างานสัมพันธ์กัน แต่สิ่งหนึ่งที่ท างานควบคู่ไปกับการท างานของร่างกาย คือ จิตใจ ความรู้สึกนึกคิด  
 การควบคุมอารมณ์ จิตใจเป็นสิ่งที่ควบคุมการท างานของร่างกายที่บ่งบอกถึงความต้องการและส่งผล
ไปสู่การปฏิบัติทางกาย เป็นการพัฒนาความเป็นคน คือการพัฒนาเรื่องของจิตใจ การควบคุมตนเอง การ
เรียนรู้ การมีคุณธรรม จริยธรรมประจ าใจเพ่ือเป็นแบบแผนการด าเนินชีวิตเป็นเครื่องมือขัดเกลาจิตใจในการ
ฝึกปฏิบัติเพื่อให้เป็นคนที่สมบูรณ์ มีความดีงามภายในจิตใจจึงเป็นสิ่งที่มีความส าคัญอย่างมาในโลกยุคปัจจุบัน 
ครู เป็นคนที่มีบทบาทส าคัญมากในเรื่องของภาระหน้าที่ความรับผิดชอบในการสั่งสอนผู้เรี ยน ถ่ายทอดวิชา
ความรู้ ขัดเกลาจิตใจให้ให้ผู้เรียนมีความประพฤติดี เป็นคนดี เป็นก าลังส าคัญในการพัฒนาประเทศชาติต่อไป 
การที่ครูมีการน าหลักพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับคุณธรรม จริยธรรม และหลักทางพุทธศาสนามาอบรมสั่งสอน
ผู้เรียนให้เป็นคนดีมีความประพฤติดีจึงเป็นเรื่องที่ควรส่งเสริมให้เกิดขึ้นท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของสังคมที่
ยึดวัตถุนิยมมากว่าความดีงามภายในจิตใจ ดังนั้นการส่งเสริมการน าหลักพุทธศาสนามาใช้ในการขัดเกลา 
อบรมสั่งสอนผู้เรียนจึงเป็นการพัฒนาคุณธรรม จริยธรรมเพื่อส่งเสริมจิตใจที่ดีงามอย่างแท้จริง 
 
ค าส าคัญ:  คุณธรรม พุทธศาสนา



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

70 

Virtues for teachers according to Buddhist principles 
 

Tawatsak Tangpanithanwat1, Jareuk Saraid2, Tuwae – yusoh Kuji3 
 
1Lecturer Department of Physical Education Faculty of Education, Prince of Songkla University Pattani 
Campus 
2Lecturer Department of Physical Education Faculty of Education, Prince of Songkla University Pattani 
Campus 
3Lecturer Department of Physical Education Faculty of Education, Prince of Songkla University Pattani 
Campus 

 
Abstract 

People's lives nowadays all have things That happens to us a lot, which is normal. It is a 
way of life that is in harmony with our life. such as bodily functions such as breathing, heart rate, 
digestion, excretion, relaxation, analytical thinking body movement All of which must be related to 
each other. But one thing that works in tandem with the functioning of the body is the mind, the 
feeling emotional control The mind governs bodily functions that indicate needs and result in 
physical action. is the development of human is the development of the mind Self-control, 
learning, having morals and ethics as a lifestyle pattern are the tools to refine the mind in practice 
to become a perfect person. Having goodness within the mind is therefore very important in 
today's world. Teachers play a very important role in the responsibility of teaching students. 
transfer knowledge purify the minds of learners to have good behavior and be a good person as 
an important force in the further development of the nation The fact that teachers have applied 
Buddhist principles related to morality, ethics and Buddhist principles to teach students to be 
good people with good behavior is therefore something that should be promoted in the midst of 
the change of society that is more materialistic than morality. beautiful in the heart Therefore, 
promoting the use of Buddhist principles in polishing Training and teaching students, therefore, the 
development of morality. Ethics to promote a truly good heart 
 
Keywords: Morality  Buddhism 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

71 

ความส าคัญของปัญหา 
ชีวิตของผู้คนในปัจจุบัน ล้วนมีสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับตัวเรามากมายซึ่งเป็นเรื่องปกติธรรมดา เป็นวิถีชีวิตที่

อยู่เคียงคู่กับการด ารงชีวิตของตัวเรา เช่นการท างานของร่างกาย อาทิ การหายใจ อัตราการเต้นของหัวใจ การย่อย
อาหาร การขับถ่าย การพักผ่อน การคิดวิเคราะห์ การเคลื่อนไหวร่างกาย ซึ่งล้วนแล้วแต่จะต้องมีการท างานสัมพันธ์
กัน แต่สิ่งหนึ่งที่ท างานควบคู่ไปกับการท างานของร่างกาย คือ จิตใจ ความรู้สึกนึกคิด การควบคุมอารมณ์ จิตใจเป็น
สิ่งที่ควบคุมการท างานของร่างกายที่บ่งบอกถึงความต้องการและส่งผลไปสู่การปฏิบัติทางกาย เป็นการพัฒนาความ
เป็นคน คือการพัฒนาเรื่องของจิตใจ การควบคุมตนเอง การเรียนรู้ การมีคุณธรรม จริยธรรมประจ าใจเพื่อเป็นแบบ
แผนการด าเนินชีวิตเป็นเครื่องมือขัดเกลาจิตใจในการฝึกปฏิบัติเพื่อให้เป็นคนที่สมบูรณ์  มีความดีงามภายในจิตใจจึง
เป็นสิ่งที่มีความส าคัญอย่างมาในโลกยุคปัจจุบัน ครู เป็นคนที่มีบทบาทส าคัญมากในเรื่องของภาระหน้าที่ความ
รับผิดชอบในการสั่งสอนผู้เรียน ถ่ายทอดวิชาความรู้ ขัดเกลาจิตใจให้ให้ผู้เรียนมีความประพฤติดี เป็นคนดี เป็นก าลัง
ส าคัญในการพัฒนาประเทศชาติต่อไป การที่ครูมีการน าหลักพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับคุณธรรม จริยธรรม และหลัก
ทางพุทธศาสนามาอบรมสั่งสอนผู้เรียนให้เป็นคนดีมีความประพฤติดีจึงเป็นเรื่องที่ควรส่งเสริมให้เกิดขึ้นท่ามกลางการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมที่ยึดวัตถุนิยมมากว่าความดีงามภายในจิตใจ  
 
คุณธรรม คือ อะไร แตกต่างจากจริยธรรมอย่างไร 

คุณธรรม (Morality/Virtue) และจริยธรรม (Ethics) เป็นค าศพัท์ทีมีความหมายใกล้เคียงกันทัง้ใน
ภาษาไทยและภาษาอังกฤษ ตามที่บัญญัตไิว้ใน (พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2542) 

“คุณธรรม” หมายถึง สภาพคุณงามความดีเป็นสภาพคุณงามความดีทางความประพฤติและจิตใจ ซึ่ ง
สามารถแยกออกเป็น 2 ความหมาย คือ 

1. ความประพฤติดีงาม เพื่อประโยชน์สุขแก่ตนและสังคม ซึ่งมีพื้นฐานมาจากหลักศีลธรรมทางศาสนา 
ค่านิยมทางวัฒนธรรม ประเพณีหลักกฎหมาย จรรยาบรรณวิชาชีพ 

2. การรู้จักไตร่ตรองว่าอะไรควรท าไม่ควรท า และอาจกล่าวได้ ว่า คุณธรรม คือ จริยธรรมแต่ละข้อที่น ามา
ปฏิบัติจนเป็นนิสัย เช่น เป็นคนซื่อสัตย์ เสียสละ อดทน มีความรับผิดชอบฯลฯ 

“จริยธรรม” แปลว่า ธรรมที่เป็นข้อประพฤติปฏิบัติ ศีลธรรม กฎศีลธรรม ซึ่งก็คือกฎเกณฑ์ความประพฤติ
ของมนุษย์ซึ่งเกิดขึ้นจากธรรมชาติของมนุษย์เอง ความเป็นผู้มีปรีชาญาณ (ปัญญาและเหตุผล) ท าให้มนุษย์มีมโนธรรม 
รู้จักแยกแยะความถูก ผิด ควร ไม่ควร โดย จรยิธรรมมีลักษณะ 4 ประการ คือ 

1. การตัดสินทางจริยธรรม (Moral Judgement) บุคคลจะมีหลักการของตนเอง เพื่อตัดสินการกระท า
ของผู้อื่น 

2. หลักการของจริยธรรมและการตัดสินตกลงใจเป็นความสัมพันธ์ที่เกิดขึ้นในตัวบุคคลก่อนที่จะปฏิบัติการ
ต่าง ๆ ลงไป 

3. หลักการทางจริยธรรมเป็นหลักการสากลที่บุคคลใช้ตัดสนใจในการกระท าสิ่งต่าง ๆ 
4. ทัศนะเกี่ยวกับจริยธรรมได้มาจากความคิดของบุคคลหรืออุดมคติของสังคมจนเกิดเป็นทัศนคติในการ

ด ารงชีวิตของตน และของสงคมที่ตนอาศัยอยู ่
สอดคล้องกับ ระเบียบส านักนายกรัฐมนตรีว่าด้วยการสร้างเสริมคุณธรรมแห่งชาติ พ.ศ.2550 ลงวันที่ 13 

กรกฎาคม พ.ศ.2550  ซึ่งได้ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เมื่อวันที่ 25 กรกฎาคม 2550 ได้ก าหนดความหมายของ 
“คุณธรรม” ว่าหมายถึง สิ่งที่มีคุณค่า มีประโยชน์เป็นความดีงาม เป็นมโนธรรม เป็นเครื่องประคับประคองใจให้
เกลียดความชั่ว กลัวบาปใฝุความดีเป็นเครื่องกระตุ้นผลักดันให้เกิดความรู้สึกรับผิดชอบ เกิดจิตส านึกที่ดีมีความสงบ
เย็นภายในเป็นสิ่งที่ต้องปลูกฝังโดยเฉพาะเพื่อให้เกิดขึ้นและเหมาะสมกับความต้องการในสังคมไทย และค าว่า 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

72 

“จริยธรรม” ก็หมายถึง กรอบหรือแนวทางอันดีงามที่พึงปฏิบัติซึ่งก าหนดไว้ ส าหรับสังคม เพื่อให้เกิดความเป็น
ระเบียบเรียบร้อยงดงาม ความสงบร่มเย็นเป็นสุข ความรักสามัคคีความอบอุ่น มั่นคงและปลอดภัยในการด ารงชีวิต 

  ดังนั้นการส่งเสริมให้บุคคลในสังคมมีคุณธรรมเป็นเครื่องประคับประคองจิตใจเพื่อให้เกิดความรู้สึก
รับผิดชอบชั่วดีจึงเป็นเรื่องที่ส าคัญ โดยเฉพาะผู้ที่อยู่ในวงการการศึกษา ครูบาอาจารย์ ผู้บริหารสถานศึกษา ควรมี
คุณธรรมเป็นแบบแผนการด าเนินชีวิต และการในการท างานจริงก็สามารถน าไปใช้เป็นเกณฑ์การประเมินวินัย 
คุณธรรม จริยธรรม และจรรยาบรรณวิชาชีพครูอีกด้วย 
 
ผู้บริหารการศึกษา ครู อาจารย ์จะน าหลักของคุณธรรมไปใช้ประโยชน์ได้อย่างไร 

ผู้บริหารที่มีบทบาทส าคัญอย่างยิ่งในการจัดการศึกษาคือผู้บริหาร หากผู้บริหารมีความสามารถจัด
การศึกษาควบคู่กับคุณธรรมได้ดีก็จะส่งผลให้สถานศึกษา คณะครูมีศักยภาพเต็มที่ส าหรับการจัดการเรียนการ สอน
นักเรียนมีความพร้อมในการศึกษาเล่าเรียนและน าความรู้ที่ ได้ไปประยุกต์ใช้กับหลักธรรมในการด าเนินชีวิตปัจจุบัน
และในอนาคตได้อย่างสมบูรณ์ท าให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข ประเทศสามารถพัฒนาใน ทุกๆด้านได้อย่าง
รวดเร็วทัดเทียมกับประเทศที่พัฒนาแล้ว คุณธรรมจริยธรรมของผู้บริหารเป็นสิ่งที่ส าคัญ และมีความจ าเป็นอย่างยิ่ง
ผู้บริหารควรมีคุณธรรม จริยธรรม มีความเมตตาแก่ผู้ ร่วมงาน มีความเสียสละ เห็นแก่ประโยชน์ส่วนรวมมากกว่า 
ประโยชน์ส่วนตน ไม่เอาเปรียบผู้ร่วมงาน มีความยุติธรรม มีเหตุผล มีความรักและห่วงใยในผู้ ร่วมงาน ปฏิบัติตนเป็น
แบบอย่างที่ ดีรักศักดิ์ศรีของผู้บริหารซื่อสัตย์ต่อตนเอง ต่อหน่วยงานและผู้อื่น มองทุกคนในแง่ดีในการท างานซึ่ง
สอดคล้องกับ ทศพิธราชธรรม 10 ประการคือ ทาน โดยมีจิตใจโอบอ้อมอารีปรารถนาดีต่อผู้ ใต้บังคับบัญชามี
ความเห็นอกเห็นใจให้ความช่วยเหลือให้ค าแนะน าให้ก าลังใจก าลังทรัพย์เสียละศีลคือรักษากาย วาจา ให้เรียบร้อย
ประพฤติปฏิบัติดีทั้งกายวาจาเป็นแบบอย่างที่ดีแก่ผู้ใต้บังคับบัญชาและผู้ร่วมงาน ปริจจาคะคือการ บริจาคเสียสละทนุ
ทรัพย์แรงกายแลแรงใจเพื่อประโยชน์สุขและความเรียบร้อยแก่สังคมส่วนรวม อาชชวะ คือ ความซื่อตรง ซื่อสัตย์ 
ปฏิบัติหน้าที่ด้วยความสุจริต มีความจริงใจ มัททวะ คือ มีความอ่อนโยนทั้งภายนอก และภายใน มีอธัยาศัยไมตรีที่ดี
ไม่เย่อหยิ่ง หยาบคายกระด้างถือตัว มีกิริยามารยาทสุภาพนุ่มนวล ตบะ คือ มี ความเพียรไม่ย่อท้อต่อความ
ยากล าบากไม่ลุ่มหลงในอบายมุข อักโกธะ คือ ความไม่โกรธไม่คิดประทุษร้าย ผู้อื่น มีเมตตาธรรมเป็นที่ตั้ง อวิหิิงสา 
คือความไม่เบียดเบียนผู้อื่นให้เป็นทุกข์เดือดร้อน ขันติ คือความอดทน ต่อความยากล าบากทั้งปวง อวิโรธนะ คือความ
ไม่ประพฤติผิดพลาดคลาดเคลื่อนจากท านองคลองธรรม จารีตแบบแผนและจารีตประเพณีของสังคม  (สมเด็จพระ
ญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช, 2539) 
 
กรอบแนวคิดการพัฒนา (วชิาชพี) คุณธรรมของครู 

วุฒิการศึกษา 
ประสบการณ์ท างาน 

คุณธรรมพื้นฐานของคร ู
1.ความซื่อสัตย์ 

2.ความรับผิดชอบ 
3.ความประหยัดพอเพียง 

4.ความยุติธรรม 
5.ความอดทน 

6.ความเสียสละ 
7.ความขยันหม่ันเพียร 
คุณธรรมวิชาชีพคร ู

1.ความมีระเบียบวินยั 

การพัฒนาคุณธรรมครูโดยหน่วยงาน
ภายนอก 

 
การพัฒนาคุณธรรมครูโดยสถานศึกษา 

 
การพัฒนาคุณธรรมครูด้วยตนเอง 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

73 

2.ความรักและศรัทธา 
3.ความเมตตา 

4.ความบริสุทธิ์ใจ 
5.เป็นแบบอย่างที่ด ี
6.มีมนุษยสัมพันธ ์

7.ความจริงใจ 
8.ความสามัคค ี

9.เป็นผู้น าของสงัคม 
ส านักเลขาธิการคุรุสภา (2549 : 44) 

 
สถานการณ์วิกฤติดา้นคุณธรรมในปัจจุบนั 

ในปัจจุบันสังคมไทยประสบกับปัญหาต่างๆ มากมายการฉ้อราษฎร์บังหลวงการทุจริต คอรัปชัน จากข้อมูล
ข่าวสารที่ปรากฏในสื่อหลายๆประเภทแสดงให้เห็นว่าปัจจุบัน ผู้บริหารครูอาจารย์และผู้ใหญ่ใน สังคมจ านวนมากยัง
ขาดคุณธรรมและจริยธรรม แสวงหาผลประโยชน์ส่วนตนและกลุ่มของตนอย่างขาด มนุษยธรรม ขาดความ
เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ต่อเพื่อนมนุษย์ลุ่มหลงในอบายมุข กามารมณ์พฤติกรรมที่ไม่ดีเหล่านั้นนับวันจะทวีจ านวนมากพร้อมกับ
ความเสื่อโทรมที่เพิ่มระดับสูงขึ้น ปัจจุบัน พบว่ามีสถิติเกี่ยวกับ พฤติกรรม การทุจริต และประพฤติมิชอบในวงราชการ
โดยเจ้าหน้าที่ของรัฐ ซึ่งส่วนหนึ่งเป็นการกระท าของข้าราชการ กระทรวงศึกษาธิการ (ส านักงานคณะกรรมการ
ปูองกันและปราบปรามการทุจริตและประพฤติมิชอบในวง ราชการ, 2541) อีกทั้งในสภาพที่เป็นจริงผู้บริหารจ านวน
ไม่น้อยมีข้อบกพร่องในด้านการปฏิบัติงาน ไม่ปฏิบัติตนตามหลักคุณธรรม จริยธรรม ตามความคาดหวังของสังคม มี
การกระท าผิดวินัยต่อเนื่อง ไม่ประพฤติตนเป็น แบบอย่างที่ดีซึ่งพบได้จากข่าวทางหน้าหนังสือพิมพ์และสื่อมวลชน  
 
แล้วเราจะใช้ชวีิตในสงัคมอย่างไร 

ในพุทธศาสนาเชื่อว่าชีวิตคนเราหนีไม่พ้นการเกิด แก่ เจ็บ ตาย คือ เรื่องธรรมดา ธรรมชาติ เป็นสัจจธรรม
ของชีวิต ที่ทุกคนทุกชีวิต ต้องเป็นไปตามกฎนี้ คือ ชีวิตมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา ไม่หยุด และจบลงด้วยความตาย 
มนุษย์ที่ช่วงของชีวิต เกิด ทารก วัยเด็ก วัยหนุ่ม วัยเติบโต วัยแก่ชรา และหมดชีวิตด้วยการจากไปมนุษย์บางคนที่โชค
ดี ก็เดินไปตามกฎเกณฑ์ตามปกติ แต่บางคน ก็ไปถึงจุดจบก่อนเวลาอันควร คนเราเกิดมา เมื่อเกิดมาแล้วก็มีการสิ้นสุด 
ชีวิตนี้มีช่วงเวลาจ ากัด มีการเกิดและมีการตาย จึงควรคิดว่าในระหว่างนั้นจะใช้ชีวิตกันอย่างไร  ผู้ที่เห็นความส าคัญ
ของชีวิตก็ย่อมเห็นว่าการเกิดเป็นเร่ืองส าคัญ เพราะถ้าไม่มีการเกิด ชีวิตก็เริ่มต้นและเจริญต่อมาไม่ได้ วันเกิดนั้นในแง่
หนึ่งจึงถือว่าเป็นวันของชีวิตและเป็นวันที่เตือนใจเราว่า การเกิด คือ การที่เราได้ชีวิตมาเมื่อเราได้ชีวิตมาแล้วเราจะใช้
ชีวิตกันอย่างไรดี (สังเวียน ประเดิมดี, 2543 : 42) 

สิ่งหนึ่งเราควรมองว่ามนุษย์มีศักยภาพในการที่จะท าความดีหรือความชั่ว ชีวิตของคนเรานี้เป็นเรื่องของ
การพัฒนาตนเอง การใช้ชีวิตหรือการด าเนินชีวิตก็คือการฝึกฝนพัฒนาตนเอง หรือพัฒนาชีวิตนี้ให้มีความดีงามถึง
ความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น คนเรานี้เมื่อเกิดมาเริ่มต้นก็มีอวิชชา มีความไม่รู้และยังไม่มีความสามารถอะไ รต่างๆ แต่เรา
สามารถพัฒนาชีวิตของเราได้ ฝึกฝนตนเองได้ พระพุทธศาสนาถือว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้และเป็นสัตว์ที่ฝึกได้เป็น
พิเศษยิ่งกว่าสัตว์ชนิดใดๆ มนุษย์ต่างจากสัตว์ ซึ่งถ้าฝึกแล้วจะท าอะไรได้มากมาย ความวิเศษของมนุษย์อยู่ที่การฝึก 
คือ ถือว่ามนุษย์เกิดมายังไม่สมบูรณ์ ความสามารถก็ยังไม่สมบูรณ์ สติปัญญาก็ยังไม่สมบูรณ์ คุณธรรมก็ยังไม่สมบูรณ์ 
เราจึงพยายามพัฒนาให้สมบูรณ์ยิ่งขึ้น มนุษย์นี้ถ้าไม่ฝึกแล้ว อาจจะต่ าทรามหรือด้อยกว่าสัตว์ทั้งหลายที่อาศัย
สัญชาตญาณได้มากกว่ามนุษย์ จะเห็นได้จากการที่สัตว์หลายอย่างพอเกิดมาก็เดินได้ ว่ายน้ าได้ หากินได้แต่มนุษย์นี้ใน



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

74 

ขณะที่เกิดมานั้นท าอะไรไม่ได้เลย ทิ้งไว้ก็ตาย สู้สัตว์อื่นไม่ได้ แม้แต่การด าเนินชีวิตก็ต้องสอนทุกอย่างไม่เหมือนสัตว์
อื่นๆ ที่มีสัญชาตญาณช่วย ถ้ามนุษย์ไม่มีการฝึกก็แพ้สัตว์ทั้งหลาย แต่ถ้าฝึกดีแล้วก็ไม่มีสัตว์ชนิดใดสู้ได้เลย 

ชีวิตของคนเราเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและมีความหมาย การด าเนินชีวิตที่เป็นคนได้ จะต้องมีการเรียนรู้ ศึกษา 
และพัฒนาตนเอง ฝึกปฏิบัติด้วยตนเองจนเกิดมีทักษะประสบการณ์ มีความช านาญ รู้แจ้งเห็นจริง ปัญญาเกิด และ
สามารถใช้ปัญญาในการด าเนินชีวิตได้อย่างเหมาะสมตามความเป็นจริง มีความดีงาม ชีวิตมีความอิสรเสรี หลุดพ้น
จากปัญหา เพราะสามารถแก้ปัญหาได้อย่างถูกต้องดีงาม ท าให้เกิดความสันติสุข มีความสมดุลของชีวิตได้อย่าง
สมบูรณ์ ดังนั้นจึงจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องเรียนรู้เพื่อสร้างปัญญาให้เกิดขึ้นแก่ตนเอง (สังเวียน ประเดิมดี, 2543 : 42) 

 
ปัญญา คือ อะไร เกิดขึ้นได้อยา่งไร มีความส าคัญอย่างไร 

วิชัย เทียนถาวร (2564) ได้กล่าวว่า “ปัญญา” เปรียบเหมือนกุญแจดอกส าคัญของชีวิตคน เกิดจากการที่
บุคคลมีจิตตั้งมั่น มีความมั่นคงในอารมณ์ ไม่หวั่นไหวในสิ่งต่างๆ ที่มายั่วยุ กระตุ้น เร่งเร้าให้เกิด “กิเลส” กล่าวคือ ไม่
คิดชั่ว ไม่พูดชั่ว ไม่ท าชั่ว นั่นคือการมี “สมาธิ” เช่นเดียวกัน “สมาธิ” จะเกิดขึ้นได้ก็ต้องเป็นผู้ที่ระลึกรู้สึกตัวอยู่
ตลอดเวลา ทุกขณะจิต ทุกลมหายใจเข้า ลมหายใจออก ไม่หวั่นไหวต่อสิ่งต่างๆ มากระทบทางโสตประสาททั้ง 6 รูป 
เสียง กลิ่น รส ผ่านมาทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หรืออีกนัยยะหนึ่งเป็นผู้ที่ปฏิบัติเคร่งครัดใน “ศีลธรรม” ที่ดีงาม 
หรือเป็นผู้มีทาน ศีล ภาวนา จนเข้าสู่ภูมิ “ปัญญา” ได้เช่นกัน  

ผู้มี “ปัญญา” คือ ผู้ที่ความคิดมกีารไตร่ตรอง ถึงเหตุ ถึงผล ข้อดี ข้อเสีย วิเคราะห์อย่างละเอียดถี่ถ้วน 
อันน ามาซึ่งกระบวนการ “ตัดสนิใจ” ที่จะกระท าสิ่งใดสิง่หนึ่ง คือ “ถูกต้อง เป็นธรรม และมีคุณค่ายิ่ง” 

“ปัญญา” จึงมีอ านาจเหนือ “ความคิด” คือ ปัญญามีอ านาจเหนือกิเลสนั่นเอง เพราะเมื่อ “ปัญญา” 
ควบคุมความคิดได้ ความคิดก็จะไม่ “ปรุงแต่ง” ไปก่อ “กิเลส” ที่มีอยู่เต็มโลก ใหโ้ลดแล่นเข้าประชิดติดใจ จึงเป็นการ 
“ควบคุมกิเลส” ได้พร้อมกับควบคุมความคิด ความเกิดเป็นทุกข์ เพราะความเกิดน ามาซึ่ง “ความแก่ ความเจ็บ ความ
ตาย ความพลัดพรากจากของรักของชอบ และความไม่สมประสงค์ด้วยสิ่ง “ปรารถนาทั้งปวง” ความทุกข์เหล่านี้หนีไม่
พ้นเพราะเป็นผลตามมาของ “ความเกิด” อย่างแน่นอน 

ความทุกข์ทางกาย หนีพ้นได้ด้วย “ความไม่เกิด” เท่านั้น 
ส่วนความทุกข์ทางใจ หนีพน้ไดด้้วย “ความคิด” 

ทางเกิดของปัญญา : ปัญญาหรือเหตุผลจะแสดงออกในรูปของความคิด คือ ต้องคิดให้ดี คิดให้ถูก คิดให้
เป็น คิดให้ชอบด้วย “ปัญญา” จึงจะท างานได้ดี ที่มีการกล่าวกันว่าพูดอะไร ท าอะไร คิดอะไร คิดนั้นเลือกท าอะไรให้
ใช้ “ปัญญา” ก็คือให้มีเหตุผลนั่นเอง 

ความคิดมีความส าคัญอย่างไร เพราะว่าไม่คิดให้ถูกให้ชอบก่อนปัญญาก็ย่อมไม่ปรากฏข้ึนได้ คือ ไม่คิดให้
ปัญญาฉายแสง ขจัดความมืดมัวก่อน ความเศร้าหมองก็สลายไปจากใจไม่ได้ ในทางตรงกันข้าม ไม่คิดให้ผิดให้ไม่ชอบ
ก่อน ความรู้ก็ไม่ถูกปรากฏข้ึน คือไม่คิดให้มืดมน ความทุกข์ร้อนใจก็ไม่เกิด “ความคิด” จึงส าคัญนัก (วิชัย เทียนถาวร, 
2564) 

พึงระลึก “ความคิด” ให้จงดี ให้ใช้ความคิดที่เป็นการให้แสงแห่งปัญญาฉายออก อย่าให้“ความคิด” ที่ปิด
กัน้ทาง มิให้แสงแห่งปัญญาปรากฏได้ อานุภาพแห่ง “ปัญญา” มีผลอย่างไร 

“สติ” ต้องรู้ก่อนว่า กิเลส คือ โลภะ หรือ ราคะ โทสะ โมหะ ตัวใดที่ท าสิ่งถาโถมเข้ามาประชิดกาย จิตใจ
เรา เม่ือมี “สติ” รู้ (ระลึกรู้สึกตัวตลอดเวลา) ก็ให้ใช้ “ปัญญาวุธ” คือให้ใช้ “ปัญญา” เป็นอาวุธ หรือ “กุญแจ” ดอก
ส าคัญที่จะไขข้อข้องใจหรือขจัดตัว “กิเลส” ท าลายออกไป ด้วยกระบวนการความคิดง่ายๆ ว่า กิเลสเป็นความเศร้า
หมอง กิเลสไม่ว่าความโลภ ความโกรธ หรือความหลง ยังผลให้เป็น “ทุกข”์ เป็นร้อน ร้อยแปดประการ เมื่อปรารถนา
ความไม่เป็นทุกข์ ต้องไม่ยอมตกอยู่ใต้อ านาจ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ต้องไม่โลภ ไม่โกรธ ไม่หลง 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

75 

ไม่มีสิ่งใดทีน่่ากลัวเสมอความไมส่บายใจ 
ไม่มีอะไรเลย มีค่าเสมอกับ “จิตใจ” 

สมบัติทั้งปวงที่จะเกิดจากความโลภ ก็มีค่าไม่คุ้มกับความเสียหายที่จะเกิดแก่ “จิตใจ” จึงควรรักษา “ใจ” 
ไม่ให้เสียหาย ไม่ให้เศร้าหมอง ด้วยความบดบังของ “กิเลส” ห่างไกลกิเลสย่อมพ้นทุกข์ได้ 

คนไทยทุกวันนี้ตายก่อนวัยอันควร (ตายอายุยังน้อย) เพิ่มข้ึนทุกวัน ขณะเดียวกันก็มีคนอายุยืนเพิ่มสูงขึ้น 
แต่โดยรวมแล้ว “ชีวิตทุกคนน้อยนัก” น้อยจริง ๆ และวาระสุดท้ายก็ว่าถึงวินาทีใดวินาทีหนึ่งหารู้ไม่ จึงไม่ควร
ประมาทอย่างยิ่ง” ถ้าจะอายุยืนไม่มีปัญหาชีวิต ดังนั้น…ชีวิตนี้อย่าประมาทอย่างยิ่ง คิดให้ห่างไกลกิเลสไม่ว่าจะเป็น 
เหล้า บุหร่ี อยากได้ของเขา ก็ลักขโมยหรือพูดปด อยากกินนกใจจะขาดก็ยิงนกให้ตาย ต้อง “ระงับ” ใจให้ได้ เพราะ
ความห่างไกลกิเลสเท่านั้น ที่จะพาให้เขาห่างไกลทุกข์ได้ 

“ความคิด” นั้น แก้กิเลส ดับกิเลส คือ ท าร้อนให้เป็นเย็นได้ ความส าคัญคือต้องคิดให้เป็น คิดให้ถูกเรื่อง 
ถูกจริตนิสัยคน ความส าคัญอีกประการหนึ่งก็คือ เราต้องหมั่นฝึกฝนกายใจสม่ าเสมอ ให้เป็นออโตเมติกชีวิต 
(Automatic) ด้วยความจริงใจจริงจัง จะดับร้อนในใจของตน (วิชัย เทียนถาวร, 2564) 

เมตตา : เครื่องดับความร้อนของกิเลสอีกชนิดหนึ่ง : นอกจากกระบวนการฝึกหัด “ความคิด” แล้ว 
“เมตตา” ยังเป็นเครื่องมือดับกิเลสได้ชั้นดีไม่น้อยทีเดียว แต่ผู้ปรารถนาจะต้องเป็นผู้มีเมตตา : ต้องอบรมใจอย่าง
จริงจัง ต้องคิดจนใจอ่อนละมุนด้วย “เมตตา” มีความรู้สึกเห็นใจ “ความทุกข”์ ของเพื่อนร่วมทุกข์ทั้งปวง ไม่ว่าจะเห็น
หน้าใคร ก็จะเห็นความทุกข์เขาเสมอไป แม้เป็นเพียงคิดเอาเท่านั้นว่าคนนั้นคนนี้อาจก าลังมีทุกข์ เช่นเดียวกับที่ตนเอง
เคยมี อันการคิดถึงใจตน เมื่อยามทุกข์ร้อนนั้นเป็นวิธีที่จะท าให้เข้าใจซาบซึ้งในความทุกข์ของผู้อื่นได้อย่างดี เราเป็น
ทุกข์อย่างไร คนอื่นก็ทุกข์เช่นเดียวกันและปรารถนาจะได้รับเมตตา เห็นใจ ช่วยคลายทุกข์ให้กันทุกคนเป็น “ทุกข์” 
ทั้งกาย ใจ หัดฝึกมองให้เป็นความทุกข์ของผู้อื่นบ้าง? ว่าเป็นอย่างไร แล้วเราจะเข้าใจได้อย่างลึกซึ้งใน “คุณค่า” 
ประมาณได้ว่า “เขาทุกข์สุขอย่างไร เราก็ทุกข์สุขอย่างนั้น” ฝึกเอาใจเขามาใส่ใจเรา 

การเฝูาคิดว่าทุกคนที่มีความคิดทั้ง ๆ ที่ภายนอกเขาดูเป็นสุขแต่จิตภายในไม่รู้ ดั่งค าพังเพยที่ว่า “หน้าชื่น
อกตรม” หรือ “รู้หน้าไม่รู้ใจ” ก็ได้ ก็น่าสงสัยว่าจะมีการคิดในแง่ร้ายจนเกินไปหรือ ผู้ที่คิดเช่นนี้มิเป็นคนหาความสุข
ใจไม่ได้ หรือเต็มไปด้วยความทุกข์ทั้งชีวิต จิตใจ ทุกเวลานาทีหรือ ที่จริงก็น่าสงสัยเช่นนี้เหมือนกันอยู่ที่ว่า ผู้ตั้งใจคิดให้
เห็นความทุกข์ของผู้อื่นนั้น มีจิต “เมตตา” เป็นพื้น มุ่งคิดเช่นนี้เพื่ออบรม “เมตตา” ให้ฝังแน่นยิ่งๆ ขึ้น”…ดังนี้ผลที่จะ
เกิดจากการเห็นความทุกข์ของผู้อื่น จึงจักไม่เป็นอื่น ๆ นอกจากความเมตตา ที่เพิ่มขึ้นเป็นส าคัญเท่านั้น 

“ดับความโกรธด้วยเมตตา” : คนเรามักจะร้อนอกร้อนใจเหมือนไฟสุมทรวง อกสั่น มือสั่น หน้าตาขมวด 
มือเท้าเกร็งไปทั่วร่างกาย บางรายเคยมีมธุรสวาจา ก็ถึงคราด่าเปิดเปิง นี่คือสภาพของคนโกรธ ฉะนั้นเมื่อใจก าลังจะ
เกิดความโกรธ มีจิตใจร้อนรน เพราะการกระท า ค าพูดของคนใดคนหนึ่ง ผู้มุ่งมั่นเมตตาให้เกิดในใจตน จะสามารถ
หยุดความโกรธได้อย่างไม่ยากจนเกินไปนัก เพียงด้วยความมีสติรู้ว่าเราก าลังโกรธเขาแล้ว เพราะเขาพูด เขาท าไม่
เหมาะอยู่แล้วอย่างยิ่ง เมื่อสติรู้อารมณ์ตนเช่นนั้น ผู้มั่นคงในการอบรมเมตตา ก็ด าเนินดับวิธีความโกรธต่อไปอย่าง
ได้ผล  

“แสงแห่งปัญญา พลิกดับกิเลสได้” จริงหรือไม่ เร่ืองของกิเลสกับจิตนั้น เป็นเร่ืองแลเห็นได้ยากมาก เพราะ
เป็นนามธรรมทั้งหมด ต้องยอมเชื่อท่านผู้รู้ ที่ปฏิบัติ รู้แจ้งแล้วว่า มีกิเลสห้อมล้อมจิตใจอยู่จริง ก็ยังเป็นจิตใจของผู้ยัง
มิได้มีจิตใจของพระอรหันต์ที่ไกลกิเลสแล้วสิ้นเชิง แต่มีความแตกต่างกันได้ที่จิตบางดวง กิเลสห้อมล้อมเพียงบางเบา 
เพราะยังมีแรงแห่งปัญญาที่แรงกล้ากว่าแรงกิเลส คอยขจัดปัดเปุาให้หนีไปไกลได้ แต่บางดวงกิเลสห้อมล้อมหนาแน่น
ยิ่งขึ้นไปทุกที เพราะไม่มีแรงแห่งปัญญา ที่แรงกล้าพอจะมาพลิกดับกิเลสได้เลย (วิชัย เทียนถาวร, 2564) 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

76 

พระพุทธศาสนา ถือเป็นศาสนาแห่งปัญญาสูงสุด คือ เป็นศาสนาที่อบรมให้ไม่เป็น “ทาส” ของความมืด
มิดคือ “กิเลส” เป็นเครื่องมือท าลายความมืดมิดที่อยู่ด้วยกับทุกคนแล้ว แต่ต้องลับให้คม ให้กล้า ให้มีก าลัง ด้วย 
“ปัญญา” เสริมพลังด้วยเครื่องมือที่ส าคัญยิ่งคือ 

– เครื่องมือนั้นคือ “ความคิด” แต่คนเราต้องอบรม ฝึกหัดให้เป็นความคิดที่ดี ที่ถูก ที่ชอบ จึงจะปรากฏ
แสงแห่งปัญญาสว่างไสว ขับไล่กิเลสแห่งความมืดให้ห่างไกลได้ ตั้งแต่ชั่วครั้งชั่วคราวจนถึงตลอดไป ภายใต้จิตใจที่มี
ความ “เมตตา” 

“ปัญญา” คือ “สมบัติล้ าค่าที่ไม่มีสิ่งใดเสมอเหมือน” “ผู้มุ่งมั่นไกลจากความทุกข์ พึงควบคุมความคิดให้
ดี” อย่าปล่อยใจให้คิดปรงุแต่งไปจนลุ่มหลงในความสวยงาม มีราคะก็ให้คุมด้วยการท่องพุทโธ ธัมโม หรือสังโฆ ก็ได้ 

คิดถึงอิสระทั้งสามประเสริฐสุด คิดให้ได้ทันเวลาก่อนที่จะไปไขว่คว้าเอาของเหล่านั้นมาเป็นของตน แม้จะ
เป็นการได้มาอย่างถูกต้องทุกประการ แต่ก็จะเป็นการปล่อย “ความโลภ” ให้ครอบคลุมจิตของเราได้ไม่เท่าเสีย 

สรุปได้วา่ สมบัติล้ าค่าใดก็ไม่มีคา่เสมอใจที่บางเบาด้วยกิเลส คือความโลภ ความโกรธ ความหลง 
ผู้มีปัญญาหลายท่าน : เมื่อต้องเคยประสบเคราะห์กรรมจากกิเลส จะไม่รับอย่างเป็นโทษ แต่พยายาม “คิด” รับอย่าง
ถูกต้อง เช่น ให้ปลงว่าเป็น “กรรม” และปลงด้วยการ “คิด” ต่อไปให้เป็นความ “ยินดี” “เบิกบาน ว่ายังดีไม่หนักยิ่ง
กว่านี้” (วิชัย เทียนถาวร, 2564) 

“คิด” เช่นนี้ถูกต้อง เพราะ “คิดใด ๆ” ที่ท าให้เกิดความสุขแม้เพียงเล็กน้อย แม้เพียงชั่วคราวดังน้ าหยด
เดียวก็เพียงพอให้ใจ “เป็นสุขได้” ก็พอใจแล้ว ความคิดนั้นเป็นความคิดที่ถูกแท้ เป็น “ปัญญา” ระดับหนึ่ง ที่ถึงจะไม่
มากมาย แต่ก็เป็นสิ่งที่พึงถือว่าเป็น “ปัญญา” ที่อบรมเราให้เจริญต่อ ๆ ไปเป็นนิจเพื่อกาย ใจ ที่เป็น “สุข” “ปัญญา” 
คือ เครื่องมือทรงคุณค่ายิ่งในชีวิตที่อยู่พรั่งพร้อมด้วย “สติ” อยู่อย่างมี “สมาธิที่มีอยู่” อยู่ในกรอบแห่ง “ศีล 5” 
พระไตรปิฎกออนไลน์. (2564) กล่าวถึงศีล 5 ไว้ดังนี้ 

ในศีล 5 แต่ละข้อนั้น มีรายละเอียดหรือกฎเกณฑ์ที่ใช้ในการพิจารณาการกระท าแต่ละอยา่ง วา่ผิดศีล
หรือไม่ แตกต่างกันออกไปนะครับ ซึ่งหลักเกณฑ์โดยทั่วไปมีดังนี้คือ 

การผิดศีลข้อที่ 1 ปาณาติบาต (การฆ่าสัตว์) 
การผิดศีลข้อที่ 2 อทินนาทาน (การลักทรัพย์) 
การผิดศีลข้อที่ 3 กาเมสุมิจฉาจาร (การประพฤติผดิทางกาม) 
การผิดศีลข้อที่ 4 มุสาวาท (การพูดปด พูดเท็จ โกหก หลอกลวง) 
การผิดศีลข้อที่ 5 สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐาน (การเสพสุรา เมรัย และของมึนเมาทั้งหลายอันท าให้

ประมาท หรือขาดสติ) 
เพื่อความก้าวหน้าของชีวิตอย่างยั่งยืนจะต้องศึกษาให้รู้แจ้ง มีปัญญาเพื่อการพัฒนาชีวิตให้เข้าสู่สันติสุขได้

อย่างแท้จริง จะต้องศึกษาหลักธรรมให้กว้างขวาง และน ามาฝึกปฏิบัติจนเกิดความช านาญ สามารถด ารงชีวิตได้อย่าง
ถูกต้อง ด้วยความขยันหมั่นเพียร อดทน อดออม ประหยัด ซื่อสัตย์ และสิ่งที่ควรศึกษาให้รู้แจ้งเข้าใจตามเหตุปัจจัย
และน ามาปฏิบัติให้ได้อย่างแท้จริง คือ อริยสัจ 4 และน าชีวิตไปสู่เปูาหมายที่วางไว้ คือ มรรค 8 (วิกิพีเดีย, 2564) 

อริยสัจ หรือจตุราริยสัจ หรืออริยสัจ 4 เป็นหลักค าสอนหนึ่งของพระโคตมพุทธเจ้า แปลว่า ความจริงอัน
ประเสริฐ ความจริงของพระอริยบุคคล หรือความจริงที่ท าให้ผู้เข้าถึงกลายเป็นอริยะ มีอยู่สี่ประการ คือ 

1. ทุกข์ คือ สภาพที่ทนได้ยาก ภาวะที่ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ สภาพที่บีบคั้น ได้แก่ ชาติ (การเกิด) ชรา 
(การแก่ การเก่า) มรณะ (การตาย การสลายไป การสูญสิ้น) การประสบกับสิ่งอันไม่เป็นที่รัก การพลัดพรากจากสิ่งอัน
เป็นที่รัก การปรารถนาสิ่งใดแล้วไม่สมหวังในสิ่งนั้น กล่าวโดยย่อ ทุกข์ก็คืออุปาทานขันธ์ หรือขันธ์ 5 

2. สมุทัย คือ สาเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ ได้แก่ ตัณหา 3 คือ กามตัณหา-ความทะยานอยากในกาม ความ
อยากได้ทางกามารมณ์  ภวตัณหา-ความทะยานอยากในภพ ความอยากเป็นโน่นเป็นนี่ ความอยากที่ประกอบด้วย



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

77 

ภวทิฏฐิหรือสัสสตทิฏฐิ และ วิภวตัณหา-ความทะยานอยากในความปราศจากภพ ความอยากไม่เป็นโน่นเป็นนี่ ความ
อยากที่ประกอบด้วยวิภวทิฏฐิหรืออุจเฉททิฏฐิ 

3. นิโรธ คือ ความดับทุกข์ ได้แก่ ดับสาเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ กล่าวคือ ดับตัณหาทั้ง 3 ได้อย่างสิ้นเชิง 
4. มรรค คือ แนวปฏิบัติที่น าไปสู่หรือน าไปถึงความดับทุกข์ มีองค์ประกอบอยู่แปดประการ คือ 1. 

สัมมาทิฏฐิ-ความเห็นชอบ 2. สัมมาสังกัปปะ-ความด าริชอบ 3. สัมมาวาจา-เจรจาชอบ 4. สัมมากัมมันตะ-ท าการงาน
ชอบ 5. สัมมาอาชีวะ-เลี้ยงชีพชอบ 6. สัมมาวายามะ-พยายามชอบ 7. สัมมาสติ-ระลึกชอบ และ 8. สัมมาสมาธิ-ตั้งใจ
ชอบ ซึ่งรวมเรียกอีกชื่อหนึ่งได้ว่า "มัชฌิมาปฏิปทา" หรือทางสายกลาง 

มรรค 8 มีองค์ สรุปลงในไตรสิกขา ได้ดังนี้ 1. อธิสีลสิกขา ได้แก่ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และ
สัมมาอาชีวะ 2. อธิจิตสิกขา ได้แก่ สัมมาวายามะ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ และ 3. อธิปัญญาสิกขา ได้แก่ 
สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ 

1. สัมมาวาจา (วาจาที่ถูกต้อง) หมายถึง การเว้นจากการพูดเท็จ หยาบคาย ส่อเสียด และเพ้อเจ้อ 
2. สัมมากัมมันตะ (การปฏบิัติที่ถูกต้อง) หมายถึง เจตนาละเว้นจากการฆ่า การเอาของที่เจ้าของไม่ได้ให้ 

และการประพฤตผิิดในกาม 
3. สัมมาอาชวีะ (การหาเลี้ยงชีพทีถู่กต้อง) หมายถึง การเว้นจากมจิฉาชีพ 
4. สัมมาวายามะ (ความเพียรที่ถูกต้อง) หมายถึง สัมมัปปธาน 4 คือ ความพยายามปูองกันอกุศลทีย่ังไม่

เกิด ละอกุศลที่เกิดขึ้นแล้ว ท ากศุลที่ยังไม่เกิด และด ารงรักษากศุลที่เกิดขึ้นแล้ว 
5. สัมมาสติ (การมีสติที่ถูกต้อง) หมายถึง สตปิัฏฐาน 4 
6. สัมมาสมาธิ (การมีสมาธิที่ถูกต้อง) หมายถึง ฌาน 4 
7. สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นที่ถูกต้อง) หมายถึง ความรู้ในอริยสัจ 4 
8. สัมมาสังกปัปะ (ความคิดที่ถูกต้อง) หมายถึง ความคิดในการออกจากกาม ความไม่พยาบาท และการ

ไม่เบียดเบียน 
ในการด าเนินชีวิตที่ดีงาม มีคุณธรรมประจ าใจ และได้ฝึกหัดปฏิบัติพัฒนาตนจนมีความเจริญก้าวหน้า แต่

บางครั้งอาจเกิดความไม่พอใจไม่ได้ดั่งใจ ดังนั้นเราควรที่จะต้องมีการศึกษาถึง เหตุปัจจัยของธรรมชาติที่เกี่ยวข้องกับ
ความไม่พอใจ ความเป็นทุกข์จะต้องศึกษาท าความเข้าใจ ความเปลี่ยนแปลง ความไม่คงที่ ความไม่เที่ยง ความเสื่อม
ของร่างกายและจิตใจ ตลอดจนความไม่มีตัวตนก่อให้เกิดความเป็นทุกข์นั้น ควรจะต้องศึกษาถึงเหตุปัจจัยตามกฎของ
ไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ที่เชื่อมโยงถึง ขันธ์ 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ท าให้เกิด
ทุกข์กาย เกิดทุกขเวทนา สัญญาก็เป็นทุกข์ สังขารก็เป็นทุกข์ตลอดจนถึงเป็นวิญญาณก็เป็นทุกข์ ขันธ์ 5 มี
องค์ประกอบ วิกิพีเดีย. (2564). ดังนี้ 

ขันธ์ แปลว่า ตัว, หมู่, กอง, พวก, หมวด ในทางพุทธศาสนาหมายถึงส่วนหนึ่งๆ ของรูปกับนามที่แยก
ออกเป็น 5 กอง คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ซึ่งเรียกว่า ขันธ์ 5 หรือขันธ์ทั้ง 5 

1. รูป เป็นสภาพไม่รู้ รูปมีทัง้หมดมี 28 รูป มหาภูตรูป 4 มี ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ วาโยธาตุ เตโชธาตุ ที่
เหลือเป็น อุปาทยรูป 24 รูป 

2. เวทนา เปน็เวทนาเจตสิก เป็นความรู้สึก มี 5 ได้แก่ ทุกข์ สุข เกิดให้จิตรู้ได้ทางกาย โสมมนัส โทมนัส 
อุเบกขา เกิดให้จิตรู้ได้ทางใจ 

3. สัญญา เปน็สัญญาเจตสิก เป็นความจ าได้หมายรู้ ได้แก่ จ าสิ่งทีป่รากฏได้ทางตา รับและรูส้ึกนัน้ๆได้
ทางใจ 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

78 

4. สังขาร เป็นเจตสิก 50 ประเภท ปรุงแต่งจิตให้เป็นจิตหลากหลาย 
5. วิญญาณ เปน็จิตทั้งหมด เปน็สภาพรับรู้ ได้แก่ ระบบรับรู้สิ่งนัน้ ๆ ในปัจจุบนั ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 

ใจ 
ดังนั้นการศึกษากฎของไตรลักษณ์ที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับขันธ์ 5 ที่เป็นเหตุปัจจัยที่ท าให้เกิดความรู้สึกเป็น

ทุกข์หรือเป็นสุข จนเกิดความยึดหมั่นถือหม่ันในอุปทานที่เกิดขึ้นในขันธ์ทั้ง 5 ให้สามารถปล่อยวางอุปทานในใจลงให้
ได้ และสามารถน าพรหมวิหาร 4 มาใช้ในการด าเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องตามความเป็นจริง เหมาะสม ดีงาม โดยมี
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา ประจ าใจปฏิบัติได้อย่างถูกต้อง ตลอดจนรู้จักการใช้ชีวิตอย่างสันโดษในเรื่องของการใช้
ปัจจัย 4 คือ ให้รู้จักการประมาณในการจับจ่ายใช้สอย การบริโภค อุปโภคเหมาะสมกับสภาพที่เป็นอยู่  แต่จะต้องไม่
สันโดษในเร่ืองของความเพียร คือ ไม่ย่อท้อ ขยัน และท างานอย่างมีฉันทะ และใช้สติในการด าเนินชีวิตให้ถูกต้องโดย
ไม่ประมาท พยายามฝึกจิตให้เกิดความรู้ตัวพร้อมทุกขณะ จึงท าให้ชีวิตพัฒนาเข้าสู่เปูาหมายได้ จนเกิดความสุข เกิด
สันติสุขได้อย่างแท้จริง จึงเป็นประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิต สามารถด าเนินชีวิตด้วยปัญญา สอดคล้องกับธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม สามารถประกอบอาชีพได้อย่างเหมาะสม มั่นคง ดังนั้น ชีวิตจะสามารถด าเนิ นไปได้อย่างปกติสุข 
จะต้องพัฒนาปัญญาและรักษาคุณธรรมที่มีอยู่ในธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมในโลกนี้ให้มั่นคง จึงจะท าให้ชีวิตเข้าสู่
เปูาหมายสูงสุด คือ การมีสันติสุข 

สรุปได้ว่าหลักคุณธรรมส าหรับครู ผู้บริหารการศึกษา ครูอาจารย์ อยู่ในฐานะที่เป็นผู้น าและเป็นแบบอย่าง
ที่ดีของนักเรียน นักศึกษา การที่ศิษย์จะเคารพนับถือและมีความศรัทธาต่อครูอาจารย์ของตนนั้น ครูอาจารย์ต้องมี
คุณธรรมเป็นปัจจัยส าคัญ คุณธรรม 4 ประการ ประการแรก คือ การรักษาความสัจ ความจริงใจต่อตัวเอง ที่จะ
ประพฤติปฏิบัติแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์และเป็นธรรม ประการที่สอง คือ การรู้จักข่มใจตนเอง ให้ประพฤติปฏิบัติอยู่ใน
ความสัจ ความดี ประการที่สาม คือ การอดทน อดกลั้น และอดออม ที่จะไม่ประพฤติล่วงความสัจสุจริต ไม่ว่าจะด้วย
เหตุประการใด ประการที่สี่ คือ การรู้จักละวางความเชื่อ และรู้จักสละประโยชน์ส่วนน้อยของตนเพื่อประโยชน์ส่วน
ใหญ่ของบ้านเมือง คุณธรรมสี่ประการนี้ ถ้าแต่ละคนพยายามปลูกฝังและบ ารุงให้มีความเจริญงอกงามขึ้นโดยทั่วกัน
แล้ว และจะช่วยใช้ประเทศชาติบังเกิดความสุข ความร่มเย็น และมีโอกาสที่จะปรับปรุงพัฒนาให้มั่นคงก้าวหน้าต่อไป
ได้ดังความประสงค์ ครู อาจารย์เป็นคนไทยคนหนึ่งที่ควรถือปฏิบัติตามหลักคุณธรรมดังกล่าวเพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีแก่
ศิษย์ สถาบันวิชาชีพครูจะได้มีความเจริญก้าวหน้า สังคมและประเทศไทยจะได้มีความเจริญรุ่งเรืองตลอดไป นอกจาก
หลักธรรม 4 ประการดังกล่าวมาแล้ว ผู้บริหาร ครู อาจารย์และเจ้าหน้าที่ในสถาบันการศึกษา ยังต้องประพฤติและ
ปฏิบัติตามหัวข้อธรรมดังกล่าว เพื่อเป็นแบบอย่างที่ดีแก่ศิษย์ และนักเรียน อย่างครบถ้วนสมบูรณ์ การเรียนการสอนก็
จะต้องจัดตามความมุ่งหมายของรัฐ การศึกษาตามนัยแห่งแผนการศึกษาแห่งชาติ พุทธศักราช 2520 เป็น
กระบวนการต่อเนื่องกันตลอดชีวิต เพื่อมุ่งสร้างเสริมคุณภาพของพลเมืองให้สามารถด ารงชีวิตและท าประโยชน์แก่
สังคม โดยเน้นการศึกษาเองสร้างเสริมความอยู่รอดปลอดภัย ความมั่นคงและความผาสุกร่วมกันในสังคมไทยเป็น
ประการส าคัญ จึงได้ก าหนดความมุ่งหมายของการศึกษาไว้ 9 ข้อ ความมุ่งหมายของการศึกษา 9 ข้อ เน้นเรื่อง
คุณธรรม จริยธรรม และคุณลักษณะที่ดีงามของบุคคล เพื่อสร้างเสริมคุณภาพของพลเมือง ซึ่งอาจสรุปเป็น 
คุณลักษณะของคนไทยที่มีความจ าเป็นจะต้องปลูกฝังให้ถึงพร้อมในสถานการณ์ปัจจุบัน ดังนี้ คุณลักษณะของครูที่ดี 
10 ประการ (ครูบ้านนอก, 2564) 

1. ความมีระเบียบวินัย หมายถึง ความประพฤติ ทั้งทางกายและวาจาและใจ ที่แสดงถึงความเคารพใน
กฎหมาย ระเบียบประเพณีของสังคม และความประพฤติที่สอดคล้องกับอุดมคติหรือความหวังของตนเอง โดยให้ยึด
ส่วนรวมส าคัญกว่าส่วนตัว  



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

79 

2. ความซื่อสัตย์สุจริตและความยุติธรรม หมายถึง การประพฤติที่ไม่ท าให้ผู้อื่นเดือดร้อน ไม่เอาเปรียบ 
หรือคดโกงผู้อื่นหรือส่วนรวม ให้ยึดถือหลักเหตุผล ระเบียบแบบแผนและกฎหมายของสังคมเป็นเกณฑ์  

3. ความขยัน ประหยัด และยึดมั่นในสัมมาอาชีพ หมายถึง ความประพฤติที่ไม่ท าให้เสียเวลาชีวิตและ
ปฏิบัติกิจอันควรกระท าให้เกิดประโยชน์แก่ตนและสังคม  

4. ความส านึกในหน้าที่และการงานต่าง ๆ รวมไปถึงความรับผิดชอบต่อสังคมและประเทศชาติ หมายถึง 
ความประพฤติที่ไม่เอารัดเอาเปรียบสังคมและไม่ก่อความเสียหายให้เกิดขึ้นแก่สังคม  

5. ความเป็นผู้มีความคิดริเริ่ม วิจารณ์และตัดสินอย่างมีเหตุผล หมายถึง ความประพฤติในลักษณะ
สร้างสรรค์และปรับปรุงมีเหตุมีผลในการท าหน้าที่การงาน  

6. ความกระตือรือร้นในการปกครองในระบอบประชาธิปไตย มีความรักและเทิดทูน ชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์ หมายถึง ความประพฤติที่สนับสนุนและให้ความร่วมมือ ในการอยู่ร่วมกันโดยยึดผลประโยชน์ของ
สังคมให้มากที่สุด  

7. ความเป็นผู้มีพลานามัยที่สมบูรณ์ทั้ งทางร่างกายและจิตใจ หมายถึง ความมั่นคงและจิตใจ รู้จัก
บ ารุงรักษากายและจิตใจให้สมบูรณ์ มีอารมณ์แจ่มใสมีธรรมะอยู่ในจิตใจอย่างมั่นคง  

8. ความสามารถในการพึ่งพาตนเองและมีอุดมคติเป็นที่พึ่ง ไม่ไว้วานหรือขอความช่วยเหลือจากผู้อื่นโดยไม่
จ าเป็น  

9. ความภาคภูมิและการรู้จักท านุบ ารุงศิลปะ วัฒนธรรม และทรัพยากรของชาติ หมายถึง ความประพฤติที่
แสดงออกซึ่งศิลปะและวัฒนธรรมแบบไทย ๆ มีความรักและหวงแหนวัฒนธรรมของตนเองและทรัพยากรของชาติ  

 10. ความเสียสละ และเมตตาอารี กตัญญูกตเวที กล้าหาญ และความสามัคคีกัน หมายถึง ความประพฤติ
ที่แสดงออกถึงความแบ่งปัน เก้ือกูลผู้อื่น ในเร่ืองของเวลาก าลังกายและก าลังทรัพย์ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร อัล-ฮิกมะฮฺ มหาวิทยาลัยฟาฏอนี                                                   ปีที่ 11 ฉบับที่ 22 กรกฎาคม-ธันวาคม 2564  
Al-Hikmah Journal FTU.                                       Vol. 11 No. 22 July – December 2021    

 

80 

เอกสารอ้างอิง 
 
ครูบ้านนอก. (2564). หลักคุณธรรมส าหรับครู. สืบค้นจาก :  https://www.kroobannok.com/2601  สืบค้นเมื่อ 

1 กุมภาพันธ์ 2564 
พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (2542). คุณธรรมและจริยธรรม. กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน 
พระไตรปิฎกออนไลน์. (2564). ศีล 5. สืบค้นจาก :  

https://tripitaka-online.blogspot.com/2016/06/sl003.html สืบค้นเมื่อ 1 กุมภาพันธ์ 2564   
วิกิพีเดีย. (2564). อริยสัจ 4. สืบค้นจาก : 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%A2%E0%B8%
AA%E0%B8%B1%E0%B8%88_4 สืบค้นเมื่อ 1 กุมภาพันธ์ 2564 

วิกิพีเดีย. (2564). ขันธ์ 5. สืบค้นจาก : 
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%82%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B9%
8C สืบค้นเมื่อ 1 กุมภาพันธ์ 2564 ระเบียบสานักนายกรัฐมนตรีว่าด้วยการส่งเสริมคุณธรรมแห่งชาติพ.ศ. 
2550 ประกาศเมื่อ วันที่ 13 กรกฎาคม พ.ศ. 2520 (ประกาศในราชกิจจานุเบกษา เม่ือวันที่ 25 กรกฎาคม 
2550) 

วิชัย เทียนถาวร. (2564). ปัญญา. สืบค้นจาก : https://www.matichon.co.th/columnists/news_72460 สืบค้น
เมื่อ 1 กุมภาพันธ์ 2564 

สังเวียน ประเดิมดี. (2543). คุณธรรมในการด าเนินชีวิต. ว.วิทยาศาสตร์คชสาส์น ปีที่ 22 ฉบับที่ 1 (ก.พ. 2543) : 
42-47. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช ( เจริญ สุวฑฺฒโน). (2539) ราชธรรมกับการพัฒนาสังคม .

กรุงเทพมหานคร. : โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
ส านักเลขาธิการคุรุสภา. (2549). คุรุสดุดี ผู้ปฏิบัติตามจรรยาบรรณของวิชาชีพ ประจ าปี 2549.กรุงเทพมหานคร : 

คุรุสภาลาดพร้าว. 
ส านักงานปูองกันและปราบปรามการทุจริตและประพฤติมิชอบในวงราชการ. (2541). รายงานผลการปฏิบัติงาน

ประจ าปี 2541. กรุงเทพมหานคร. 


