
รบัต้นฉบบั 8 กุมภาพันธ์ 2562 แก้ไขตามผูท้รงคุณวุฒ ิ25 มนีาคม 2562 รบัลงตีพิมพ์ 27 มนีาคม 2562

การแก้ ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม

ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี

Solving the Problems of Capitalism with the Principles 

of Meritorious Action and Kam Phokhi

พระครูโสภณชยาภิวัฒน์1 และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ2

Phrakru Sophonchayapiwat1 and Phramaha Mith Thitapunyo2

1,2 สาขาวิชาพระพุทธศาสนา
1,2 Program in Buddhist Studies

1,2 คณะพุทธศาสตร์
1,2 Faculty of Buddhism

1,2 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น
1,2 Mahachulalongkornrajavidyalaya University Khon-Kaen Campus

บทคัดย่อ
บทความน้ีมีวัตถุประสงค์คือ ต้องการนำ�เสนอแนวทางการแก้ปัญหาระบบ

เศรษฐกิจแบบทนุนิยมตามหลกัของพุทธศาสนาเถรวาท โดยศกึษาวิเคราะหจ์ากเอกสาร
ชั้นต้นและเอกสารชั้นรอง ซึ่งในบทความน้ีนำ�เสนอปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบ
ทุนนิยมประกอบด้วย 1) ระบบทุนนิยมทำ�ให้เกิดการกระจายปัจจัยการผลิตอย่างไม ่
เทา่เทียมกนัซึง่ผดิไปจากธรรมชาตขิองมนษุย์ 2) ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมทำ�ใหเ้กิด
การขูดรีดเงินตราจากชนชั้นกรรมาชีพ และ 3) ระบบทุนนิยมทำ�ให้เกิดการขูดรีดความ
เป็นมนุษย์จากแรงงานของกรรมกร จากปัญหาเหล่านี้ผู้บทความได้เสนอแนวทางการ
แก้ไขปัญหาด้วยหลักธรรมทางพุทธศาสนา 2 ประการ กล่าวคือ การเสนอให้ใช้หลัก
บญุกิรยิาวตัถุวา่ดว้ยทานในการกระจายผลผลติออกไปสูผู้่อืน่ และหลักกามโภคีในการ
แก้ไขปัญหาการขูดรีดเงินตรา และการกดข่ีขูดรีดความเป็นมนุษย์ นอกจากน้ีบทความน้ี 
ยังเสนอวา่หลกัธรรมทางพุทธศาสนามคีวามสำ�คญัตอ่การจดัการความเปน็อยู่ของสงัคม
บนฐานของระบบเศรษฐกิจได้เป็นอย่างดี

คำ�สำ�คัญ: ทุนนิยม, ระบบเศรษฐกิจ, พุทธศาสนาเถรวาท, หลักธรรมทางพุทธศาสนา



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562194

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

Abstract

The objective of the study was to provide solutions to the capitalist 

economic system according to the principles of Theravada Buddhism. It 

was analyzed using the primary sources and secondary sources. This study  

presented the issue of the capitalist economic system as follows 1) The cap-

italist system unequally distribute capital goods which were abnormal of the  

human actually doing ; 2) the capitalist system racked over proletarians and,  

3) The capitalist system racked over the humanity of labor. Therefore, the  

author brings solutions as the principles of Buddhism which were the principle of  

meritorious action dealing with equal charity and the principle of enjoying of 

senses to solve the rack problem in human dignity. In addition, the study proved 

that the principle of Buddhism is significant related to social living management 

based on the economic system as well.

Keywords: Capitalism, Economic System, Theravada Buddhism, the Principle 

of Buddhism



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 195

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

บทนำ�

ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมเกิดขึ้นอย่างแพร่หลายในยุโรปเมื่อมีการ

เปลี่ยนแปลงจากสังคมศักดินาไปสู่สังคมแบบทุนนิยมอันถือว่าทุนและเงินเป็นปัจจัย

สำ�คญั ในการเปลีย่นแปลงไปสูท่นุนิยมนัน้ ไพร ่ทาส ตา่งก็ถูกปลดปลอ่ยใหไ้ดร้บัอสิระ 

แต่ก็ไม่ได้รับปัจจัยการผลิตที่จะมาสร้างผลผลิตในการยังชีพของตนเอง ดังน้ันการ 

ถูกปลดปล่อยให้ชนชั้นไพร่ และทาสได้รับอิสระจากสังคมก่อนหน้าจึงไม่ใช่เหตุผล

สำ�คัญที่จะปลดแอกแห่งความทุกข์ยากนี้ไปได้ แต่สิ่งหน่ึงท่ีชี้ให้เห็นคือเหล่าขุนนาง

ตา่งก็ไดร้บักรรมสทิธ์ิในปจัจัยการผลติท่ีตนไดเ้ก็บไว้ในขณะทีอ่าศยัอยู่ในสงัคมศกัดินา  

ส่วนไพร่และทาสก็เพียงแค่ได้รับอิสระแต่ก็ไม่ได้รับปัจจัยการผลิตใด ๆ ที่พอจะตั้งตัว 

ขึน้ได ้ดงัน้ันเมือ่เขา้สูส่งัคมทุนนยิมสิง่ทีป่รากฏให้เหน็ไดช้ดัก็คอืการกดขีขู่ดรดีทางชนชัน้  

ซึง่การกดขีข่ดูรดีท่ีว่าน้ีไมใ่ชก่ารกดขีข่ดูรดีเฉพาะปจัจยัการผลติเทา่นัน้ แตม่นัยังเปน็การ

ชีใ้หเ้หน็ถึงการกดขีขู่ดรดีความเปน็มนุษย์ดว้ย (ชลลดา นาคใหญ,่ 2557) และในสงัคม

ทนุนิยมก็แสดงใหเ้หน็ว่าชนชัน้ทีถู่กขดูรดีคอืชนชัน้กรรมาชพีซึง่ก็คือทาสในสังคมศักดินา

ก่อนหนา้และชนชัน้ท่ีเปน็ผูข้ดูรดีคอืชนชัน้นายทุนซึง่ก็คอืเหลา่ขนุนางของระบบศกัดนิา

นั่นเอง และนี่ก็คือต้นกำ�เนิดของความไม่เท่าเทียมที่นำ�มาสู่ปัญหาของระบบทุนนิยม

ปญัหาของระบบทนุนิยมทีช่ดัเจนท่ีสดุเกิดขึน้เมือ่มกีารปฏิวัตวิิทยาศาสตรแ์ละ

การปฏวัิตอิตุสาหกรรม กลา่วคอืในระบบทนุนยิมระยะแรกน้ันสิง่ทีส่ำ�คญัท่ีสดุคอืปจัจยั

การผลิตท่ีจะนำ�ไปสู่การผลิตสินค้าที่ได้กำ�ไรจำ�นวนมาก ซึ่งปัจจัยการผลิตก็ประกอบ 

ไปด้วย ที่ดิน ทุน แรงงาน และผู้ประกอบการ และในระบบทุนนิยมปัจจัยการผลิต 

ที่สำ�คัญท่ีสุดคือ “แรงงาน” เพราะว่าอีก 3 ปัจจัยอื่นเป็นปัจจัยท่ีไม่อาจลดคุณค่า 

เชิงราคาลงไปได้แต่สิ่งท่ีจะลดลงได้คือ “ค่าจ้างแรงงาน” การลดค่าจ้างแรงงานน้ัน 

เป็นเรื่องที่กระทำ�ได้ง่ายเพราะแรงงานไม่มีสิทธิ์ต่อรองกับนายทุนว่าตนจะได้รับค่าจ้าง

มากหรือน้อยเพราะกรรมสิทธิ์ของค่าจ้างย่อมขึ้นอยู่กับนายทุนอยู่แล้ว ดังคำ�กล่าวของ 

จี. เอ. โคเฮน (G. A. Cohen) ได้กล่าวเอาไว้ว่า “ชนชั้นกรรมาชีพต้องขายกำ�ลังแรงงาน

ของตนเพื่อให้ได้มาแค่พอปะทังชีวิต” (G. A. Cohen, 1978: 72) เมื่อชนชั้นกรรมาชีพ

ต้องขายแรงงานของตนให้กับชนชั้นผู้ปกครองที่ถือครองปัจจัยการผลิตอยู่จำ�นวนมาก

นั้นก็ทำ�ให้เกิดมูลค่าส่วนเกินขึ้นในระบบของการจ้างงาน และชนชั้นผู้นายทุนก็จะเป็น



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562196

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

ผูส้ะสมสว่นเกนินีไ้วต้อ่ไปเรือ่ย ๆ  ในขณะทีช่นชัน้กรรมาชพีกลบัยากจนและไมส่ามารถ

สร้างตัวเองขึ้นมาเป็นชนชั้นผู้ปกครองหรือเป็นชนชั้นนายทุนท่ีมีอำ�นาจถือครองปัจจัย

การผลิตได้ (Laycock, H., 1991: 121-131) จะเห็นได้ว่าการท่ีนายทุนจะมีความ

มั่งคั่งได้จากผลผลิตนั้นเขาต้องพยายามสะสมมูลค่าส่วนเกินให้ได้ ซึ่งมูลค่าส่วนเกินนี ้

เกดิจากการทีน่ายทุนลงทุนหรอืจา้งคา่จา้งกรรมกรในราคาท่ีต่ำ� แต่ขายสนิค้าทีก่รรมกร

นั้นผลิตให้มากกว่าราคาค่าจ้างค่อนข้างสูง ดังนั้นสิ่งที่ถูกลดทอนคุณค่าก็คือ “แรงงาน

ของกรรมกร” เราจึงเห็นได้ว่าแรงงานเป็นปัจจัยสำ�คัญของระบบทุนนิยม เมื่อแรงงาน 

เป็นส่วนสำ�คัญของระบบทุนนิยมและในขณะเดียวกันเจ้าของแรงงานก็ไม่มีสิทธ์ิ 

ตอ่รองกับคา่จา้งใด ๆ  ผลทีต่ามมาคอืเมือ่มกีารปฏิวัตอิตุสาหกรรมโดยนำ�เอาเทคโนโลยี

และความสะดวกสบายเข้ามาใช้ในกระบวนการผลิตนายทุนก็ไม่ต้องจำ�เป็นท่ีจะ

อาศัยแรงงานคนต่อไป แต่ทว่าในขณะเดียวกันแรงงานน้ันก็ยังต้องหาปัจจัยยังชีพเขา 

จึงจำ�เป็นท่ีจะต้องถูกลดทอนคุณค่าลงเรื่อย ๆ แม้ค่าจ้างจากนายทุนจะถูกลงเพราะมี

เครือ่งมอืทีท่นัสมยัมาทดแทนแรงงานก็ตาม เขาก็ยังยอมรบักับค่าจา้งท่ีมเีพียงเล็กน้อย

เหล่าน้ัน และถ้าย่ิงความก้าวหน้าของเทคโนโลยีอุตสาหกรรมก้าวหน้าไปมากเท่าใด 

การกดขี่ขูดรดีและลดทอนคณุคา่ของแรงงานกจ็ะถูกลดทอนคณุค่าลงมากด้วยเช่นกนั

เราจะเห็นว่าปัญหาในระบบทุนนิยมคือความโลภท่ีไม่รู้จักพอของนายทุน  

ซึ่งสะสมมูลค่าส่วนเกินน้ีข้ึนไปเร่ือย ๆ ในท่ีน้ีปัญหาท่ีเราจะพิจารณาก็คือ 1) ต้นเหตุ

ของการนำ�ไปสู่ปัญหาในระบบทุนนิยม เพ่ือชี้ให้เห็นว่าอะไรคือพ้ืนฐานท่ีสำ�คัญท่ีสุด 

ของปัญหานี้และการแก้ไขปัญหานี้หากมองผ่านมุมมองของพุทธศาสนาเถรวาท

เราสามารถท่ีจะแก้ไขปัญหาน้ีได้อย่างไร และ 2) ปัญหาภายในระบบทุนนิยมและ

ปรากฏการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นภายในระบบทุนนิยม เช่น การใช้เทคโนโลยีอุตสาหกรรม

มากเกินไป การเน้นวัตถุนิยมและบริโภคนิยม ซึ่งก็จะมองวิธีการแก้ปัญหาผ่านแนวคิด

ของพุทธศาสนาเช่นกัน ในบทความน้ีจึงจะเริ่มต้นอภิปรายและชี้ให้เห็นถึงท่ีมาของ

ปัญหาในระบบทุนนิยมและระบบทุนนิยมในโลกสมัยใหม่ และหลังจากน้ันก็จะนำ�

เสนอแนวคดิสำ�หรบัการแก้ปญัหาทนุนยิมตามทศันะของพุทธศาสนาเถรวาท ซึง่ผูเ้ขยีน 

จะได้นำ�เสนอและลำ�ดับเนื้อหาของบทความเพ่ือชี้ให้เห็นความสำ�คัญของพุทธศาสนา

กับการแก้ปัญหาทุนนิยมดังนี้



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 197

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

ความสำ�คัญของปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม

ลักษณะทั่วไปของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม

ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมคือระบบเศรษฐกิจท่ีมุ่งถือเอาทุน (เงินตรา) เป็น

หลักในการดำ�เนินการทางเศรษฐกิจ และยังเป็นระบบท่ีสร้างชนชั้นทางสังคมให้เกิด

ขึ้นนั่นหมายความว่าปัญหาดังกล่าวนี้นำ�ไปสู่ความไม่เสมอภาคกันในสังคม ในแง่ของ

การนำ�เสนอปัญหาเก่ียวกับมโนทัศน์เร่ืองความเสมอภาคนั้นมีนักปรัชญาคนสำ�คัญ ๆ  

ทีเ่สนอเอาไว้และมอีทิธิพลตอ่การเปลีย่นแปลงสงัคมไปสูค่วามเสมอภาคและเทา่เทยีม

กัน ตลอดจนเป็นอุดมการณ์ทางการเมืองสำ�หรับหลายประเทศท่ีนำ�ไปปฏิบัติในการ

ปกครอง ซึ่งปัญหานี้ดูเหมือน คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) จะเป็นผู้ที่สนใจความเสมอ

ภาคอีกคนหนึ่งในการวิพากษ์ระบบทุนนิยมและความไม่เสมอภาคในระบบน้ี ในการ

ศกึษาความคดิของคารล์ มารก์ซน้ั์น ซึง่เมือ่ทำ�การวิเคราะห์ความคิดย้อนข้ึนไปเปน็ลำ�ดับ 

ก็จะพบว่า เค้าโครงความคิดของมาร์กซ์วางอยู่บนบรรทัดฐานของความเสมอภาค  

แต่ถึงจะเป็นเช่นนั้นด้วยวิธีการอธิบายของมาร์กซ์ เขาไม่ได้ต้ังต้นด้วยการกล่าวว่า 

ความเสมอภาคเป็นบรรทัดฐานของเขาอย่างไร แต่เขานำ�เสนอโดยการชี้ให้เห็น

ด้วยสภาพความเป็นจริงของสังคมร่วมสมัยภายใต้ระบบทุนนิยมว่าได้ส่งผลกระทบ 

อันรุนแรงต่อวิถีการมีชีวิตของมนุษย์ที่มีความสัมพันธ์โดยธรรมชาติที่ซึ่งพวกเขามี

ต่อโลกได้ถูกทำ�ลายไปอย่างไร มาร์กซ์ วิพากษ์ปัญหาท่ีเกิดข้ึนภายในระบบทุนนิยม  

ด้วยการชี้ให้เห็นว่ามีปัญหาความไม่เสมอภาคเกิดข้ึนภายในความสัมพันธ์ทางการ

ผลิตโดยแสดงออกผ่านมโนทัศน์ที่สำ�คัญคือ การเกิดกระบวนการกดขี่ขูดรีดและมูลค่า 

ส่วนเกิน (ชลลดา นาคใหญ่, 2558: 82-83)

คาร์ล มาร์กซ์ (Karl Marx) แสดงให้เห็นว่าผู้มีบทบาทส�ำคัญในการผลิตก็คือ 

“นายทุน” กับ “กรรมกร” และสิ่งที่ก่อให้เกิดมูลค่าก็คือแรงงานของกรรมกรเป็นส�ำคัญ 

มาร์กซ์มีความกังวลเป็นพิเศษกับเก่ียวกับความสัมพันธ์ระหว่างคนงานกับแรงงาน 

ของพวกเขาเอง (Calhoun, Craig J, 2002: 22) เพราะเห็นว่าในสังคมนายทุนนอกจาก

กรรมกรจะถูกกดขี่จากนายทุนแล้ว ฐานะของกรรมกรก็ยังตกต�่ำลงมาอีกด้วย นั่นก็คือ

กรรมกรจะต้องขายแรงงานเพื่อให้ได้มาซึ่ง “ค่าจ้าง” ที่ “น้อยกว่ามูลค่าของแรงงาน” ที่

ใช้ใน “การผลิต” ซึ่งเท่ากับเป็นการเปิดโอกาสให้นายทุนได้แสวงหาก�ำไรจากสินค้าที่



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562198

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

ผลิตขึ้นโดยมีต้นทุนในการผลิตท่ีต�่ำ แต่มีมูลค่าข้ึนมาเพราะแรงงานของกรรมกร  

ในสภาวการณ์เช่นนีย้ิง่การผลติในระบบนายทุนพัฒนามากขึน้เท่าใด สิง่ทีก่รรมกรผลติ

ขึ้นก็จะสร้างความมั่นคงให้กับนายทุนมากขึ้นเท่าน้ัน ในขณะเดียวกันกรรมกร 

ผู้ขายแรงงานกลบัยากจนลงเรือ่ย ๆ  จนกระท่ังในท่ีสดุกรรมกรก็จะถูกลดฐานะลงไปเป็น

เพียงแค่สิง่ผลติอย่างหนึง่ และเป็นสิง่ผลติทีม่มีลูค่าต�ำ่ทีสุ่ดด้วย (เด่นพงษ์ แสนค�ำ และ 

อคัรยา สงัขจนัทร์, 2562) ทัง้นีก็้เพราะว่านายทนุเองสามารถขดูรดีแรงงานจากกรรมกร 

โดยช�ำระค่าตอบแทนในอัตราที่ต�่ำที่สุดเท่าที่กรรมกรจะสามารถคงชีพอยู่ได้ ดังน้ัน 

ในขณะที่มูลค่าของสิ่งผลิตได้เพ่ิมข้ึนอย่างทวีคูณ มูลค่าของมนุษย์ก็ลดลงเป็นเงา 

ตามไปด้วย (สุรีย์ สุวรรณปรีชา, 2520: 69) 

นอกจากนี้ค�ำอธิบายของมาร์กซ์ยังปรากฏผ่านค�ำอธิบายของ เฮอร์นัน เดอ  

โซโต (Hernando de Soto) ซ่ึงเป็นนักเศรษฐศาสตร์ร่วมสมัยท่ีอ้างว่าลักษณะส�ำคัญ

ของระบบทุนนิยมคือการปกป้องสถานะของสิทธิในทรัพย์สินในระบบทรัพย์สิน 

ส่วนตัวอย่างเป็นทางการซึ่งมีการบันทึกการเป็นเจ้าของและการท�ำธุรกรรมไว้ 

อย่างชดัเจน ตามแนวคดิของโซโต นีเ่ป็นกระบวนการทีท่รพัย์สนิทางกายภาพได้รบัการ

แปลงให้เป็นทุนซึ่งจะน�ำไปใช้ในรูปแบบอื่น ๆ อีกมากมายและมีประสิทธิภาพมากขึ้น 

ในระบบตลาด (Crafts, Nicholas FR, 1978: 172) เมื่อการผลิตสินค้าในระบบทุนนิยม

มคีวามต้องการผลติเพ่ือขายในตลาด สิง่ท่ีตามมากค็อืความต้องการก�ำไร ซึง่ก�ำไรน้ีเอง

เกิดมาจากการขูดรีดแรงงานของชนชั้นกรรมาชีพท่ีต้องขายพลังแรงงานในราคาท่ีต�่ำ 

ให้กับนายทุน ในความหมายของมาร์กซ์ก็คือแรงงานเป็นปัจจัยการผลิตท่ีถูกลดทอน

คุณค่าด้วยราคาซื้อในตลาดแรงงานที่ต�่ำ ในขณะท่ีผลผลิตท่ีได้จากแรงงานถูกขายไป

ในราคาทีส่งู โดยผลต่างนีม้าร์กซ์เรยีกว่ามลูค่าส่วนเกิน และย่ิงแรงงานผลติมากเท่าใด

การกดขี่ขูดรีดก็จะเพิ่มขึ้นมากเท่านั้น 

จึงเห็นได้ว่าระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมเป็นตัวกลางความสัมพันธ์ทางสังคม 

ในการผลิต (เช่นในหมู่คนงานหรือระหว่างแรงงานกับนายทุน) ผ่านสินค้าโภคภัณฑ์ 

รวมถึงแรงงานท่ีซือ้และขายในตลาด (Calhoun, Craig J, 2002: 22) นอกจากเรือ่งของ

แรงงานของกรรมกรแล้ว มาร์กซ์ยังอธิบายต่อไปว่านายทุนมีทางเลือก 2 อย่าง 

ในการท�ำงานคือ อย่างแรกนายทุนจะเลือกใช้แรงงานกรรมกร และอย่างท่ีสองคือ 



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 199

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

การใช้เครือ่งจกัร แต่ส�ำหรบักรรมกรแล้วย่อมไม่มทีางเลอืก เพราะเขาต้องพ่ึงนายทุนใน

การขายแรงงานของตนเองอยู ่แล้วเพ่ือการยังชีพ แต่ในสังคมท่ีอุตสาหกรรม 

มคีวามก้าวหน้า จะท�ำให้เทคโนโลยีของเครือ่งจกัรก็จะพัฒนาไปด้วย แน่นอนว่านายทุน 

จะต้องเลือกเครื่องจักรเพราะสามารถลดต้นทุนในการจ้างงานได้ และย่ิงเครื่องจักร 

มีอิทธิพลต่อการผลิตของนายทุนมากขึ้นเท่าใด ฐานะของกรรมกรก็จะตกต�่ำลงไปมาก

เท่าน้ัน กรรมกรจึงตกเป็นทาสของนายทุนและเคร่ืองจักรมากข้ึนเท่าน้ัน (เด่นพงษ์  

แสนค�ำ, 2018) ลักษณะของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมจึงเป็นระบบเศรษฐกิจ 

ที่ให้ความส�ำคัญกับทรัพย์สินส่วนตัวนั่นก็คือ เงินทุน แต่ทรัพย์สินส่วนตัวนี้ดูเหมือนจะ 

ขัดแย้งกับค�ำอธิบายของทุนนิยมท่ีว่าใครผลิตเท่าใดก็ได้เท่าน้ัน แต่ตรงกันข้าม 

การใช้แรงงานของชนชั้นกรรมาชีพที่ผลิตไปอย่างมากเขากลับไม่ได้รับความเป็นธรรม 

ในค่าตอบแทนทีผ่ลติได้ นอกจากนีก้ารผลติในระบบทุนนยิมเป็นไปเพ่ือตลาดและก�ำไร

ซึง่ชีน้�ำให้เจ้าของทนุมุง่ไปหาก�ำไรผ่านการลดทอนคณุค่าของปัจจยัการผลติโดยเฉพาะ

แรงงานเป็นอย่างมาก ลกัษณะเช่นนีข้องระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมจงึน�ำไปสูปั่ญหา

ที่ตามมาอย่างมากมาย

ปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม

ค�ำว่าปัญหาในที่นี้ผู้เขียนนิยามเอาไว้ว่าเป็นปัญหาในระดับพ้ืนฐาน ที่ต้อง

ท�ำการวิเคราะห์ผ่านสิ่งที่ปรากฏให้เห็นในเชิงประจักษ์แล้วน�ำไปสู่ปัญหาทีเ่ป็นพืน้ฐาน

จริง ๆ ในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมสิ่งท่ีเป็นปัญหาเชิงปรากฏการณ์ก็คือความไม่ 

เท่าเทียมกันทางสังคม อันเกิดจากการเก็บสะสมมูลค่าส่วนเกินที่ได้จากการผลิต 

ของระบบตลาด แต่เมือ่ท�ำการวิเคราะห์ให้ลกึลงไปมากกว่านัน้เราก็จะพบว่าปัญหาของ

ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมคือปัญหาเชิงมนุษยธรรมท่ีว่าด้วยการกดขี่ขูดรีดเงินตรา

และการกดข่ีขูดรีดความเป็นมนุษย์โดยเฉพาะชนชั้นกรรมาชีพ เดิมทีเดียวน้ัน 

การแลกเปลี่ยนสินค้าในสังคมเป็นการแลกเปลี่ยนอย่างเท่าเทียมกันแต่รูปแบบน้ี 

มีปัญหาเมื่อระบบเศรษฐกิจก้าวเข้าสู่ทุนนิยม รูปแบบของการแลกเปลี่ยนในระบบทุน

คือการซื้อเพ่ือขาย จุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดของการหมุนเวียนจะกลายเป็นเงินตรา 

ในรูปแบบของ M---C---M1 ใจความส�ำคัญท่ีมาร์กซ์ชี้ให้เห็นปัญหาของระบบทุนนิยม 

1C = Commodity (สิ้นค้าที่ซื้อขาย), M = Money (เงินตรา)



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562200

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

ก็คือการหมุนเวียนในรูปแบบ M---C---M นั้นมีความชัดเจนมากข้ึนเมื่อตัวกลาง 

ของระบบหมุนเวียนเป็นสินค้าที่เรียกว่า “พลังแรงงาน” ซึ่งเป็นการที่แรงงานขายพลัง

แรงงานของตนเองให้ตลาดทุน สินค้าชนิดนี้แตกต่างจากสินค้าชนิดอื่นกล่าวคือ สินค้า

ที่เป็นพลังแรงงานนี้สามารถสร้างมูลค่าใหม่ของตนเองข้ึนมาได้ มูลค่าความแตกต่าง 

ที่เกิดขึ้นนี้มาร์กซ์เรียกว่า “มูลค่าส่วนเกิน” ที่เจ้าของทุนได้ใช้ประโยชน์ในการน�ำไป 

ขยายทุนดั้งเดิมของตนเองให้มีมูลค่ามากขึ้น (Marx, Karl, 1971: 190 – 191) กลาย

เป็นระบบหมุนเวียนของทุนรูปแบบใหม่คือ M---C---M/ (ชลลดา นาคใหญ่, 2558: 96)  

กล่าวได้ว่าในตอนแรกจุดเริ่มต้นคือเงินซึ่งน�ำไปสู่จุดสิ้นสุดคือเงินท่ีเพ่ิมข้ึนหรือเรียกว่า

ก�ำไร ทว่าใจความส�ำคัญอยู่ในระหว่างทางการเปลี่ยนจากเงินไปเป็นก�ำไร เพราะใน

ระหว่างทางดังกล่าวเกิดกระบวนการผลิตและขูดรีดพลังแรงงานของกรรมกรเกิดข้ึน  

ซึ่งนี่เองเป็นกระบวนการที่บ่งชี้ว่าเกิดการขูดรีดพลังแรงงานของมนุษย์

จากกระบวนการหมนุเวียนเงนิในระบบทนุนิยม M/ เกิดขึน้จาก M + ∆M ซึง่ ∆M 

ในที่นี้เกิดจาก M หรือก็คือทุนที่เจ้าของทุนน�ำเข้าไปเป็นล�ำดับแรกบวกกับ ∆M ซึ่งเป็น

มูลค่าที่เกิดขึ้นมาใหม่ (Marx, Karl, 1971: 151) อันเป็นสิ่งที่มาร์กซ์เรียกว่ามูลค่า 

ส่วนเกินที่เป็นลักษณะพิเศษของทุนท่ีเกิดจากการซื้อขายพลังแรงงานซึ่งท�ำให้เกิด 

ส่วนต่างของมูลค่าดังกล่าว ดังนั้นการแปลรูปจากทุน M ผ่านสินค้าในตลาดทุนซึ่งก็คือ

แรงงาน C ไปสู่ทุนที่มีมากกว่าเดิมคือ M/ ซึ่งน�ำไปสู่กระบวนการที่ชนชั้นปกครองที่เป็น

เจ้าของทุนสามารถเก็บเอาส่วนเกิน ∆M ไว้ครอบครอง กระบวนการท่ีเจ้าของทุนสามารถ

เก็บเก่ียวผลประโยชน์ส่วนต่างที่เกิดจากการประเมินมูลค่าของแรงงานไปเช่นน้ี คือ 

สิ่งท่ีมาร์กซ์วิพากษ์ว่ามันคือวิถีแห่งการกดขี่ขูดรีดท่ีเกิดขึ้นอย่างไม่เป็นธรรมภายใต้

ความสมัพันธ์ทางการผลติของระบบทนุนิยม กระบวนการกดขีข่ดูรดีและมลูค่าส่วนเกิน

เกิดข้ึนภายใต้วิถีการผลิตในระบบทุนนิยมเช่นน้ี น�ำไปสู่ส่ิงท่ีมาร์กซ์ชี้ให้เห็นว่าน่ีคือ 

ความไม่เสมอภาคที่เกิดขึ้นโดยเชื่อมโยงกับกระบวนการแลกเปลี่ยนท่ีไม่เท่ากันในการ

ก�ำหนดมูลค่าของพลังแรงงานซึ่งจะเห็นว่ามนุษย์ไม่สามารถแลกเปลี่ยนแรงงาน 

ของตนเองได้เท่ากับมลูค่าทีเ่สยีไป (ชลลดา นาคใหญ่, 2558: 97) ซึง่ในท่ีน้ีปัญหาท่ีเป็น

รูปธรรมมากท่ีสุดก็คือค่าจ้างท่ีแรงงานไม่ได้รับการแลกเปลี่ยนกลับมาเทียบเท่ากับ

มูลค่าท่ีเขาได้เสนอขายกับเจ้าของทุน นั่นเท่ากับโครงสร้างพ้ืนฐานในการแลกเปลี่ยน



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 201

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ท่ีถูกก�ำหนดไว้จากการแลกเปลี่ยนแรงงานของตัวเองในพ้ืนท่ี

ส่วนกลางของสังคมไม่ได้อยู่บนฐานของการให้ค่าการแลกเปลี่ยนท่ีเท่ากันอีกต่อไป  

การกดขีข่ดูรดีในระบบทนุนยิมเป็นสิง่ทีเ่กิดข้ึนในสงัคมโลกตัง้แต่ยุคปฏิวตัอิตุสาหกรรม

เรือ่ยมาจนถึงปัจจบุนั และยังคงเป็นปัญหาทียั่งแก้ไม่ได้ แต่ข้อสังเกตท่ีส�ำคัญท่ีสุดก็คือ

ว่า ปรากฏการณ์ต่าง ๆ  ที่น�ำไปสู่ปัญหาพื้นฐานของระบบทุนนิยมนั้น สะท้อนให้เห็นถึง

พ้ืนฐานของความเป็นมนุษย์ซึ่งเริ่มต้นขึ้นในฐานะของการเป็น “ผู้ผลิต” แต่ถูกระบบ

ทนุนิยมลดสถานะลงจนกลายเป็นเพียงแค่สนิค้าทีใ่ช้ในการซือ้ขาย ส�ำหรบัมาร์กซ์แล้ว 

สิ่งที่เกิดขึ้นคือการท�ำลายคุณค่าความเป็นมนุษย์ เมื่อพวกเขาไม่สามารถใช้แรงงาน 

ในการท�ำการผลิตเพ่ือตนเองได้อีกต่อไป รูปแบบความสัมพันธ์ในระบบทุนนิยม 

จึงเป็นการเผชิญหน้าระหว่างมนุษย์ที่ ถูกท�ำให้ไม่เท่ากันและจะแสดงออกมา 

อย่างชัดเจนในการเกิดความขัดแย้งทางชนชั้น ซึ่งจะเป็นการพัฒนาไปสู่ระบบสังคม 

ที่ดีกว่านั่นก็คือระบบสังคมนิยม

ในระบบทุนนิยมนอกจากความสัมพันธ์ในการแลกเปลี่ยนท่ีไม่เท่ากัน การท่ี 

ผู้ผลิตสินค้าถูกท�ำให้เกิดระยะห่างของความสัมพันธ์ระหว่างพลังการผลิตและผลผลิต

ของตนเอง มันยังน�ำไปสู่ข้อวิพากษ์อีกข้อหนึ่ง เมื่อเรามองมนุษย์ในฐานะของผู้ผลิต 

ทีเ่สมอภาคกันว่ารปูแบบการผลติแบบทุนนิยมได้ท�ำให้มนษุย์แปลกแยกไปจากผลผลติ

ทีต่นเองได้สร้างขึน้เพราะผลผลติท่ีเกิดขึน้ในระบบทุนนยิมไม่ได้เป็นของผูผ้ลติท่ีแท้จรงิ 

ระบบโรงงานอุตสาหกรรมของทุนนิยมท�ำให้มนุษย์มีสภาพไม่ต่างอะไรจากเครื่องจักร

ทั้งท่ีในการผลิตมนุษย์มีอิสระในการเลือกที่จะผลิตอะไรก็ได้ตามศักยภาพของตนเอง 

กล่าวอีกนัยหนึ่งคือในระบบทุนนิยม มนุษย์ไม่ได้อยู่ในสภาวะท่ีเท่ากันอีกต่อไปไม่ว่า 

จะด้วยธรรมชาติภายในของตนเองหรือการเข้ามามีปฏิสัมพันธ์ร่วมกันภายในสังคม  

(ชลลดา นาคใหญ่, 2558: 111) ระบบทุนนิยมท�ำให้เกิดการกดขี่ขูดรีดมนุษย์ที่ส�ำคัญ

ในสองส่วนได้แก่ ส่วนแรกคือการขูดรีดเอาแรงงานส่วนเกินจากระบบการแลกเปล่ียน

ภายในความสัมพันธ์ทางการผลิต ในเมื่อสิ่งที่แรงงานขายไปคือพลังแรงงานท่ีอยู่ใน

สถานะของสนิค้าแต่เขาไม่ได้ขายตวัเองเป็นทาส สิง่ทีเ่จ้าของทุนมสีทิธ์ิใช้สอยจงึมเีพียง

พลังแรงงานที่แรงงานได้ขายไปโดยมีมูลค่าเทากับปัจจัยการด�ำรงชีวิตท่ีแรงงานจะใช้

เพ่ือความอยู่รอดของแต่ละวัน กล่าวอีกนัยหนึ่งความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าของทุนและ



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562202

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

แรงงานควรเป็นไปอย่างเสมอภาคกันในฐานะท่ีต่างฝ่ายต่างอยู่ในสถานะของเจ้าของ

สินค้าซึ่งในที่นี้ก็คือ เงินตราและพลังแรงงาน ซึ่งทั้งสองฝ่ายต่างน�ำสิ่งที่อยู่ในกรรมสิทธิ์

ของตนออกมาแลกเปลี่ยนซึ่งกันและกัน ส่วนที่สองคือการขูดรีดความเป็นมนุษย์ท่ี 

โดยธรรมชาตมินุษย์มคีวามเสมอภาคกันในฐานะผูผ้ลติ ทุนนิยมไม่เพียงแต่ท�ำให้มนษุย์

แปลกแยกไปจากธรรมชาตด้ัิงเดิมแต่ยังท�ำให้เกิดความแตกต่างขึน้มาในความสมัพันธ์

ระหว่างมนุษย์ก่อให้เกิดการแบ่งแยกชนชั้นท่ีฝ่ายหนึ่งใช้ความได้เปรียบในการครอบ

ครองปัจจัยการผลิตมาขูดรีดอีกฝ่ายที่ไม่มีปัจจัยการผลิตเป็นของตนเองท้ังท่ี 

โดยธรรมชาติทุกคนเท่ากัน นอกจากน้ีการที่มนุษย์ถูกท�ำให้เป็นเสมือนเครื่องจักรภาย

ใต้ระบบการผลติของโรงงานยังกดีกันมนษุย์ออกจากความสมัพันธ์ทางการผลติดัง้เดมิ

ที่มนุษย์รวมกันเป็นชุมชนที่ถึงแม้แต่ละคนต่างมีความสามารถไม่เหมือนกัน แต่มนุษย์

ก็ด�ำรงความสัมพันธ์กันอย่างเสมอภาคในการท่ีต่างฝ่ายต่างน�ำผลผลิตของตนมา 

แลกเปลี่ยนกันได้ด้วยความสัมพันธ์แบบแบ่งงานกันท�ำท่ีทุกคนต่างมีฐานะเป็นผู้ผลิต

จากแรงงานที่ตนมีเหมือนกัน (ชลลดา นาคใหญ่, 2558: 112)

จะเห็นได้ว่าส�ำหรับมาร์กซ์แล้วปัญหาของระบบทุนนิยมเกิดข้ึนจากการสะสม

มลูค่าส่วนเกิน ทีน่ายทนุได้มาจากการหมนุเวียนการผลติโดยมพีลังแรงงานเป็นตัวกลาง

ในการหมนุเวียน และผลติผลผลติส่วนเกินให้กับนายทุน การผลติส่วนเกินน้ีเกิดจากการ

ขูดรีดทุนในผลผลิตของแรงงานที่ผลิตได้ และย่ิงแรงงานผลิตมากขึ้นเท่าใดการขูดรีด

ทุนก็ย่ิงทวีคูณย่ิงขึ้นมากเท่านั้น นอกจากนี้การขูดรีดทุนยังน�ำไปสู่การขูดรีดความเป็น

มนุษย์เพราะเกิดจากการละเมิดความเสมอภาคกันตามธรรมชาติของมนุษย์ ที่นายทุน

พยายามขูดรีดผ่านกระบวนการผลิตที่เกิดข้ึน การขูดรีดความเป็นมนุษย์เช่นน้ีถือเป็น

ปัญหาส�ำคญัในเชงิมนษุยธรรม เพราะมนัน�ำไปสูก่ารไม่รูส้กึมตัีวตน รูสึ้กไร้ค่า และไม่มี

คณุค่าในตนเองของมนุษย์ ระบบทนุนิยมแสดงให้เห็นถึงความไม่เสมอภาคอย่างชดัเจน

ซึ่งเป็นเรื่องที่ฝืนธรรมชาติของความเป็นมนุษย์ มาร์กซ์จึงเสนอแนะให้ระบบสังคม

เปลีย่นแปลงไปสูส่งัคมนิยมเพ่ือปลดปล่อยให้มนุษย์ได้รบัอสิรภาพและความเป็นมนุษย์

อย่างแท้จริง



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 203

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

นอกจากนี้ ในผลงานที่ชื่อว่า “ประวัติศาสตร์และจิตส�ำนึกทางชนชั้น” ลูคักซ์ 

(Gyorgy Lukacs) นักทฤษฎีสังคมชาวฮังการี ได้ชี้ให้เห็นว่าลักษณะประการหน่ึง 

ที่ส�ำคัญของระบบทุนนิยมก็คือ มีกระบวนการชนิดหนึ่งเกิดขึ้นซึ่งท�ำให้มนุษย์ในสังคม

ถูกแปรสภาพกลายเป็นวตัถุ ลคูกัซ์กล่าวถึง “จติส�ำนกึทีเ่ป็นวตัถุ” โดยสรปุว่า ท่ามกลาง

สภาพของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม มนุษย์จะมีจิตส�ำนึกที่พร่ามัว ความใฝ่ฝันและ

ความต้องการต่าง ๆ ของเขาจะมีลักษณะท่ีถูกบิดเบือนจากสิ่งแวดล้อม ซึ่งขัดกับ

ประโยชน์ที่แท้จริงของเขาอย่างมาก ในสังคมทุนนิยมเศรษฐกิจส่วนใหญ่จะตกอยู่ภาย

ใต้กฎเกณฑ์ของการแสวงหาวัตถุและก�ำไร ท่ามกลางสภาพเช่นน้ี ผู้คนในสังคมจะมี

ความสัมพันธ์กันโดยมีผลประโยชน์ทางวัตถุเป็นตัวเชื่อม แต่ละฝ่ายแสวงหาผล

ประโยชน์ซึง่กันและกัน ทุกสิง่ทกุอย่างจะวดัด้วยวัตถแุละเงนิทองทัง้สิน้ ท้ายท่ีสดุมนษุย์

เองก็กลายสภาพเป็นวัตถุไปด้วย ความสัมพันธ์ระหว่างผู้คนไม่ใช่ความสัมพันธ์แบบ

มนุษย์อกีแล้ว แต่กลายเป็นความสมัพันธ์แบบวัตถุ (ปรชีา เป่ียมพงศ์สานต์, 2558: 391)

ในระบบทุนนิยมสมัยใหม่ มนุษย์ไม่ใช่ปัจเจกชนที่สร้างสรรค์ หากแต่เป็นวัตถุ

หรือส่วนประกอบอันหนึ่งของระบบขนาดใหญ่ท่ีมีหน้าท่ีสนองความต้องการของระบบ

เศรษฐกิจ มนุษย์ก็เป็นเพียงชิ้นส่วนท่ีต้องคอยรับใช้ระบบ ท�ำให้ระบบเคล่ือนไหวและ

พัฒนาไปได้ แต่ตัวของมนุษย์เองต้องอยู่ในสภาพทนทุกข์ทรมานอย่างย่ิง มนุษย์เป็น 

แต่เพียงหน่วยเศรษฐกิจ เป็นวัตถุที่สามารถซื้อขายกันได้ในตลาดตามกฎของ 

อุปสงค์-อุปทาน นอกจากนี้ระบบเศรษฐกิจใหม่ยังเต็มไปด้วยกฎเกณฑ์ข้อบังคับต่าง ๆ 

ตามหลักการของการจัดการองค์กรท่ีมีประสิทธิภาพ สภาพเช่นน้ีท�ำให้มนุษย์ท่ีอยู่ใน

องค์กรเหล่านั้นอยู่ในสภาพที่เรียกว่าความแปลกแยก มนุษย์องค์กรต้องถูกแบ่งแยก

ออกจากกัน ในระบบความสัมพันธ์จะไม่มีความรู้สึก ขนบประเพณี หรือชีวิตจิตใจ 

แต่อย่างใด มนุษย์ในองค์กรเศรษฐกิจสมัยใหม่มีแต่ความอ้างว้างเปล่าเปลี่ยว  

พิการทางจิตใจ ปราศจากความรักความเข้าใจซึ่งกันและกัน ปัจเจกชนกลายเป็น 

ส่วนหน่ึงของกฎเกณฑ์และข้อบังคับ โดยเฉพาะอย่างย่ิงในระบบการท�ำงานสมัยใหม่

ของสงัคมอตุสาหกรรม มนษุย์จะท�ำงานในหน้าท่ีเดยีว ซ�ำ้ ๆ  ซาก ๆ  ตลอดชวีติ จนมนษุย์เอง

มองไม่เหน็ว่าเขาก�ำลงัท�ำงานเพ่ืออะไร การท�ำงานจงึไม่ได้ให้ความสขุและความหมาย

แก่มนุษย์เลย (ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์, 2558: 392) กล่าวโดยสรุปแล้วมนุษย์ในระบบ



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562204

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

เศรษฐกิจแบบทุนนิยมสมัยใหม่ต้องตกอยู่ภายใต้อ�ำนาจของการแปรสภาพเป็นวัตถุ 

มนษุย์ไม่มพีลงั ไม่มอี�ำนาจท่ีจะเข้าใจหรอืเปลีย่นแปลงระบบทัง้หมดท่ีอยู่รอบตวัได้เลย

ดงัน้ันแล้วจะเห็นได้ว่า ในระบบเศรษฐกิจแบบทนุนิยมน้ันเริม่ต้ังต้นจากแนวคิด

แบบเสรีนิยม กล่าวคือทุกที่อยู่ในสังคมต่างมีเสรีภาพในหลาย ๆ ส่ิงหลาย ๆ อย่างท่ี 

เท่ากัน แต่ทว่าด้วยค�ำอธิบายนี้น�ำไปสู่ปัญหาที่ว่า มนุษย์ไม่ได้มีก�ำลังที่จะกอบโกยเอา

ส่ิงทีม่อียู่ในธรรมชาตมิาเป็นของตนได้อย่างเท่ากัน การมองว่าทุกคนเป็นเจ้าของส่ิงต่าง ๆ  

อย่างมเีสรภีาพภายใต้ขอบเขตของสงัคมจงึน�ำไปสูก่ารกระจายปัจจยัการผลติในสงัคม

การเมืองอย่างไม่เท่าเทียมกันหรือเรียกว่า มือใครยาวสาวได้สาวเอาน่ันเอง แล้วอะไร

คือปัญหาที่ส�ำคัญที่สุดที่จะชี้ให้เห็นว่าทุนนิยมเกิดปัญหาอย่างจริงจัง ค�ำตอบโดยสรุป

ส�ำหรับผู้เขียนคือ 1) ระบบทุนนิยมท�ำให้เกิดการกระจายปัจจัยการผลิตอย่างไม่เท่า

เทียมกนัซึง่ผดิไปจากธรรมชาตขิองมนุษย์ 2) ระบบเศรษฐกิจแบบทนุนยิมท�ำให้เกิดการ

ขูดรีดเงินตราจากชนชั้นกรรมาชีพ และ 3) ระบบทุนนิยมท�ำให้เกิดการขูดรีดความเป็น

มนษุย์จากแรงงานของกรรมกร โดยนัยของความหมายน้ีการขดูรดีความเป็นมนุษย์ก็คอื 

การแยกเอาความเป็นมนุษย์ออกจากตัวของแรงงานเอง และน�ำไปสู่การเกิดขึ้น 

ของความแปลกแยกจากตัวเองในที่สุด กล่าวได้ว่าระบบทุนนิยมนั้นหากเราวิเคราะห์ 

ลงไปให้ลกึแล้วล้วนแล้วแต่เกิดปัญหาเชงิมนษุยธรรมท้ังสิน้ นบัตัง้แต่การขดูรดีเงนิตรา 

การกดขีแ่รงงานและความเป็นมนษุย์ ท�ำให้ชนชัน้กรรมาชพีในระบบทุนนยิมต้องตกอยู่

ในสภาวะที่ทนทุกข์ยาก อย่างไรก็ตามถึงแม้ว่าเราต้องอยู่ในโลกของทุนนิยมซึ่งไม่อาจ

ปฏิเสธได้ แต่สิ่งท่ีต้องกระท�ำต่อไปก็คือการแสวงหาแนวทางปรับปรุงแก้ไขปัญหา 

ของทุนนิยมให้ดีย่ิงขึ้น ดูเหมือนว่าข้อถกเถียงซึ่งน�ำไปสู่การแก้ไขน้ันมีอยู่มาก แต่ทว่า

ข้อเสนอตามแนวของพุทธศาสนาเป็นอกีข้อเสนอหน่ึงทีจ่ะท�ำให้ระบบทุนนิยมคลีค่ลาย

ปัญหาออกไปได้ การเลือกใช้ข้อเสนอของพุทธศาสนาวางอยู่บนสมมติฐานท่ีว่า  

พุทธศาสนามองการแก้ปัญหาชีวิตและปัญหาเชิงมนุษยธรรมเป็นหลัก ดังนั้นปัญหา 

เชิงมนุษยธรรมในระบบทุนนิยมก็เป็นอีกตัวอย่างหน่ึงของปัญหาท่ีพุทธศาสนาจะมี 

ข้อเสนอแนวทางที่ดีได้



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 205

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

บุญกิริยาวัตถุและกามโภคีที่มีต่อการแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม

การกระจายผลผลิตอย่างเป็นธรรม: บุญกิริยาวัตถุ 3 ว่าด้วยทาน

ค�ำสอนจ�ำนวนมากในพุทธศาสนา เช่น สัมมาอาชีวะ มิจฉาวณิชชา กรรม และ

บญุกิรยิาวัตถุ (วิธีการท�ำบญุ) โดยเฉพาะทานและศลี สอนให้พุทธศาสนิกชนท�ำกิจกรรม

ต่าง ๆ โดยยึดหลักศีลธรรม ไม่เบียดเบียนท�ำร้ายหรือเอาเปรียบผู้อื่น และค�ำสอน 

อย่างเรื่องทิศ 6 และสังคหวัตถุก็สอนให้ท�ำหน้าท่ีอันเป็นประโยชน์ต่อผู้อื่นและสังคม 

ตามหลักพุทธธรรมการด�ำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจจึงต้องยึดหลักศีลธรรมและ 

การช่วยเหลือสังคมเช่นกัน (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552: 96) ผู้เขียนเห็นว่าข้อเสนอของ

พุทธศาสนาเก่ียวกับการช่วยเหลอืสงัคมและการเก้ือกูลกันนีส้ามารถน�ำไปสู ่“สงัคมนยิม

ตามแนวพระศาสนา” ดังที่ท่านพุทธทาสภิกขุเสนอไว้ได้ การท่ีพุทธศาสนาน�ำเสนอ

แนวคิดแบบสังคมนิยมอันเป็นแนวคิดที่อยู่ตรงข้ามกับทุนนิยมน้ัน เสมือนน�ำเสนอ 

แง่คดิในการแก้ไขปัญหาทีเ่กิดข้ึนในระบบทุนนิยม ซึง่ปรากฎในค�ำสอนของพุทธศาสนา

หลายอย่างดงัทีย่กตวัอย่างไว้ข้างต้น ดงัเช่น หลกับญุกิรยิาวัตถุ ท่ีว่าด้วย ทาน ศลี และ

ภาวนา ถือเป็นหลักการเบ้ืองต้นท่ีจะท�ำให้ระบบทุนนิยมลดปัญหาเก่ียวกับความโลภ 

ลงได้ บุญกิริยาวัตถุ 3 คือ ที่ตั้งแห่งการท�ำบุญ, เรื่องที่จัดเป็นการท�ำความดี, หลักการ

ท�ำความดี, ทางท�ำความดี ประกอบด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์, 2555: 93) 1. ทานมัย 

บุญกิริยาวัตถุ (ท�ำบุญด้วยการให้ปันสิ่งของ) 2. สีลมัย บุญกิริยาวัตถุ (ท�ำบุญด้วยการ

รักษาศีล หรือประพฤติดีมีระเบียบวินัย) และ 3. ภาวนามัย บุญกิริยาวัตถุ (ท�ำบุญ 

ด้วยการเจริญภาวนา คือฝึกอบรมจิตใจ)

จากหลกับญุกริยิาวัตถุทัง้ 3 น้ี ผูเ้ขยีนเหน็ว่าหลกัส�ำคญัทีจ่ะแก้ปัญหาทุนนยิม

ได้อย่างตรงไปตรงมาในระดับโลกยีะก็คอื การให้ทาน โดยเฉพาะอย่างย่ิงน้ันการให้ทาน

ถือเป็นการเกลี่ยผลประโยชน์และช่วยเหลือซ่ึงกันและกัน ดังท่ีสมเด็จพระมหาสมณ 

เจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ทรงกล่าวเอาไว้ว่า “ทาน คือ การให้ ให้ใน สิ่งที่ควรให้ 

ให้แก่คนที่ควรให้ การบ�ำเพ็ญทานหากได้พิจารณาตามนี้ ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์สุข  

ถูกต้องตามหลกัพระพุทธศาสนา อนันาํมาซึง่ความสขุแก่ผูป้ฎบิตัอิย่าสม�ำ่เสมอ ไม่เดอืด

ร้อน ในภายหลัง และสามารถชี้ชัดได้ว่า ทานที่แท้จริงนั้นจะต้องให้เพื่ออนุเคราะห์และ

บูชา ให้ในสิ่งท่ีควรให้ และให้แก่คนที่ควรให้เท่าน้ัน” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า  



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562206

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538: 186) ในพุทธศาสนาเถรวาทกล่าวถึงการให้ทานว่า

แบ่งได้ 3 ชนิดคือ (นารีรัตน์ รักวิจิตรกุล, 2554: 15) 1) ทาสทาน ได้แก่ทานที่น�ำของตน

กินแล้วใช้แล้ว หรือต�่ำกว่าที่ตนเองกินตนเองใช้ ไปให้ทานกับผู้อื่น อานิสงส์ท่ีได้รับ 

จะได้ลาภท่ีเป็นของเก่าใช้แล้ว 2) สหายทาน ได้แก่ทานที่น�ำของท่ีเราชอบและอยู่ใน

ระดับเดียวกันกับที่ตนเองกิน ตนเองใช้ไปให้กับผู้อื่น อานิสงส์ท่ีได้รับคือจะได้ลาภ 

ในระดบัเดยีวกันกับทีท่�ำทานนัน้ และ และ 3) สามทีาน ได้แก่ทานท่ีน�ำของทีด่กีว่าตนเอง

กินใช้ไปท�ำอานิสงส์จะได้ลาภที่เป็นเลิศกว่าทาสทาน และสหายทาน

ผู้เขียนเห็นว่าหากเรายึดหลักปฏิบัติว่าด้วยการให้ทานตามหลักพุทธศาสนา

เถรวาทก็จะเป็นส่วนส�ำคัญที่จะท�ำให้ปัญหาเรื่องการสะสมส่วนเกินในระบบทุนนิยม 

อันเป็นปัญหาหลักลดลงไปได้ กล่าวคือการให้ทานนั้นพุทธศาสนาเสนอว่าเป็นการให้

เพ่ือลดความตระหนี่ เป็นการให้เพ่ือแจกจ่ายและช่วยเหลือผู ้อื่นท่ีด้อยกว่าและ

ขาดแคลนกว่า เราจะเห็นว่าในระบบทุนนิยมนั้นเต็มไปด้วยผู้ท่ีขาดแคลน และผู้ท่ี

ขาดแคลนท่ีว่าน้ันต่างก็เป็นชนชัน้กรรมาชพีทีข่าดแคลนจรงิ ๆ  การขาดแคลนของชนชัน้

กรรมาชีพนั้นก็เพราะว่าผลผลิตส่วนใหญ่ท่ีผลิตได้จากแรงงานของกรรมาชีพน้ันตกไป

อยู่ในมือของนายทุน ความทุกข์ยากที่เกิดขึ้นจึงตกอยู่กับชนชั้นกรรมาชีพ ด้วยเหตุน้ี 

พทุธศาสนาจึงเสนอว่าควรมีการให้ทาน ทานทีว่่านีส้�ำหรบัทีจ่ะพฒันาระบบทนุนยิมได้

อย่างจริงจังก็คือ ทาสทาน อันเป็นการแจกจ่ายให้ทานกับข้าทาสบริวาร ลูกจ้างและ 

ผู้ที่มีสถานะต�่ำกว่าตนเอง ปัญหาของระบบทุนนิยมคือการขูดรีดแรงงานของชนชั้น

กรรมาชีพ ดังนั้นปัญหาที่ต้องแก้คือกรรมาชีพจะต้องได้รับผลผลิตนั้นอย่างเป็นธรรม 

ให้ได้ และการท่ีกรรมาชพีจะได้รบัผลผลติอย่างเป็นธรรมนัน้นายทนุหรอืนายจ้างจะต้อง

มีคติธรรมเรื่องการให้ทานเป็นหลักซึ่งพุทธศาสนาเองก็เสนอหลักธรรมของการให้ทาน

จากหลักการใช้ชีวิตอันเป็นพ้ืนฐานของปัจเจกบุคคลอยู่แล้ว แต่ไม่ใช่ว่าการให้ทานน้ี 

จะเป็นการล่วงละเมดิสทิธิในทรพัย์สนิของเจ้าของทรพัย์แต่อย่างใด เพราะพุทธศาสนา

เถรวาทเห็นว่าไม่มีใครเป็นเจ้าของของสิ่งทั้งปวง แต่ด้วยกฎกติของสังคมมนุษย์สิทธิ 

ในทรัพย์สินจึงเป็นข้อตกลงที่ทุกคนยอมรับร่วมกัน ซึ่งพุทธศาสนาก็ไม่ได้เสนอให้มีการ

ล่วงละเมดิในทรพัย์สนิส่วนตวัแต่พุทธศาสนาเสนอว่า จะต้องอยู่อย่างพอม ีพอกิน และ

พอใช้อย่างพอดี หรือเรียกอีกอย่างว่าหลัก “มัชชิมาปฏิปทา” ถ้าหากทุกคนด�ำรงตน 



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 207

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

อยู่ในหลักท่ีว่านี้ก็จะท�ำให้สังคมก้าวผ่านปัญหาของระบบทุนนิยมไปได้ แต่ทว่าใน 

ความเป็นจริงของสังคมนั้นชนชั้นกรรมาชีพกลับใช้ก�ำลังอย่างมากแต่ผลที่ได้ตอบแทน

ก็มีเพียงแค่น้อยนิด ส่วนชนชั้นนายทุนก็ออกแรงของตนเพียงน้อยนิดแต่กลับได้รับ 

ผลประโยชน์ท่ีมากเหลือล้น ดังนั้นหลักทุนนิยมจึงเป็นหลักท่ีขัดแย้งกับธรรมชาติ 

ของความเป็นมนุษย์เพราะโดยธรรมชาติสิ่งมีชีวิตตลอดจนมนุษย์ไม่มีการสะสม 

ส่วนเกินไว้ พุทธศาสนาจงึเสนอว่าหากเรามส่ีวนเกินจากการผลติได้สิง่ท่ีควรท�ำมากท่ีสดุ

ก็คือการให้ทาน 

อย่างไรก็ตามหากเรากล่าวถึงการเสียสละหรือให้ทานเพื่อขจัดปัญหาในระบบ

ทนุนยิมน้ันในพุทธศาสนาเรยีกว่า “ทานวัตถุ” หมายถึงสิง่ของส�ำหรบัให้ส�ำหรบัเสยีสละ

ให้ผู้อื่น มี 10 อย่าง ทานสูตร ได้แก่ อาหาร, น�้ำ, เครื่องนุ่งห่ม, ยานพาหนะ, มาลัยและ

ดอกไม้, ของหอม (ธูปเทียน), เครือ่งลบูไล้ (สบูเ่ป็นต้น), ท่ีนอน, ท่ีอยู่อาศัย, และประทีป 

(ไฟหรอืไฟฟ้า) การให้ทานวัตถุ 10 อย่างน้ีมผีลอานสิงส์มากเพราะเป็นสิง่ท่ีให้ประโยชน์

อย่างเดยีว ไม่มโีทษ ไม่มพิีษภัยแก่ผูร้บั การเลอืกของท่ีจะให้บณัฑิตสรรเสรญิ ด้วยจติใจ

ที่ดีงามดังปรากฎในทานสูตรตอนหนึ่งว่า (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 15/49/59-63)

...ดูกรสารีบุตร ในการให้ทานนั้น บุคคลไม่มีความหวังให้ทาน 

ไม่มีจิตผูกพันในผลให้ทาน ไม่มุ่งการสั่งสมให้ทาน ไม่ได้ให้ทานด้วย 

คิดว่า ตายไปแล้วจักได้เสวยผลทานน้ี แต่ให้ทานด้วยคิดว่า ทานเป็นการดี 

เขาผูน้ัน้ใหท้านนัน้แลว้ เมือ่ตายไป ย่อมเขา้ถึงความเปน็สหายแหง่เทวดา

ชั้นดาวดึงส์ เขาสิ้นกรรม สิ้นฤทธิ์ สิ้นยศ หมดความเป็นใหญ่แล้ว ยังเป็น

ผู้กลับมา คือ มาสู่ความเป็นอย่างนี้ฯ

ดกูรสารบีตุร บคุคลบางคนในโลกนี ้ฯลฯ ไมไ่ดใ้ห้ทานดว้ยคดิวา่

ทานเป็นการดี แต่ให้ทานด้วยคิดว่า บิดามารดาปู่ย่าตายายเคยให้เคย 

ทำ�มา เราก็ไม่ควรทำ�ให้เสียประเพณี เขาให้ทาน คือ ข้าว ฯลฯ ย่อมเข้า

ถึงความเป็นสหายแห่งเทวดาชั้นยามา เขาสิ้นกรรม ส้ินฤทธ์ิ ส้ินยศ  

หมดความเป็นใหญ่แล้วยังเป็นผู้กลับมา คือ มาสู่ความเป็นอย่างนี้ ฯ



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562208

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

ดกูรสารบีตุร บคุคลบางคนในโลกนี ้ฯลฯ ไม่ได้ให้ทานด้วยคดิว่า 

บิดามารดาปู่ย่าตายายเคยให้เคยท�ำมา เราก็ไม่ควรท�ำให้เสียประเพณี 

แต่ให้ทานด้วยคิดว่า เราหุงหากิน สมณะและพราหมณ์เหล่าน้ี  

ไม่หุงหากิน เราหุงหากินได้จะไม่ให้ทานแก่สมณะหรือพราหมณ์ผู้ไม่ 

หุงหาไม่สมควร เขาให้ทาน คือ ข้าว ฯลฯ ย่อมเข้าถึงความเป็นสหาย 

แห่งเทวดาชั้นดุสิต เขาสิ้นกรรม สิ้นฤทธ์ิ สิ้นยศหมดความเป็นใหญ่  

แล้วยังเป็นผู้กลับมา คือ มาสู่ความเป็นอย่างนี้ฯ...

ดังน้ันจะเห็นได้ว่าในทัศนะของพุทธศาสนาค�ำสอนเรื่องการให้ทานจึงเป็น 

ค�ำสอนที่ชี้ให้เห็นว่าการเสียสละนั้นน�ำไปสู่การเป็นผู้มีจิตใจดีงาม ซึ่งไม่เก่ียวข้องกับ 

ผลประโยชน์ท่ีจะได้รับว่าการให้ทานนั้นเป็นเสมือนการส่ังสม หรือไม่ใช่การให้ทาน 

ทีท่�ำตามประเพณี และไม่ใช่การให้ทานท่ีคิดว่าเป็นการท�ำด ีแต่เป็นเสมอืนการแจกจ่าย

สิ่งที่เรามีอยู่ให้กับผู้อื่น ทัศนะตรงนี้ผู้เขียนเห็นว่าเป็นค�ำสอนท่ีจะสามารถขจัดปัญหา

เรื่องการสะสมส่วนเกินได้เป็นอย่างดี และเม่ือเป็นเช่นนี้พุทธศาสนาจึงเป็นค�ำสอน 

ที่สามารถที่จะปลดปล่อยมนุษย์ออกจากความทุกข์ยากในระบบทุนนิยมได้ไม่มาก 

ก็น้อยแต่โดยหลักการแล้วพุทธศาสนาเสนอหลักการให้ทานมาเพื่อให้เป็นการเสียสละ 

เอื้อเฟื้อต่อผู้อื่น

นอกจากน้ีการให้ทานตามทัศนะของพุทธศาสนายังถือว่าเป็นการกระจาย

ผลผลิตตามแนวคิดของเศรษฐศาสตร์ด้วย ในทัศนะของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 

(ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าว่า พุทธศาสนาเสนอให้มีการกระจายผลผลิตอย่างเป็นธรรม 

ซึ่งสอดคล้องกับการปฏิเสธระบบทุนนิยมที่เป็นปัญหา กล่าวคือการกระจายผลผลิต 

ในทัศนะของพุทธศาสนานั้นจะต้องสามารถตอบสนองความจ�ำเป็นต่อร่างกาย  

เพ่ือบ�ำบัดความทุกขเวทนาของคนทุกคนได้ ทุกคนจะต้องมีสิทธิและเสรีภาพในการ 

กระจายผลผลิตนี้เท่าเทียมกันอย่างถ้วนหน้า ไม่ว่าจะเป็นชนชั้นวรรณะ ลัทธิความเชื่อ

แบบใดก็ตาม มนุษย์ทุกชวีติต้องได้รบัการบ�ำบดัทกุข์ท้ังหมด หากความทกุข์หรอืปัญหา

ทัง้หลายทีม่อียู่ได้รบัการแก้ไขด้วยอ�ำนาจของตัณหาอปุาทานแล้วความทกุข์ความเดือด

ร้อนก็จะเพ่ิมมากขึ้น ตรงกันข้ามหากแก้ไขด้วยพลังปัญญาตามหลักแห่งพุทธศาสนา



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 209

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

แล้วน้ัน ความเดือดร้อนหรือความทุกข์ก็จะหายไป (Payutto, Phra Prayudh, 1995: 

72) ดังนั้นในมิติน้ีจึงดูเหมือนว่าหลักเศรษฐศาสตร์ว่าด้วยการกระจายผลผลิตของ 

พุทธศาสนามแีนวโน้มแบบสงัคมนยิมหรอืรฐัสวัสดกิาร เน้นการเอือ้เฟ้ือเผือ่แผ่ให้ทุกคน

สามารถด�ำรงชีวิตอยู่ได้ ทุกข์บรรเทาเบาบางลง โดยไม่อิงกับความสามารถในการผลิต 

จะเห็นได้ว่าแนวคิดของพุทธศาสนาว่าด้วยการให้ทานน้ีมีความเข้ากันได้กับแนวคิด

สังคมนิยมอันเป็นแนวคิดท่ีอยู่ตรงข้ามกับแนวคิดแบบทุนนิยม ถึงแม้ว่าการกระจาย

ผลผลิตตามทัศนะของพุทธศาสนาไม่ได้เสนอผ่านรัฐแบบสังคมนิยมตะวันตกก็ตาม  

แต่พุทธศาสนาถือว่าเป็นธัมมิกสังคมนิยมตามที่ท่านพุทธทาสภิกขุเสนอไว้2 กล่าวคือ

เป็นสังคมนิยมแห่งความเมตตาเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อผู้อื่น การให้ทานจึงเป็นพ้ืนฐาน 

ของการขจัดปัญหาทุนนิยมในเบื้องต้นได้เป็นอย่างดี

หลักธรรมส�ำหรบับรโิภคในครวัเรอืนกบัการแก้ปัญหาทนุนยิม: หลกักามโภคี

ปัญหาส�ำคัญอีกอย่างหนึ่งในระบบทุนนิยมก็คือการเกิดความโลภในผลผลิต 

และต้องการท่ีจะกักตุนผลผลิตนั้นไว้อยู่กับตนเอง เพ่ือท่ีจะน�ำไปสร้างก�ำไรต่อยอด 

เพ่ิมขึ้นไปเรื่อย ๆ แต่อย่างไรก็ตามล�ำพังแค่การให้ทานคงไม่สามารถท่ีจะเพียงพอ 

ต่อการสร้างรากฐานมั่นคงให้กับกรรมาชีพได้ และนับวันย่ิงจะท�ำให้กรรมาชีพรู้สึกว่า

ตนเองต้องคอยรับการกระจายผลผลิตมาเรื่อย ๆ ดังน้ันสิ่งท่ีควรท�ำต่อไปอีกข้ันก็คือ 

การใช้หลักธรรมที่เป็นโลกียธรรมมาพัฒนาและส่งเสริมการบริโภคและการครองเรือน

ให้ดย่ิีงขึน้ ซึง่ในระบบทนุนยิมน้ีปัญหาก็คอืการบรโิภคความสขุทางโลกียวสิยัอย่างเลีย่ง

ไม่ได้ ซึง่ก็มกัจะเกิดปัญหาตามมา เช่น การบรโิภคมากกว่าก�ำไรหรอืค่าจ้างท่ีได้จากการ

ใช้แรงงาน ซึ่งในแง่นี้พุทธศาสนาได้เสนอหลักการบริโภคส�ำหรับคฤหัสถ์ไว้เรียกว่า 

หลักกามโภคี

2 ท่านพุทธทาสภิกขุ (2522: 395) ได้กล่าวเอาไว้ว่า “ทุกอย่างเอาเกินไม่ได้ เอาดีเกินความจำ�เป็นไม่ได้พวก
เหลือเฟือฟุม่เฟือยทัง้หลายจงึไมม่ ีมนัก็เลยรว่งหลน่ไปยังผูอ้ืน่ ก็เปน็สงัคมทีไ่มข่าดแคลน” ในแงน่ีห้ากกลา่วตาม
ทา่นพุทธทาสภิกขยุ่อมหมายความไดว่้าการดำ�เนนิการทางเศรษฐกิจตามหลกัของพุทธศาสนานัน้ จะไมค่ำ�นงึถึง
การเอาสว่นเกินไว้แสวงหากำ�ไร แต่จะคำ�นึงถึงการสร้างประโยชน์สขุแก่สว่นรวมโดยกระจายสว่นเกินน้ันออกไป
บรรเทาความขาดแคลนใหแ้ก่ผูค้นในสังคม เหน็แก่ประโยชน์ของผูค้นโดยไมเ่อาเปรยีบเบยีดเบยีนซึง่กันและกัน



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562210

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

หลกักามโภค ีหมายถึง ผูบ้รโิภคกาม ผูค้รองเรอืน คฤหสัถ์ท่ียังต้องเก่ียวข้องกับ

การบริโภคกามหรือความสุขในทางโลกียวิสัยอย่างเลี่ยงไม่ได้ เพราะยังต้องประกอบ

อาชีพด้วยการแสวงหาในเรื่องความสุขในทางผัสสะอยู่ตลอดเวลา พุทธศาสนาได้ 

จัดแบ่งกลุ่มคนที่ยังบริโภคกาม แต่มีเป้าหมายซึ่งแตกต่างกันออกไป กล่าวคือ พวกคน

เหล่าน้ีมีวิธีการแสวงหาโภคทรัพย์เพ่ือน�ำมาตอบสนองความต้องการของตนเอง 

ทางด้านผัสสะด้วยวิธีการต่าง ๆ กัน มีอยู่ 10 จ�ำพวกตามท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก 

(ค�ำแหง วิสุทธางกูร, 2552: 38) มีดังนี้ (สํ.สฬ. (ไทย) 18/631-643/408-415)

กลุม่ที ่1 แสวงหาไม่ชอบธรรม ประกอบด้วย 1. พวกหนึง่แสวงหาโภคทรพัย์

โดยไม่ชอบธรรม โดยทารณุข่มข่ี, ได้มาแล้วไม่เลีย้งตนให้อิม่หน�ำเป็นสขุ, ทัง้ไม่แจกจ่าย

แบ่งปันและไม่ใช้ท�ำกรรมดี 2. พวกหนึง่แสวงหาโภคทรัพย์โดยไม่ชอบธรรม โดยทารุณ

ข่มขี่, ได้มาแล้วเลี้ยงตนให้อิ่มหน�ำเป็นสุข, แต่ไม่แจกจ่ายแบ่งปัน และไม่ใช้ท�ำกรรมดี 

และ 3. พวกหนึ่งแสวงหาโภคทรัพย์โดยไม่ชอบธรรม โดยทารุณข่มข่ี, ได้มาแล้ว  

เลี้ยงตนให้อิ่มหน�ำเป็นสุขด้วย, แจกจ่ายแบ่งปัน และใช้ท�ำกรรมดีด้วย

กลุ่มที่ 2 แสวงหาชอบธรรมบ้าง ไม่ชอบธรรมบ้าง ประกอบด้วย 4. พวก

หน่ึงแสวงหาโภคทรัพย์โดยชอบธรรมบ้างไม่ชอบธรรมบ้าง ทารุณข่มข่ีบ้าง ไม่ทารุณ

ข่มขีบ้่าง, ได้มาแล้วไม่เลีย้งตนให้อิม่หน�ำเป็นสขุ ไม่แจกจ่ายแบ่งปันและไม่ใช้ท�ำกรรม

ด ี5. พวกหนึง่แสวงหาโภคทรพัย์โดยชอบธรรมบ้าง ไม่ชอบธรรมบ้าง ทารณุข่มขีบ้่าง ไม่

ทารุณข่มขี่บ้าง, ได้มาแล้วเลี้ยงตนให้อิ่มหน�ำเป็นสุข, แต่ไม่แจกจ่ายแบ่งปันและไม่ใช้

ท�ำกรรมดี และ 6. พวกหนึ่งแสวงหาโภคทรัพย์โดยชอบธรรมบ้าง ไม่ชอบธรรมบ้าง  

โดยทารณุข่มขีบ้่าง ไม่ทารณุข่มขีบ้่าง, ได้มาแล้วเลีย้งตนให้อิม่หน�ำเป็นสขุ, ทัง้แจกจ่าย

แบ่งปัน และใช้ท�ำกรรมดี 

กลุ่มที่ 3 แสวงหาชอบธรรม ประกอบด้วย 7. พวกหนึ่งแสวงหาโภคทรัพย์

โดยชอบธรรม ไม่ทารณุข่มขี,่ ได้มาแล้วไม่เลีย้งตนให้อิม่หน�ำเป็นสุข, ไม่แจกจ่ายแบ่งเป็น 

ไม่ใช้ท�ำความดี 8. พวกหนึ่งแสวงหาโภคทรัพย์โดยชอบธรรม ไม่ทารุณข่มขี่, ได้มาแล้ว

เลีย้งตนให้อิม่หน�ำเป็นสขุ, แต่ไม่แจกจ่ายแบ่งปัน และไม่ใช้ท�ำความด ีและ 9. พวกหน่ึง

แสวงหาโภคทรัพย์โดยชอบธรรม ไม่ทารุณข่มขี่, ได้มาแล้วก็เลี้ยงตนให้อิ่มหน�ำเป็นสุข

ด้วย, ทั้งแจกจ่ายแบ่งปันและใช้ท�ำความดีด้วย; แต่เขายังจิตยังสยบมัวเมา ยังหมกมุ่น 



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 211

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

บริโภคโภคะเหล่านั้นโดยไม่รู้เท่าทันเห็นโทษ ไม่มีปัญญาท�ำตนให้เป็นอิสระหลุดพ้น 

เป็นนายเหนือโภคทรัพย์

พวกพิเศษ : แสวงหาชอบธรรม และใช้อย่างรู้เท่าทันเป็นอิสระ คือ 10. 

พวกหนึง่แสวงหาโภคทรพัย์โดยชอบธรรม ไม่ทารณุข่มขี,่ ได้มาแล้วก็เลีย้งตนให้อิม่หน�ำ

เป็นสขุ, แจกจ่ายแบ่งปันและใช้ท�ำความดด้ีวย; ไม่สยบมวัเมา ไม่หมกมุน่ บรโิภคโภคะ 

เหล่าน้ัน โดยรู้เท่าทันเห็นโทษ มีปัญญาท�ำตนให้เป็นอิสระหลุดพ้น เป็นนายเหนือ

โภคทรัพย์

จากหลักกามโภคีทั้ง 4 พวกนี้ ผู้เขียนจ�ำแนกได้เป็น 2 ส่วน กล่าวคือส่วนแรก

เป็นส่วนที่แสดงถึงรากฐานปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม และส่วนท่ีสองคือ

ส่วนท่ีเป็นการแก้ปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม ส่วนแรกก็คือ กลุ่มท่ี 1  

แสวงหาไม่ชอบธรรม และกลุม่ที ่2 แสวงหาชอบธรรมบ้าง ไม่ชอบธรรมบ้าง ท้ังสองกลุม่นี้  

ผู้เขียนเห็นว่าเป็นส่วนที่ชี้ถึงปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมได้เป็นอย่างดี  

กล่าวคือนายทุนในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยมมักจะแสวงหาทรัพย์แบบไม่ชอบธรรม 

หรืออาจมีชอบธรรมบ้านไม่ชอบธรรมบ้าง แต่ทว่าความไม่ชอบธรรมในการแสวงหา

ทรัพย์ในระบบทุนนิยมนั้นก็คือการสะสมมูลค่าส่วนเกินและการขูดรีดมูลค่าส่วนเกิน 

จากพลังแรงงานของกรรมาชีพ สิ่งเหล่านี้เกิดข้ึนเพราะความต้องการสะสมทุนซึ่งเป็น

ลักษณะที่แสดงถึงความโลภของนายทุนที่จะกอบโกยเอาผลผลิตท่ีพลังแรงงานน้ัน 

ผลิตได้ ซึง่ปัญหาทีช่ดัเจนทีส่ดุในระบบทนุนยิมก็คอืการท่ีพลงัแรงงานลงแรงไปมากกว่า

ค่าจ้างที่ได้รับ นั่นคือการแลกเปลี่ยนระหว่างเงินตรากับผลผลิตจากแรงงานไม่มีความ

เท่าเทยีมกัน กล่าวได้ว่าการแสวงหาทรพัย์แบบไม่ชอบธรรม หรอืแสวงหาชอบธรรมบ้าง 

ไม่ชอบธรรมบ้าง เป็นไปในลักษณะเดียวกันกับที่มาร์กซ์ระบุไว้ในปัญหาของระบบ

เศรษฐกิจแบบทุนนิยมอย่างตรงไปตรงมา กระน้ันก็ดีพุทธศาสนาได้เสนอแนะ 

ความสัมพันธ์ทางการผลิตของสังคมออกมาเพ่ือแก้ปัญหาของระบบเศรษฐกิจท้ัง  

2 ประการข้างต้นด้วยเช่นกันนั่นคือหลักกามโภคีในกลุ่มที่ 3 แสวงหาชอบธรรม และ 

พวกพิเศษ : แสวงหาชอบธรรมและใช้อย่างรู้เท่าทันเป็นอิสระ ในสองพวกหลังน้ี 

ผู ้เขียนเห็นว่าเป็นการแสวงหาทรัพย์อย่างชอบธรรมซึ่งจะขจัดปัยหาเรื่องการ 

ขูดรีดมู, ค่าส่วนเกินและสามารถท่ีจะขจัดปัญหาการกดข่ีแรงงานของมนุษย์ได้ด้วย  



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562212

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

อย่างไรก็ตามถึงแม้ว่าในข้อที่ 7. และ 8. ของหลักกามโภคีจะระบุว่า พวกนี้ไม่แจกจ่าย

แบ่งเป็น ไม่ใช้ท�ำความดี แต่ผู้เขียนก็เห็นว่าการท่ีทุกคนต่างแสวงหาอย่างชอบธรรม 

โดยไม่กดขี่ขูดรีดซึ่งกันและกันแล้ว ผลที่ตามมาก็จะท�ำให้เกิดสภาวะความเป็นสังคม

แห่งสันติสุขได้ กล่าวคือการไม่กดข่ีขูดรีดซึ่งกันและกันภายใต้การแสวงหาทรัพย์ 

อย่างชอบธรรมนี ้ เป็นสิง่หน่ึงทีจ่ะอ�ำนวยให้เกิดการกระจายปัจจยัการผลติอย่างเป็นธรรม 

เมื่อเป็นเช่นนี้กรรมาชีพก็จะไม่ถูกกดขี่ขูดรีดอีกต่อไป ดังท่ีในพระไตรปิฎกกล่าว 

สรรเสริญผู้ท่ีไม่เบียดเบียนผู้อื่นและแสวงหาโภคทรัพย์อย่างเป็นธรรมและแจกจ่าย 

อย่างเป็นธรรมไว้ว่า

ผูบ้รโิภคกามทีแ่สวงหาโภคทรพัย์โดยชอบธรรม โดยความไม่ผลนุ

ผลนั ครัน้แล้วเลีย้งตวัให้เป็นสขุสบาย จ�ำแนกทาน ท�ำบญุ และไม่ละโมภ 

ไม่หลง ไม่พัวพัน มีปรกติเห็นโทษ มีปัญญาเป็นเครื่องสลัดออก บริโภค

โภคทรัพย์นี้ ควรสรรเสริญโดย 4 สถาน ควรสรรเสริญโดย 4 สถานเป็น

ไฉน คอื สถานที ่1 ควรสรรเสรญิดงันีว่้า แสวงหาโภคทรพัย์โดยชอบธรรม 

โดยความไม่ผลุนผลัน สถานที่ 2 ควรสรรเสริญดังนี้ว่า เลี้ยงตัวให้เป็นสุข

สบาย สถานท่ี 3 ควรสรรเสริญดังนี้ว่า จ�ำแนกทาน ท�ำบุญ สถานท่ี 4  

ควรสรรเสรญิดงันีว่้า เป็นคนไม่ละโมภ ไม่หลง ไม่พัวพัน มปีรกตเิห็นโทษ 

มีปัญญาเป็นเครื่องสลัดออกบริโภคโภคทรัพย์ ดูกรนายคามณี บุคคล 

ผู้บริโภคกามเช่นนี้ ควรสรรเสริญโดย 4 สถานเหล่าน้ีฯ (สํ.สฬ. (ไทย) 

18/643/415)

ดังนั้นแล้วหลักกามโภคีในทางพุทธศาสนาจึงไม่ใช่การชี้ให้เห็นเพียงปัญหา 

การบรโิภคในครวัเรอืนเท่าน้ัน แต่ยังสะท้อนปัญหาในระบบเศรษฐกิจแบบทนุนิยมด้วย

พร้อมท้ังยังเสนอให้แก้ปัญหาของระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม ท่ีมุ ่งเน้นไปท่ีการ 

แก้ปัญหา โดยเฉพาะอย่างย่ิงพวกพิเศษ : แสวงหาชอบธรรม และใช้อย่างรู้เท่าทัน 

เป็นอิสระ จะเป็นแนวทางปฏิบัติท่ีน�ำไปสู ่การก้าวข้ามรากฐานปัญหาของระบบ

เศรษฐกิจแบบทุนนยิมได้เป็นอย่างด ีกล่าวคอืเป็นผูห้าทรพัย์โดยไม่เบยีดเบยีน ไม่ข่มเหง 



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 213

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

ไม่กดขีท่ารณุผูอ้ืน่ และเมือ่หาทรพัย์มาได้แล้วก็บรหิารจดัการทรพัย์เหล่านัน้ให้มคีวาม

เป็นไปอย่างลงตัว ไม่ขาดตกบกพร่องและยังแจกจ่ายกระจายทรัพย์ไปยังผู้อื่นด้วย

จากหลักธรรมทางพุทธศาสนาที่เสนอไว้เบื้องต้น 2 หลักธรรมนั้นผู้เขียนเห็นว่า

จะสามารถเป็นหลักธรรมพื้นฐานที่จะน�ำไปสู่การเป็นหลักปฏิบัติ เพื่อที่จะให้สังคมเกิด

ความเป็นธรรมในทางสังคมและเศรษฐกิจ โดยเฉพาะอย่างย่ิงการแก้ปัญหาในระบบ

ทนุนยิม ซึง่หลกัธรรมเหล่านีผู้เ้ขยีนเชือ่ว่าเป็นหลกัปฏบิตัพ้ืินฐานทีแ่ม้แต่พุทธศาสนกิชนเอง 

หรือศาสนิกของศาสนาอื่น ๆ ต่างก็สามารถปฏิบัติได้ เพราะโดยพ้ืนฐานแล้วไม่มีใคร

เก็บสะสมกักตันส่วนเกินในการผลิตไว้ ดังนั้นผลผลิตเหล่านี้ก็จะกระจายออกไป 

อย่างท่ัวถึงกันอันเป็นหลักพ้ืนฐานของพุทธศาสนาก็คือการให้ทาน หรือการบริจาค

ทรัพย์สินหรือผลผลิตท่ีตนมีอยู่และสะสมเพ่ือความมั่งค่ัง ได้กระจายไปยังผู้อื่นท่ีไม่ได้

ครอบครองทรพัย์สนิเช่นเดยีวกับตน ข้อนีจ้ะขจัดปัญหาในระบบทุนนิยมในแง่ทีว่่าปัญหา

ของการเก็บสะสมและขูดรีดมูลค่าส่วนเกิน นอกจากน้ีแล้วหลักกามโภคีที่เป็นหลัก 

พ้ืนฐานส�ำหรบัครอบครวัทกุครอบครวันัน้ นอกจากจะชีใ้ห้เห็นภาพของปัญหาในระบบ

ทุนนิยมแล้วน้ัน ยังเสนอแนะแนวทางการแก้ปัญหาไว้ด้วย กล่าวคือหลักกามโภคีมุ่ง 

แก้ปัญหาในระบบเศรษฐกิจแบบทนุนยิมตรงทีก่ารขจดัปัญหาการขดูรดีมลูค่าส่วนเกิน 

และขจัดปัญหาการกดข่ีข่มเหง รังแกแรงงานมนุษย์ โดยเฉพาะหากผู้เป็นนายทุนรู้จัก

ปฏิบัติตามหลักกามโภคีกลุ่มที่ 3 แสวงหาชอบธรรม ประกอบด้วย และ พวกพิเศษ : 

แสวงหาชอบธรรม และใช้อย่างรู้เท่าทันเป็นอิสระ ก็จะท�ำให้ปัญหาการกดขี่ขูดรีด 

ค่อย ๆ หายไป และจะน�ำมาสู่สูการกระจายผลผลิตอย่างเป็นธรรม 

กล่าวได้ว่าการน�ำหลักธรรมทางพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้กับสังคม การเมือง 

และเศรษฐกิจนัน้ ถือว่าเป็นอกีข้อเสนอหนึง่ท่ีจะน�ำไปสูก่ารแก้ปัญหาทีค่่อนข้างชดัเจน 

โดยเฉพาะกับสังคมไทยท่ีมักจะอ้างถึงหลักศีลธรรมทางพุทธศาสนาว่าเป็นบ่อเกิด 

แห่งวัฒนธรรม กระน้ันก็ดีศีลธรรมทางพุทธศาสนาบางข้ออาจใช้ไม่ได้ภายใต้กรอบ 

ของสงัคมไทยสมยัใหม่ แต่การน�ำเอาหลกัธรรมทางพุทธศาสนามาใช้กบัการแก้ปัญหา

ทางเศรษฐกิจถือว่ามีความเป็นไปได้กับสังคมสมัยใหม่เป็นอย่างย่ิง อย่างเช่นในงาน

วิจัยของ ค�ำแหง วิสุทธางกูร ที่อธิบายไว้ว่า คุณประโยชน์ของพุทธศาสนาส่งผล 

ต่อเศรษฐกิจของครัวเรือน และมีส่วนส�ำคัญต่อการได้มาซึ่งคุณภาพชีวิตท่ีดี และ 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562214

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

งานศึกษาดังกล่าวก็ใช้หลักกามโภคีสิบมาเป็นเกณฑ์ในการตัดสิน เนื่องจากเป็นหลัก
ธรรมท่ีสอดคล้องกับแนวคิดทางเศรษฐศาสตร์ในแง่ของการน�ำมาพิจารณาเรื่อง 
การแสวงหาทรพัย์ การใช้จ่ายทรพัย์ และการแบ่งปันทรพัย์ (ค�ำแหง วิสทุธางกูร, 2554: 
82) และยังเป็นไปตามแนวคิดของท่านพุทธทาสภิกขุท่ีเสนอเอาไว้ว่า “ทุกอย่างจะ 
เอาเกินไม่ได้ เอาดีเกินความจ�ำเป็นไม่ได้ พวกเหลือเฟือฟุ่มเฟือยท้ังหลายจึงไม่มี  
มันก็เลยร่วงหล่นไปยังผู้อื่น ก็เป็นสังคมที่ไม่ขาดแคลน” (พุทธทาสภิกขุ, 2522: 22)  
นั่นหมายความว่าพุทธศาสนาไม่เสนอให้เราเก็บสะสมส่วนเกินแต่จะมุ่งกระจาย 
ส่วนเกินน้ันออกไปให้เป็นประโยชน์แก่ส่วนรวมอย่างมากที่สุด เพ่ือบรรเทาความ
ขาดแคลนให้กับผู้คนในสังคม ข้อเสนอของพุทธศาสนาจึงมุ่งไปที่กระบวนการท่ีจะ 
ปลดปล่อยให้ผู้ทุกข์ยากในระบบทุนนิยมได้มีปัจจัยการผลิตและเลี้ยงชีพของตนเองได้ 
และเกิดเป็นผลดีต่อตนเองและสังคมส่วนรวมเป็นหลัก 

ข้อเสนอเชิงนโยบายกับการน�ำไปใช้แก้ปัญหาทุนนิยม
จากหลกัธรรมทัง้สองประการข้างต้นอนัได้แก่ การให้ทานและหลักกามโภคีน้ัน 

ผู้เขียนเห็นว่าเป็นประเดน็ส�ำคญัท่ีเราจ�ำเป็นจะต้องน�ำเสนอให้เกิดความเป็นไปได้ในเชงิ
รูปธรรม หรือก็คือการน�ำเสนอเชิงนโยบายเพ่ือน�ำไปสู่การผลักดันและก่อให้เกิดการ 
ในไปใช้ในท่ีสุด จากการทบทวนเอกสารซ่ึงเป็นงานวิจัยได้ชี้ให้เห็นว่าการน�ำเอาหลัก 
บุญกิริยาวัตถุมาใช้ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมส่วนรวม เช่น ผลท่ีเกิดข้ึนกับสังคม 
การท�ำบุญให้ทานท�ำให้สังคมเกิดการช่วยเหลือ เกิดความสงบสุข เกิดการแบ่งปัน 
อย่างเป็นธรรม หาได้เป็นการแบ่งปันโดยบีบบังคับไม่ เพราะผู้ให้ต้องการให้ด้วยความ
บรสิทุธ์ิใจ ซึง่อาจจะช่วยให้เกิดความสามคัคขีึน้ภายในสงัคมด้วย (พระหนกัูน กตคโุณ, 
2557: 163) การให้ทานจึงไม่เพียงแต่การแจกจ่ายผลผลิตแต่มันยังก่อให้เกิดลักษณะ
ที่เรียกว่าความสัมพันธ์ทางสังคมด้วย นอกจากน้ียังมีงานวิจัยที่ชี้ให้เห็นว่าฐานะทาง
เศรษฐกิจ เช่น ที่พักอาศัย และรายได้ ไม่มีความสัมพันธ์กับการบ�ำเพ็ญบุญตามหลัก
บุญกิริยาวัตถุ เพราะประโยชน์ที่เกิดจากการบ�ำเพ็ญบุญกิริยาวัตถุก่อให้เกิดความสุข
กาย สุขใจ ในฐานะที่เป็นผู้ (กันตภณ หนูทองแก้ว, 2556: 155-167) ดังนั้นหากน�ำเอา
หลักการให้ทานมาใช้โดยเฉพาะกับชุมชนท้องถิ่น หรือชุมชนเมืองเพ่ือกระจายรายได้ 
สู่ชุมชนท้องถ่ิน ผลท่ีเกิดข้ึนอาจจะไม่เพียงแต่ช่วยให้เกิดการกระจายรายได้หากแต ่
จะช่วยให้ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วยกันในสังคมมีความเหนียวแน่นมากยิ่งขึ้น



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 215

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

ส่วนการน�ำเอาหลกักามโภคมีาประยกุต์ใช้น้ัน ในงานวจิยัของค�ำแหง วิสทุธางกูร 

ชี้ให้เห็นว่าหลักกามโภคีส่งเสริมเศรษฐกิจดังน้ี (1) ส่งเสริมการแสวงหาทรัพย์ (2)  

ส่งเสรมิการใช้จ่ายทรพัย์ และ (3) ส่งเสรมิการแบ่งปันทรพัย์ตามล�ำดับจากการประเมนิ

ดังกล่าวพบว่าคุณประโยชนแห่งพุทธศาสนาท่ีส่งเสริมคุณภาพชีวิตท่ีดีโดยวัดคุณภาพ

ชีวิตใน 5 ระดับดังนี้ (1) ระดับดีมากไดแกแสวงหาชอบธรรมกล่าวคือใช้ท�ำกรรมดีและ

เป็นนายเหนือโภคทรัพย์ (2) ระดับดีไดแกแสวงหาชอบธรรมใช้ท�ำกรรมดีแต่ยังไมเป็น

นายเหนือโภคทรัพย์ (3) ระดับทั่วไปไดแกแสวงหาชอบธรรมใช้ท�ำกรรมดีบ้างไมดีบ้าง

และยังไมเป็นนายเหนือโภคทรัพย์ (4) ระดับไมดีไดแกแสวงหาชอบธรรมบ้างไมชอบ

ธรรมบ้างใช้ท�ำกรรมดีบ้างไมดีบ้างและยังไมเป็นนายเหนือโภคทรัพย์ (5) ระดับแย่

ไดแกแสวงหาไม่ชอบธรรมไม่ใช้ท�ำกรรมดีและไม่เป็นนายเหนือโภคทรัพย์ตามล�ำดับ 

(ค�ำแหง วิสุทธางกูร, 2560:  247-269) ดังนั้นแล้วหากน�ำเอาหลักกามโภคีมาประยุกต์

ใช้กับการส่งเสรมิเศรษฐกิจก็จะช่วยให้เกิดการแก้ไขปัญหาเรือ่งการขูดรดีมลูค่าส่วนเกิน

และการกดขีข่่มเหงแรงงานในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม อนัจะน�ำไปสูก่ารขจดัปัญหา

ที่เกิดข้ึนในระบบเศรษฐกิจทุนนิยมได้เป็นอย่างดี เพราะหลักธรรมข้อน้ีสอนให้ฝึก

แสวงหาทรัพย์ในรูปแบบต่าง ๆ ตลอดจนการใช้จ่ายทรัพย์และรักษาทรัพย์

บทสรุป

จากท่ีกล่าวไปท้ังหมดนั้นผู ้เขียนมุ ่งเสนอแนะการน�ำเอาหลักธรรมทาง 

พุทธศาสนาเถรวาทมาใช้ในการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นในระบบทุนนิยม โดยหลักธรรม 

ที่เสนอในบทความนี้มุ่งไปที่การแก้ปัญหาพ้ืนฐานของระบบทุนนิยม ค�ำถามคือระบบ

ทุนนิยมมีปัญหาอะไร ในแง่นี้ผู้เขียนได้เสนอเอาไว้ว่า เดิมทีเดียวน้ันสังคมไม่ได้อยู่ใน

ระบบทนุนยิมทกุคนต่างแลกเปลีย่นสนิค้าและผลผลติกันอย่างเป็นธรรมและเท่าเทียม

กันปัญหาไม่ได้เกิดขึ้น แต่เมื่อสังคมเกิดการเปลี่ยนแปลงเข้าสู่ยุคบริโภคนิยมและ

วัตถุนิยม โลกตกอยู่ภายใต้ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม โดยระบบเศรษฐกิจแบบ

ทุนนิยมน้ีมีจุดประสงค์ส�ำคัญคือการซื้อเพ่ือขายและขายเพ่ือก�ำไร น่ันแสดงว่าการซื้อ 

ที่ว่าน้ีคือซื้อพลังแรงงานจากกรรมาชีพแล้วขายผลผลิตจากพลังแรงงานน้ี แต่ทว่า 

เมือ่พิจารณาระว่างราคาสนิค้าทีน่ายทนุขายไปอนัเกิดจากพลงัแรงงาน กับราคาค่าจ้าง



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562216

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

ที่กรรมาชีพได้รับนั้นไม่มีความเป็นธรรม กล่าวคือกรรมาชีพได้รับค่าตอบแทนน้อยกว่า

พลงัแรงงานทีเ่ขากระท�ำลงไป และส่วนเกินดงักล่าวได้จากการขายผลผลิตท่ีได้จากพลัง

แรงงาน กล่าวได้ว่ากระบวนการขูดรีดส่วนเกินน้ีน�ำไปสู่ปัญหาอีกอย่างหนึ่งที่เกิดขึ้น 

ในระบบทนุนิยมคอืการกดข่ีความเป็นมนษุย์ ซึง่เป็นปัญหาท่ีชนชัน้นายทนุกดข่ีแรงงาน

ผ่านการขูดรีดมูลค่าส่วนเกินที่ว่านี้

ด้วยเหตุนี้การน�ำเสนอแนวทางการแก้ไขปัญหา เพ่ือที่จะปลดแอกความทุกข์

ยากให้กับกรรมาชีพในระบบทุนนิยมจึงมักน�ำเสนอแง่มุมของการแก้ปัญหาให้ 

ความทุกข์ยากหมดไป ในบทความน้ีได้น�ำเสนอทัศนะจากหลักธรรมทางพุทธศาสนา

เถรวาทให้เป็นแนวทางในการแก้ปัญหา ท้ังน้ีผูเ้ขียนได้น�ำเสนอหลกัธรรม 2 ประการ คอื

หลกัการให้ทานตามหลกับญุกิรยิาวัตถุสาม และหลกักามโภคเีพ่ือแก้ไขปัญหาเศรษฐกิจ

ในครัวเรือน หลักการให้ทานน้ันเป็นการแก้ปัญหาการกระจายผลผลิตตามหลักความ

เมตตาของพระพุทธศาสนา ซ่ึงหลักข้อนี้เองชี้ให้เห็นว่าหลักแนวคิดบางอย่างในทาง 

พุทธศาสนาเป็นสะพานเชือ่มต่อไปยังการสร้างระบบเศรษฐกิจทีอ่ยู่ตรงข้ามกับทุนนิยม

นั่นคือระบบเศรษฐกิจแบบสังคมนิยม ในบทความนี้ไม่ได้เสนอว่าพุทธศาสนาเป็น

สังคมนิยมอย่างตรงไปตรงมา แต่เสนอว่าแนวคิดบางอย่างมีลักษณะท่ีจะน�ำไปสู่

สังคมนิยม ซึ่งเป็นสังคมนิยมตามแนวพระศาสนาตามที่พุทธทาสภิกขุนิยามเอาไว้  

ส่วนหลกักามโภคทีีเ่สนอขึน้มาน้ันเป็นการเสนอเพ่ือมุง่แก้ไขปัญหาเรือ่งการขดูรดีมลูค่า

ส่วนเกินและการกดขี่ข่มเหงแรงงานในระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม อันจะน�ำไปสู ่

การขจัดปัญหาท่ีเกิดข้ึนในระบบเศรษฐกิจทุนนิยมได้เป็นอย่างดี ซึ่งการแก้ไขปัญหา

ตามแนวทางของพุทธศาสนาเสนอข้ึนนี้ ผู้เขียนเห็นว่าเป็นแนวทางการแก้ไขปัญหา

ทุนนิยมในระดับรากฐานของปัญหาอันได้แก่ 1) ระบบทุนนิยมท�ำให้เกิดการกระจาย

ปัจจยัการผลติอย่างไม่เท่าเทยีมกันซึง่ผดิไปจากธรรมชาติของมนษุย์ 2) ระบบเศรษฐกิจ

แบบทุนนิยมท�ำให้เกิดการขูดรีดเงินตราจากชนชั้นกรรมาชีพ และ 3) ระบบทุนนิยม 

ท�ำให้เกิดการขูดรีดความเป็นมนุษย์จากแรงงานของกรรมกร นอกจากนี้จะเห็นได้ว่า 

พุทธศาสนามีหลักคิดบางอย่างที่จะท�ำให้ระบบเศรษฐกิจที่ประสบปัญหาในเชิง

มนุษยธรรมเช่นระบบทุนนิยมน้ีเป็นไปในลักษณะที่หมดปัญหาและสามารถท่ีจะยก

คุณภาพชีวิตของผู้คนที่อยู่ภายใต้ระบบนี้ขึ้นมาได้เป็นอย่างดี



Humanities & Social Sciences 36 (2) May - August 2019 217

Phrakru Sophonchayapiwat and Phramaha Mith ThitapunyoSolving the Problems of Capitalism with the Principles 
of Meritorious Action and Kam Phokhi

เอกสารอ้างอิง

กันตภณ หนทูองแก้ว. (2556). การน�ำหลกับญุกิรยิาวตัถุ มาใช้ในวถีิชวิีตของประชาชน 

อ�ำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช พ.ศ. 2556. สารอาศรมวัฒนธรรมวลัย

ลักษณ์ มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ,์ 15(1), 155-167.

ค�ำแหง  วิสุทธางกูร. (2552). คุณประโยชน์แห่งพุทธศาสนาต่อการส่งเสริมฐานะทาง

เศรษฐกิจของครัวเรือนในชนบทอีสาน: ศึกษากรณีอ�ำเภอเมือง จังหวัด

ขอนแก่น. รายงานการวิจยั. คณะมนุษยศาสตร์และสงัคมศาสตร์:มหาวิทยาลยั 

ขอนแก่น.

__________. (2560). คณุประโยชน์แห่งพุทธศาสนาต่อการส่งเสรมิฐานะทางเศรษฐกิจ

ของครัวเรือนในชนบทอีสาน: ศึกษากรณีอ�ำเภอเมืองขอนแก่น จังหวัด

ขอนแก่น. มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร,์ 34(1), 247-269

ชลลดา นาคใหญ่. (2557). แนวคิดความเสมอภาคในปรัชญาของคาร์ล มาร์กซ์.  

วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

__________. (2558). ทุนนิยม: ปัญหาความไม่เสมอภาคและวิถีแห่งการกดขี่ขูดรีด. 

วารสารสมาคมปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย, 10(1).

เด่นพงษ์ แสนค�ำ และอัครยา สังขจันทร์. (2562). การให้เหตุผลสนับสนุนแนวคิดเรื่อง

สังคมนิยมของคาร์ล มาร์กซ์, วารสารสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร, 

15(1), 37-60.

นารรีตัน์ รกัวิจติรกุล. (2554). พทุธศาสน์กบัการด�ำเนินชีวติ, พิมพ์ครัง้ที ่6. มหาสารคาม: 

อภิชาตการพิมพ์.

ปรีชา เปี่ยมพงศ์สานต์. (2558). เศรษฐศาสตร์การเมืองและทฤษฎีสังคมวิพากษ์,  

พิมพ์ครั้งที่ 2. ขอนแก่น : คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัย

ขอนแก่น.

พุทธทาสภิกขุ. (2522). ธรรมกับการเมือง: ค�ำบรรยายประจ�ำวันเสาร์ท่ีลานหินโค้ง  

สวนโมกข์ ภาคอาสาฬหบูชา 2519. สุราษฎร์ธานี: ธรรมทานมูลนิธิ.



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (2) พฤษภาคม - สิงหาคม 2562218

การแก้ไขปัญหาระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม
ด้วยหลักบุญกิริยาวัตถุและกามโภคี พระครูโสภณชยาภิวัฒน์ และ พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวล

ศัพท ์พิมพ์ครั้งที่ 23. กรุงเทพมหานคร: ส�ำนักพิมพ์ผลิธรรม.

พระหนูกัน กตคุโณ. (2557). การศึกษาการสร้างบารมีตามหลักบุญกิริยาวัตถุ 3  

ของชาวบ้านหนองแวงตอตั้ง ต�ำบลคึมชาด อ.หนองสองห้อง จ.ขอนแก่น. 

วารสารวิชาการธรรมทรรศน,์ 14(3), 163-173.

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.

วัชระ งามจิตรเจริญ. (2552). แนวคิดในการใช้พุทธธรรมเพื่อด�ำเนินการทางเศรษฐกิจ

ในสังคมทุนนิยม : กรณีศึกษา. รายงานการวิจัย. ศูนย์พุทธศาสน์ศึกษา: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). สารานุกรมพระพุทธ

ศาสนา พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.

สุรย์ี สวุรรณปรชีา. (2520). ความสมัพนัธ์ระหว่างทฤษฎีความรูแ้ละทฤษฎีการเมืองของ

ปอบเปอร์. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต แผนกวิชาปรัชญา. บัณฑิต

วิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

Calhoun, Craig J. (2002). Classical Sociological Theory. Oxford: Wiley-Blackwell.

Crafts, Nicholas FR. (1978). “Enclosure and labor supply revisited”. Explorations 

in Economic History . 15(2), 172.

G. A. Cohen. (1978). Karl Marx’s Theory of History: A Defense. Oxford: Oxford 

University Press.

Laycock, H. (1991). Exploitation via labour power in Marx. The Journal of ethics. 

3(2), 121-131.

Marx, Karl. (1971). Capital: A critical analysis of capitalist production volume I. 

trans. Samuel Moore and Edward Aveling, Moscow: Progress Publisher.

Payutto, Phra Prayudh. (1995). Buddhadhamma: Natural laws and values for 

life. USA: State University of New York Press.


