
รบัต้นฉบบั 20 กุมภาพันธ์ 2562 แก้ไขตามผูท้รงคุณวฒุ ิ21 เมษายน 2562 รบัลงตพิีมพ์ 30 เมษายน 2562

1 	 บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เรื่อง “ธรรมชาติในวรรณกรรมนิทานอีสาน : การสร้างภูมินิเวศและ 

	 การสือ่ความหมาย” ปรญิญาปรชัญาดษุฎบีณัฑิต สาขาวชิาภาษาไทย (สายคตชิน) ภาควชิาภาษาไทยและ 

	 ภาษาตะวันออก  คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 

การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม
1

Snake in IsanLiterature: Metaphors and Cultural Interpretation.

คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา2 และปฐม หงส์สุวรรณ3

Khomkrit Woradejnaiyana2 and Pathom Hongsuwan3

2,3สาขาวิชาภาษาไทย ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก
2,3Thai Program, Department of Thai and Oriental Languages

2,3คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
2,3Faculty of Humanities and Social Science 

2,3มหาวิทยาลัยมหาสารคาม
2,3Mahasarakham University

บทคัดย่อ

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษางูซวงในเชิงอุปลักษณ์และความหมาย 

ทางวัฒนธรรมผ่านวรรณกรรมนิทานอีสาน 2 เร่ือง คือ ท้าวคัทธนามและสังข์ศิลป์ชัย 

โดยใช้กรอบคิดสัตวศึกษามาประยุกต์ใช้เพ่ือตรวจสอบและหาค�ำตอบว่า วรรณกรรม

นิทานอีสานได้น�ำเสนอการอุปลักษณ์งูซวงในลักษณะใดบ้าง และการอุปลักษณ์น้ัน 

มคีวามส�ำคญัต่อความหมายทางวัฒนธรรมอย่างไร จากการศกึษาการอปุลกัษณ์งซูวง

พบว่า 1) งูซวงคืออุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือนและอันตรายผู้มีอ�ำนาจอันเป็นผลสืบ

เน่ืองมาจากการสร้างของพญาแถนท�ำหน้าที่เป็นตัวกลางเชื่อมระหว่างโลกศักด์ิสิทธ์ิ 

กับโลกสามัญ เป็นการยกระดับอ�ำนาจมาจากสัตว์ป่าและมิใช่ผลผลิตทางวัฒนธรรม 

เฉกเช่นสัตว์เลี้ยงที่มนุษย์สามารถควบคุมและกระท�ำให้เชื่องได้ 2) งูซวงคืออุปลักษณ์



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 279

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

ของพลงัอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผูม้อี�ำนาจเพราะธรรมชาติย่อมมพีลังอ�ำนาจในการ

ท�ำลายมนุษย์ทีไ่ม่รูจ้กัการอนุรกัษ์และใช้สอยประโยชน์จากธรรมชาต ิกลายเป็นปฏกิิรยิา

ตอบกลับของธรรมชาติต่อมนุษย์ ส่วนประเด็นความหมายทางวัฒนธรรมพบว่า  

1)งูซวงในฐานะสัญลักษณ์พลังอ�ำนาจของธรรมชาติมีความลึกลับยากแก่การหย่ังรู ้

และอยู่เหนือการควบคุมของมนุษย์ 2) งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของอ�ำนาจศักด์ิสิทธ์ิ 

ถูกสร้างข้ึนจากพญาแถนเพ่ือก�ำจัดมนุษย์ที่ไร้ศีลธรรมและถูกย�้ำด้วยภาพของสัตว ์

ที่มาจากเมืองฟ้าเมืองสวรรค์ 3) งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของความเป็นหญิง มีสภาวะ

ตกอยู่ภายใต้การครอบง�ำ กดขี ่ทัง้ยังถูกเชือ่มโยงกับธรรมชาตแิละมสีถานภาพด้อยกว่า

มนุษย์ผู้ถือครองอุดมการณ์พระโพธิสัตว์

ค�ำส�ำคัญ : งูซวง, การอุปลักษณ์, ความหมายทางวัฒนธรรม, วรรณกรรมนิทานอีสาน



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562280

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

Abstract

The purpose of this study is To study snake (Ngusuang) In Isan literature. 

Metaphor and Cultural interpretation via byIsan Literature both are Kantanam 

and Sangsinsai using animal education concept adapt to considering find the 

answer of the presented snake in Isan literature metaphor in what the manner 

is? and How that metaphor has important with cultural interpreter? The study 

of that metaphor of snake found that 1) Snake is metaphor of raw brutality and 

dangerous as the result relating from Tan’s creation object to be the medium 

link between holy world and ordinary world and enhance the power to be the 

only wild animal which is not cultural product such as pet that human can  

control and make them tame. 2) Snake is metaphor of the destroy power  

because The nature has normally power to destroy human who don’t know how 

to conserve and useful advantage of natural became to reaction of natural to 

human The cultural issues section has found that 1) The snake is a symbol of 

natural power. There is a mystery, the intuition, and beyond hum an control.   

2) The snake as a symbol of traditional belief, is built from theTan to eliminate 

the  immoral humans and be reiterated with the images of animals coming from 

the city of heaven. Paradise City 3) The snake is a symbol of the woman. There 

is a condition under the dominance. The ride is also linked. They are also linked 

to nature and are inferior to human beings. 

Keywords: snake, metaphor, cultural interpreter, Isan literature 



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 281

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

บทนำ�			 
การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับสัตว์ในเชิงมนุษยศาสตร์มักปรากฏ

ในเชงิประวตัศิาสตร์ วัฒนธรรมปรชัญาและสทิธิของสตัว์ (Greg Garrard, 2012: 146)
ซึ่งส่วนหน่ึงมักจะปรากฏในงานเขียนหรือศิลปะแขนงต่าง ๆ ดังท่ีวิทย์ ศิวะศริยานนท์ 
(2544 : 98-99) กล่าวว่า ตัง้แต่ยุคดกึด�ำบรรพ์มาแล้วในวรรณกรรมมข้ีอความท่ีพาดพิง
ถึงสตัว์ เฉพาะอย่างย่ิงสตัว์เลีย้ง อนันับได้ว่าเป็นเพ่ือนและเป็นทาสอนัซือ่สตัย์ของมนษุย์ 
ในกาพย์กลอนจะเหน็ว่า กวกีล่าวถึงม้าศกึษาบ่อย ๆ  ราวกบัเป็นตัวละครส�ำคญัตวัหน่ึง 

เดวิด คินส์ลีย์ (2551 : 120) ชี้ให้เห็นว่า ในวัฒนธรรมการล่าในอเมริกาเหนือ
หลายวัฒนธรรม การบ่มเพาะสัมพันธไมตรีกับสัตว์ถือว่าเป็นแก่นความคิดที่เชื่อมโยง
และเสริมแก่นความคิด คนหนุ่มสาวมักจะได้รับการบอกเล่าถึงต�ำนานและเรื่องราว 
ทีเ่ก่ียวกับช่วงเวลาในอดตีทีส่�ำคญัต่อการสร้างอตัลกัษณ์ความเป็นมนุษย์ ในหลายกรณี
ต�ำนานเหล่าน้ีบอกเล่าเร่ืองราวในสมัยท่ีมนุษย์และสัตว์เป็นหน่ึงเดียวกัน เมื่อครั้งท่ี
มนุษย์และสัตว์แปลงร่างเป็นกันและกันได้ แก่นความคิดแฝงอยู่ในนิทานแบบน้ีก็คือ
การให้ความส�ำคญักับความเชือ่มโยงระหว่างมนุษย์กับสตัว์ท่ีพวกเขาล่าและใช้ยังชพีอยู่ 
นิทานเหล่านี้บ่งบอกว่าในวิถีทางเร้นลับบางอย่าง มนุษย์และสัตว์มีความสัมพันธ์กัน
อย่างใกล้ชิดและลึกซึ้ง และร่วมชะตากรรมอย่างพึ่งพาอาศัยกันและกัน 

เมื่อน�ำแนวคิดข้างต้นมาพิจารณาวรรณกรรมนิทานอีสาน พบว่า ตัวละครสัตว์ 
(animal character) เป็นอนุภาคหน่ึงท่ีปรากฏอยู่ในตัวบท ทั้งการน�ำเสนอสัตว์ 
แบบสมจริงหรือสัตว์ในธรรมชาติและการน�ำเสนอสัตว์แบบเหนือจริง ซึ่งเป็นตัวละคร
สัตว์ท่ีมีความโดดเด่นท้ังในฐานะตัวละครฝ่ายร้าย ท้ังยังมีความพิเศษมากกว่า 
สัตว์อื่น ๆ ในธรรมชาตินั่นคือ “งูซวง”

ค�ำว่า “ซวง” นั้น สารานุกรมภาษาอีสาน – ไทย – อังกฤษ ฉบับของปรีชา  
พิณทอง (2532 : 291-292) ได้ให้นิยามดังนี้ คือ (1) น.กระหูด เครื่องดักปลาชนิดหนึ่ง
สานด้วยไม้ไผ่ ปากบนก้นสอบส�ำหรับวางไว้ทางน�้ำไหลเพ่ือดักเอาปลาในเวลาน�้ำลด 
เรียกว่า “ซวง” (2) น. งูใหญ่ งูใหญ่เรียกว่า “งูซวง” (3) น. รูปงูซวง รูปท่ีมีลักษณะ 
คล้ายงูซวง มีขนาดยาวแค่นิ้ว เกิดที่ต้นขาหรือที่อวัยวะเพศของผู้หญิง เวลาจะให้โทษ
รูปงูจะมีสีด�ำคล�้ำ หญิงใดท่ีมีรูปงูซวงดังกล่าวจะเป็นหญิงเล้ียงลูกยาก ตราบใดท่ียัง 
ไม่แก้ไขจะเลี้ยงลูกให้โตไม่ได้เลย และ (4) ก. คว้ามือจับ คว้ามือจับเรียก “ซวงมือ”



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562282

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

	 จากค�ำนิยามค�ำว่า “ซวง” ข้างต้นนั้น “งูซวง” ในเรื่องท้าวคัทธนามและ 

สังข์ศิลป์ชัย หมายถึงงูใหญ่ เป็นตัวละครสัตว์ฝ่ายร้าย เพราะมีความดุร้าย มีล�ำตัวยาว 

100 เส้นเชือกล่ามวัว ดวงตาแดงเข้มดั่งแสงพระอาทิตย์ และพ่นพิษเป็นไฟ ชอบ  

ดสีวนโคก (2550 : 35) กล่าวว่า บางแห่งเรยีกว่า ลวง หรอื หลืง่ ซึง่อาจหมายถึงพญานาค

ก็ได้2 งูซวงเป็นตัวละครสัตว์ในวรรณกรรมนิทานอีสาน ซึ่งปรากฏในความเชื่อที่ว่างูซวง

เป็นสัตว์ที่อันตรายและมีอิทธิฤทธ์ิ โดยเฉพาะเด็ก ๆ มักจะเกรงกลัวงูซวงมาจับไปกิน  

ซึง่พ่อแม่ปูย่่าตายาย ชอบขูเ่ดก็ทีร้่องไห้ไม่หยุดว่า “งซูวงจะมาจบักนิ”  (ธวัช ปณุโณทก,  

2542 : 828) ซึ่งจากการศึกษาเบื้องต้นพบว่า งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสานเรื่อง 

ท้าวคัทธนามและสังข์ศิลป์ชัย มีคุณลักษณะทางชีววิทยาร่วมกันคือ เป็นงูใหญ่ ดุร้าย 

แต่มีลักษณะต่างคือ งูซวงในเรื่องสังข์ศิลป์ชัย มีฐานะเป็นเพียงสัตว์ป่า ส่วนเรื่อง 

ท้าวคัทธนามเป็นสัตว์ที่ถูกสร้างขึ้นจากอ�ำนาจของแถนเพื่อท�ำลายมนุษย์

ความพ้องกันอย่างหนึ่งของวรรณกรรมท่ีกล่าวพาดพิงถึงงูซวง อยู่ท่ีตัวละคร

มนษุย์คอืท้าวสนิไซและท้าวคทัธนามทัง้สองคนคอืผูท้ีถ่อืครองอดุมการณ์พระโพธสิัตว์

และตกอยู่ในสถานการณ์ที่ไม่แตกต่างกันมากนัก คือ ต่างฝ่ายต้องออกตามหา 

เครือญาติของตนเองและต้องเผชิญกับความขัดแย้งกับตัวละครที่มีพลังอ�ำนาจ 

เหนือธรรมชาติ เหตุน้ีงูซวงจึงเป็นหน่ึงในตัวละครที่มีพลังอ�ำนาจนั้น ซึ่งเปรียบเสมือน

ด่านทดสอบสภาวะความเป็นพระโพธิสัตว์ของตัวละครเอกซึ่งเป็นมนุษย์ด้วย

ดังน้ัน บทความน้ีจึงวิเคราะห์งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสานเรื่องคัทธนาม 

และสงัข์ศิลป์ชยั 2 ประเดน็หลกั ประเดน็แรกคอืการอปุลกัษณ์สัตว์ ซึง่เป็นการประกอบ

สร้างความเป็นสตัว์และอตัลกัษณ์เก่ียวกับสตัว์ โดยน�ำเสนอความคดิผ่านความขดัแย้ง

ระหว่างมนุษย์กับสัตว์ ตัวบทวรรณกรรมท้ังสองเรื่องใช้มุมมองของตัวละครท่ีเป็นง ู

ในการน�ำเสนอความโหดร้ายทารุณท่ีมนุษย์กระท�ำต่อสัตว์และสัตว์กระท�ำต่อมนุษย์  

ซึง่เป็นการตัง้ค�ำถามกับค�ำว่า “มนษุย์” กับ “สตัว์” ทีม่กัปรากฏบนพ้ืนฐานของมโนทศัน์

ในการแบ่งแยกมนุษย์ออกจากสัตว์เป็นอย่างไรส่วนประเด็นท่ีสองเป็นการวิเคราะห์

2  ในเรื่องท้าวคัทธนามเรียกอีกชื่อหนึ่งว่า “งูฟาง”



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 283

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

กลวิธีการน�ำเสนอความคิดที่ตัวบทได้ซ่อนความหมายเอาไว้ โดยน�ำกรอบคิดเรื่อง 

สัญวิทยา (Semiology) มาใช้ในการวิเคราะห์ความหมายทางวัฒนธรรมด้วย

ขอบเขตการศึกษา

1.	ตัวบทวรรณกรรมที่ใช้ในการวิจัย 

	 ผู้วิจัยได้ใช้ตัวบทวรรณกรรมนิทานอีสานเรื่องสังข์ศิลป์ชัยและเรื่องท้าว 

คัทธนาม เพราะท้องเรื่องของวรรณกรรมท้ังสองได้กล่าวถึงงูซวงไว้อย่างน่าสนใจ  

ทั้งในเชิงอุปลักษณ์และการสื่อความหมาย และมีความส�ำคัญต่อการพัฒนาท้องเรื่อง

อันเป็นอนุภาคเหตุการณ์ที่ก่อให้เกิดอนุภาคเหตุการณ์อื่น ๆ ในภายหลัง	

2.	ประเภทของตัวบท 

	 เนื่องจากการวิจัยในครั้งน้ีใช้ทฤษฎีและระเบียบวิธีการวิจัยท่ีเป็นชุด 

ความคิดแบบหลังสมัยใหม่ ที่เป็นการศึกษาในเชิงสหวิทยาการ ดังน้ันผู้วิจัยจึงเลือก

วรรณกรรมนิทานอีสานเรื่องสังข์ศิลป์ชัยและคัทธนามมาเป็นข้อมูลหลักในการศึกษา

เพราะวรรณกรรมท้ังสองเร่ือง เป็นวรรณกรรมที่มีตัวบทกล่าวถึงงูซวงในฐานะตัวละคร

สัตว์ท่ีเป็นคู่ตรงข้ามของตัวละครมนุษย์ที่อยู่ในฐานะพระโพธิสัตว์ซึ่งผู้วิจัยได้คัดเลือก

เรื่องที่มีการปริวรรตจากนักวรรณกรรมท้องถิ่น จ�ำนวน 2 เรื่อง ดังนี้

	 1. 	ท้าวคทัธนาม ปรวิรรตโดย อมัพร นามเหลา จดัพิมพ์โดย ศนูย์วัฒนธรรม

จังหวัดนครราชสีมา วิทยาลัยครูนครราชสีมา เมื่อ พ.ศ. 2529

	 2. 	สังข์ศิลป์ชัย ปริวรรตโดย ปรีชา พิณทอง จัดพิมพ์โดย โรงพิมพ์ศิริธรรม 

เมื่อ พ.ศ. 2524

สัตวศึกษาในเชิงอุปลักษณ์และการสื่อความหมาย

ค�ำว่า “อุปลักษณ์” (Metaphor) ตามพจนานุกรมศัพท์วรรณกรรมอังกฤษ-ไทย 

ฉบับราชบัณฑิตยสถาน (2545 : 261) ได้ให้ความหมายว่า ภาพพจน์ท่ีน�ำเอาสิ่งท่ี 

ต่างกัน 2 สิ่งหรือมากกว่า แต่มีคุณสมบัติบางประการร่วมกันมาเปรียบเทียบกัน  

โดยเปรียบเทียบว่าสิ่งหนึ่งเป็นอีกสิ่งหนึ่งโดยตรง เช่น “เขาเป็นสิงห์ทะเลทราย”  

หรือ “เธอเป็นแก้วตาและดวงใจของพ่อและแม่”เลคอฟฟ์และจอห์นสัน อธิบายว่า 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562284

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

การอุปลักษณ์เป็นที่นิยมใช้ส�ำหรับการประพันธ์บทกวีเพ่ือให้เกิดส�ำนวนโวหารที ่

สละสวยและภาษาทีใ่ช้มคีวามพิเศษและงดงามมากกว่าภาษาทัว่ไป ท้ังน้ีการอปุลกัษณ์

เป็นสิ่งที่มีลักษณะพิเศษท่ีสามารถใช้แทนวิธีคิดและการกระท�ำได้ ด้วยเหตุน้ี  

นักประพันธ์ส่วนมากจึงคิดว่าไม่สามารถสร้างสรรค์บทกวีได้หากไม่ใช้การอุปลักษณ์ 

ตรงกนัข้าม การอปุลกัษณ์ยังแพร่หลายในชวิีตประจ�ำวัน ไม่ใช่แต่ใช้ในทางภาษาเท่าน้ัน

และมีความเป็นธรรมชาติในตัวเองอยู่แล้ว (Lakoff and Johnson, 1980 : 3)  

การน�ำเสนอสตัว์ในเชงิเปรยีบเทียบหรอือปุลกัษณ์ปรากฏมากสดุในวรรณกรรม 

นบัได้ว่าเป็นวิธีการน�ำเสนอเรือ่งราวของสตัว์ในวรรณกรรมทีเ่ก่าแก่ท่ีสดุวิธีหนึง่ มปีระวัติ

ความเป็นมายาวนานปรากฏในวรรณกรรมเร่ืองเล่าหลายรูปแบบ ท้ังต�ำนานปรัมปรา 

นทิานพ้ืนบ้าน หรอืแม้แต่ในวรรณกรรมสมยัใหม่ท้ังวรรณกรรมลายลกัษณ์และมขุปาฐะ 

การอุปลักษณ์เก่ียวกับสัตว์ยังพบได้ในงานศิลปะหลายแขนงเช่น ภาพยนตร์และสื่อ 

สมัยใหม่ การอุปลักษณ์เก่ียวสัตว์ในความเป็นจริงแล้วมีเป้าหมายอยู่ที่มนุษย์ โดยที่

เป็นการน�ำเสนอสตัว์ในฐานะเป็นกระจกเงาส่องแสดงพฤตกิรรมของมนุษย์ (the animal 

mirror) ซึง่โยงใยไปสูเ่รือ่งราวทางศลีธรรม ความด-ีเลวของมนุษย์ (ธัญญา สังขพันธานนท์,  

2560 : 352) อย่างเช่นการศึกษาวรรณกรรมอเมริกันร่วมสมัยในเรื่อง Ismael: An  

Adventure of the Mind and Spirit ของแดเนียลควินน์ โดยดารินทร์ ประดิษฐทัศนีย์ 

(2559 : 44) น�ำเสนอว่า การใช้กอริลลาเป็นตัวละครเอกซึ่งท�ำหน้าท่ีครูผู้ส่ันคลอน 

ความเข้าใจของผู้เล่าเรื่องและผู้อ่านที่มีต่ออารยธรรมมนุษย์ การใช้มุมมองกอริลลาใน

การวิเคราะห์ความคิดความเชื่อ และพฤติกรรมของมนุษยชาติ เป็นการใช้มุมมอง 

ของ “คนนอก” (outsider) มาพินิจพิเคราะห์และวิพากษ์สังคมมนุษย์ และท่ีส�ำคัญ  

Ismael เน้นให้เห็นอย่างน่าสะเทือนใจว่ากอริลลาอิชมาเอลท่ีเป็น “คนนอก” นี้ได้รับ 

ผลกระทบท่ีเป็นทุกข์ทรมานทั้งกายและใจอย่างแสนสาหัสเพียงไรจากทัศนคติ 

ของมนุษย์ที่ เห็นว่าตนเองเหนือกว่าสรรพสัตว์ทั้งปวง อาจตีความต่อไปได้ว ่า  

กอริลลาอิชมาเอลเป็นตัวแทนของ “คนนอก” ซึ่งหมายรวมถึงสรรพชีวิตและสรรพสิ่ง 

ที่ไม่ใช่มนุษย์อีกเป็นจ�ำนวนนับไม่ถ้วน



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 285

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

นอกจากนี้ หลักฐานทั้งวรรณกรรมชาดก พระวินัยปิฎก และอรรถกถาธรรมบท 

ซึ่งเฉลิมวุฒิ วิจิตร (2558 : 187-188) ได้ศึกษาและน�ำเสนอว่า ภายใต้ทัศนะของ 

พระพุทธศาสนาทีม่องว่าการกระท�ำของสตัว์สามารถจดัเป็นการกระท�ำทางจรยิธรรมได้ 

เพราะส�ำหรับพุทธศาสนาแล้ว มีข้อความที่ยืนยันอย่างแน่ชัดและตรงไปตรงมาว่า 

การกระท�ำของสตัว์น้ันประกอบไปด้วยเจตนา อย่างไรก็ตามมวีรรณกรรมชาดกอกีหลาย

เรือ่งทีก่ล่าวถึงการกระท�ำของสตัว์ในลกัษณะทีเ่หนือธรรมชาตจินไม่สามารถจะพบเห็น

ได้ในโลกแห่งความเป็นจริง ปัญหาคือคือเราจะท�ำความเข้าใจอย่างไรกับชาดกเหล่านี้ 

ส�ำหรับผู้เขียนเห็นว่าแม้บางเร่ืองจะมีลักษณะเหนือธรรมชาติจนมีลักษณะโน้มเอียง 

ไปในทางนิทานมากกว่าการจะสือ่ตามนยัตวัอกัษร แต่กระน้ันก็ตามผูแ้ต่งชาดกก็ยังคง

มีทัศนคติที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความเข้าใจว่าสัตว์สามารถมีพฤติกรรมทางจริยธรรม

ได้อยู่ดี

จากมุมมองท่ีว่าสัตว์สามารถกระท�ำจริยธรรมได้น้ัน สัตว์ยังส่ือความหมายถึง

ฐานคิดดั้งเดิม อย่างเช่นปลาบึก ดังที่ปฐม หงษ์สุวรรณ (2556 : 220) ได้ศึกษาและ 

น�ำเสนอว่า ปลาบึกเป็นปลาชนิดแรกท่ีถือก�ำเนิดข้ึนในแม่น�้ำโขงและถูกจัดล�ำดับชั้น

ความส�ำคญัของพันธ์ุปลาท่ีอยู่ในระบบคดิทางวัฒนธรรม ซึง่ปลาบกึน้ีมใีนฐานะเป็นท้ัง 

“ปลาเก่าแก่/อาวุโส” และมีความสูงวัยกว่าปลาอื่น ๆ เสมือนเป็นปลาบรรพบุรุษ  

ด้วยเหตุท่ีมีชีวิตอยู่มาก่อนแล้วตั้งแต่อยู่บนเมืองฟ้าเมืองแถน ฉะน้ันปลาบึกในระบบ

คดิของผูค้นในชมุชนชายแดนแม่น�ำ้โขง การกล่าวเช่นน้ีถือเป็นการบรูณาการหรอืผนวก

เรื่องของปลาบึกโดยแฝงการยอมรับ “ความเก่าแก่ดั้งเดิม” และดึงช่วงระยะเวลา 

ของการก�ำเนิดแม่น�้ำโขงให้มาสัมพันธ์กับการเกิดขึ้นของปลาบึก อีกทั้งยังแสดงให้เห็น

ในฐานะว่าเป็น “ผูส้ร้างดลุยภาพ” ให้เกิดข้ึนกับโลกมนุษย์ กล่าวคอื หลงัจากเหตกุารณ์

พญานาคหนองแสทะเลาะกัน เมือ่ในโลกมนษุย์มปีลาบกึแล้วบรรดาเหล่านาคทัง้หลาย

ก็ได้คลายพยศละเลิกการทะเลาะเบาะแว้งแย่งชิงอาหารกัน ความสุขสมบูรณ์ก็บังเกิด

แก่โลกมนุษย์และสรรพชีวิต 

	



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562286

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

ผลการวิจัย

1.	การอุปลักษณ์ “งูซวง” ในวรรณกรรมนิทานอีสาน : ความดิบเถื่อน 

ความอันตรายและพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจ3		

	 การศึกษาอุปลักษณ์งูซวง ในฐานะภาพแทนพฤติกรรมและธรรมชาติ 

ของมนุษย์ พบว่าตวับทใช้งซูวงเป็นกระจกสะท้อนให้เหน็ธรรมชาตแิละตวัตนของมนุษย์

ทั้งยังเชื่อมโยงกับเรื่องศีลธรรมและคุณลักษณะของมนุษย์ด้วยมี 2 ประการ คือ  

1. งูซวง คือ ความดิบเถ่ือนและอันตรายผู้มีอ�ำนาจ 2. งูซวง คือ พลังอ�ำนาจแห่ง 

การท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจ ดังจะได้น�ำเสนอพอสังเขปต่อไปนี้

	 1.1	 งูซวง คือ ความดิบเถื่อนและอันตรายของผู้มีอ�ำนาจ

		  หากพิจารณา “งูซวง” ในฐานะของสัตว์ที่ไม่สามารถกระท�ำให้ “เชื่อง” 

ได้ เฉกเช่นสัตว์อื่นที่ปรากฏในวรรณกรรมนิทานอีสาน ซึ่งกลายเป็นพฤติกรรมของ 

สัตว์ป่าที่มักจะปรากฏในลักษณะของความขัดแย้งกับมนุษย์ อันสะท้อนให้เห็นการ

ตัดขาดและแยกสัตว์ป่าออกจากมนุษย์โดยสิ้นเชิง ดังน้ันตัวตนของงูซวงท่ีถูกน�ำเสนอ

จึงมิเพียงแต่จะไม่สามารถกระท�ำให้เชื่องได้เท่านั้น แต่ยังเป็นอุปลักษณ์ของความ 

ดิบเถื่อนและอันตรายของผู้มีอ�ำนาจดังเรื่อง สังข์ศิลป์ชัย ซึ่งกล่าวถึงรูปร่างของงูซวงว่า

เป็นสัตว์ใหญ่ มีพิษร้าย นัยน์ตาแดงเข้มดั่งแสงพระอาทิตย์ดังบทว่า 

		  ที่นั้นยังมอีสรพิษฮ้าย		  ตัวขนาดงูซวง

		  มันก็เทียวระวังขง			   เขตดงดอยกว้าง

		  แม้นว่าพึงคณาเนื้อ		  ตัวใดเดินฮอด มันนั้น

		  มันก็เพินพ่นน�้ำ			   ลายกลั้วมืดมัว

		  เมื่อนั้นตนประเสริฐท้าว		  ธรงเดชลือฤทธิ์

		  ทวนเชษฐา			   ใต่น�ำทางน้อง

		  คอยเห็นซวงหลวงพ้น		  ฮังฮามหลายหลาก

		  ยาวฮอดฮ้อน			   ประมาณเส้นเชือกงัว

3 คำ�ว่า “ผู้มีอำ�นาจ” ในบทความนี้หมายถึงเทพเจ้าหรืออำ�นาจศักดิ์สิทธิ์เท่านั้น



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 287

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

		  หกพี่น้อง				   เฮียนพร�่ำพลอยกลัว

		  ซวงหลวงเหลียว			   ถืกลมเพินพ้น

		  ตาแดงเข้ม			   คือแสงสุริเยศ

		  เพินพ่นเอา			   อายฮ้อนเฮ่งไฟ

(ปรีชา พิณทอง, 2524 : 125-126)

จากตัวอย่างข้างต้น จะเห็นได้ว่างูซวงเป็นสัตว์ท่ีมีรูปร่างลักษณะอันมหึมา  

การท่ีตัวบทเปรียบงูซวงเป็น “อสรพิษฮ้าย” (อสรพิษร้าย) สะท้อนให้เห็นอคติท่ีมนุษย์

เชื่อมโยงงูซวงเข้ากับความดิบเถ่ือน “แม้นว่าพึงคณาเนื้อ ตัวใดเดินฮอด มันน้ันมันก็ 

เพินพ่นน�้ำ ลายกลั้วมืดมัว” (เมื่อสัตว์ตัวใดเดินเข้ามาในอาณาบริเวณก็จะถูกพิษงูซวง

ท�ำร้าย)” และตอกย�ำ้ความอนัตรายของงซูวงผ่าน“ตาแดงเข้ม คอืแสงสรุเิยศ เพินพ่นเอา 

อายฮ้อนเฮ่งไฟ” (ดวงตาแดงเข้มราวกับแสงพระอาทิตย์และพิษร้อนด่ังไฟ) ยิ่งกว่านั้น 

ตัวบทได้น�ำเสนอว่างูซวงเป็นเพียงแค่สัตว์เดียรฉานเท่านั้นว่า

		  พระบาทเจ้า			   จาพี่พลันขาน

		  กลัวมันสัง			   ส�่ำเดียรฉานฮ้าย

		  เป็นดั่งชลธาเท้ง			   เฮาจรผจญเดช ดีดาย

		  ตางให้เขาข่าวเฮื้อง			  ลือเท้าทั่วไตร แท้ด้าย

(ปรีชา พิณทอง, 2524 : 126)

	 การสร้างวาทกรรม “เดียรฉานฮ้าย” คือการตอกย�้ำการอุปลักษณ์ด้วยการยึด

แนวคดิมนษุย์เป็นศนูย์กลาง (Anthropocentric)4 เป็นวิธีการแยกตวัของมนุษย์ออกจาก

ธรรมชาติ และการเน้นย�้ำของ ท้าวสินไซท่ีว่า “เฮาจรผจญเดช ดีดาย ตางให้เขาข่าว 

เฮื้องลือเท้าท่ัวไตร แท้ด้าย” (เราผจญภัยจนเป็นท่ีกล่าวขานทั่วทั้งสามโลก) สะท้อน 

4 “Anthropocentric” เป็นแนวคิดที่ยึดมนุษย์เป็นศูนย์กลาง โดยจะให้ความสำ�คัญกับมนุษย์มากที่สุด



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562288

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

ให้เห็นว่ามนุษย์คือผู้พิชิตธรรมชาติและมีฐานะเหนือโลกธรรมชาติและส่ิงมีชีวิตอื่น ๆ 
นอกจากนี ้งซูวง มไิด้ถกูน�ำเสนอในฐานะสัตว์ป่าเท่านัน้ แต่ยงัเป็นสตัว์ทีถ่กูสร้างขึน้มา
ตามอ�ำนาจของแถน ซึ่งเป็นการสร้างให้งูซวงเป็นอุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือนและ
อนัตรายของผูม้อี�ำนาจ ผ่านพฤตกิรรมซึง่งซูวงได้กินมนุษย์ในเมอืงจนหมดส้ิน ดังความ
ทีป่รากฏในเรือ่ง ท้าวคทัธนามซึง่งซูวงจ�ำนวนมากได้ลงมาจากฟ้าทางด้านทิศตะวนัออก
ของเมืองขวางทะบุรี บดบังแสงอาทิตย์ไม่รู้ว่าเป็นเวลากลางวันหรือกลางคืน ชาวเมือง
ต้องจุดไฟเพื่อให้แสงสว่างอยู่ 7 วัน 7 คืน และตลอด 7 วัน 7 คืน งูซวงกินมนุษย์และ
สัตว์ในเมืองขวางบุรีจนหมดสิ้น ซึ่งเหตุการณ์ทั้งหมดถูกเล่าผ่านถ้อยค�ำของ 
นางกลองศรีว่า

		  ยังมีในวันหนึ่ง ส่วนอันว่าฟางทังหลายแลมันก็มาแต่ก�้ำตะวันออก 
	 พุ้น ก็อันมืดมนอนธกาลแลหุ้มกุ้มเอายังเมืองอันน้ีก็บ่เห็นสังกลางวันก็เท่า 
	 ไต้ไฟอยู่ 7 วัน 7 คืน ก็บ่เห็นตะวันสักเทื่อแล แต่นั้นอันว่าพญาตนเป็นพ่อง่วง 
	 ค�ำตายอยู่ ก็บ่ฮู้จักอันใด ก็เท่าเอาแต่ข้านี้ไปไว้ในกลองห้ันแล งูมันก็มากิน 
	 ยังพ่อแม่พี่น้องชาวบ้านชาวเมืองทังหลายก็หมดซุคนก็มีแล

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 20)

ตัวบทข้างต้นน�ำเสนออย่างชัดเจนว่างูซวงเป็นอุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือน 
และอันตรายดังความว่า “งูมันก็มากินยังพ่อแม่พ่ีน้องชาวบ้านชาวเมืองทังหลาย 
ก็หมดซุคนก็มีแล” (งูซวงกินชาวเมืองจนหมดสิ้น) และตอกย�้ำด้วยเหตุการณ์ท่ีท้าว 
คัทธนามฆ่างูซวงตายหมดแล้ว จึงได้เอาพิณออกมาดีด เพ่ือน�ำเอากระดูกของ 
เสนาอ�ำมาตย์ราชเทวีน้อยใหญ่ ชาวเมืองทุกคน รวมถึงสัตว์ทุกตัวอยู่ในท้องของงูซวง
ออกมา

แต่น้ันส่วนอันว่าโพธิสัตว์เจ้า คันว่าเจ้าได้ผาบแพ้ยังงูฟางตายหมดแล้วด่ังน้ัน
แล้ว เจ้าก็บายเอายังพิณออกมาดดีเอายงักระดกูคนทังหลาย และกระดกูท้าวพรยาเสนา
อามาตย์ราชเทวีน้อยใหญ่ และกระดูกสัตว์ทั้งหลายอยู่ในท้องงูฟางนั้นออกมาแล้ว

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 21)



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 289

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

จากตัวบท จะเห็นได้ว่า งูซวงในเรื่องท้าวคัทธนาม คือ อุปลักษณ์ของความ 

ดิบเถ่ือนและอันตรายของผู้มีอ�ำนาจอันเป็นผลสืบเนื่องมาจากการสร้างของแถน และ

ยังเป็นตัวแทนของความศักดิ์สิทธ์ิและพลังอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ และท�ำหน้าท่ีเป็น

ตัวกลางเชื่อมระหว่างโลกศักดิ์สิทธ์ิกับโลกสามัญ แต่งูซวงในเรื่องสังข์ศิลป์ชัยคือ 

อุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือนและอันตรายตามสภาวะของความเป็นสัตว์ป่าและมิใช่

ผลผลิตทางวัฒนธรรมเฉกเช่นสัตว์เลี้ยงที่มนุษย์สามารถควบคุมและกระท�ำให้เชื่องได้

หากพิจารณาต่อไปพบว่า เป็นการยกระดับของงูซวงจากสัตว์ป่าท่ีถือก�ำเนิด 

ตามธรรมชาต ิแต่เป็นสตัว์ทีถู่กสร้างจากเทพเจ้าและอ�ำนาจศักดิส์ทิธ์ิ ให้มคีวามลกึลบั 

ยากแก่การหยั่งรู้และอยู่เหนือการควบคุมของมนุษย์

ภาพ 1 	เรื่องราวการต่อสู้ระหว่างสินไซกับงูซวงบนฮูปแต้มหรือจิตรกรรมฝาผนัง

	 วัดสนวนวารีพัฒนาราม ต�ำบลหัวหนอง อ�ำเภอบ้านไผ่ จังหวัดขอนแก่น

9 
 

 
 

ภาพ 1 เรื่องราวการตอสูระหวางสินไซกับงูซวงบนฮูปแตมหรือจิตรกรรมฝาผนัง 
วัดสนวนวารีพัฒนาราม ตําบลหัวหนอง อําเภอบานไผ จังหวัดขอนแกน 

 
  1.2 งูซวง คือ พลังอํานาจแหงการทําลายของผูมีอํานาจ 
    หลักฐานจากตัวบทเรื่องทาวคัทธนามซ่ึงใชสนับสนุนขอพิจารณาวา งูซวงเปนอุปลักษณของ
พลังอํานาจแหงการทําลายของผูมีอํานาจมาจากการปุจฉา  วิสัชนาถึงสาเหตุท่ีงูซวงจํานวนมากลงมาจากฟา 
เพ่ือทําลายเมืองขวางทะบุรีนั้น เพราะวา แตเดิมขุนบรมไดสรางเมืองขวางทะบุรีข้ึนมาและใหชาวเมือง
ประพฤติอยูในจารีต ใหเปนผูรักษาศีล หากไมเชนนั้นบานเมืองก็จะลมสลาย แตเม่ือกาลตอมาเจาเมืองไมถือใน
ทศพิธราชธรรม สั่งไพรพลฆาสัตวตัดชีวิต ไมเวนแมกระท่ังวันถือศีล เทวดาอารักษบานเมืองเกิดความโกรธ
แคน จึงทูลขอตอพระอินทรใหเกิดโรคภัยท้ังบานเมือง แตพระอินทรปฏิเสธเพราะวาตนไมใชผูสรางบานแปง
เมืองจึงสั่งใหไปทูลแกพญาแถนผูมีอํานาจในการสรางและทําลายบานเมืองหลังจากแถนสรางโรคภัยคืองูซวงลง
มายังเมืองขวางทะบุรีเพ่ือทําลายแลว พระอินทรจึงไดทูลเชิญพระโพธิสัตวใหลงมาเกิดยังโลกมนุษยพรอมกับ
ของวิเศษท่ีไดจากยักษ ดังบทวา  
 

ดูราเทพดาทังหลาย สวนอันวาเฮาอินทรนี้ก็บเปนผูตกแตงบานเมืองแทแล อันวาขุนแถน
ทังหลายเขาหากเปนผูตกแตงบานเมืองแทดีหลีแล พญาอินทรบอกใหด่ังนั้นแลว แตนั้นอันวาเทพ
ดาทังหลายก็พรอมกันขาบลายังพญาอินทรแลว ก็พรอมกันเขาไปไหวพญาแถน ด่ังกลาวอันไหว
พญาอินทรนั้นแล แตนั้น อันวาพญาแถนเจาตนเปนแกกวาแถนทังหลาย ก็ฮับเอายังคําเทพยดา
อันอยูในเมืองคนนั้นแลว เทพดาทังหลายก็พรอมกันลงมาอยูฮักษาบานเมืองด่ังเกาแทดีหลีแล แต
นั้นอันวาพญาอินทรก็ฮูวาพญาแถนชี้แตงยังโพยภัยลงมาในเมืองคนแลวแล ใหคนทังหลายตายดับ
วายแทดั่งนั้น พญาอินทรก็ไดไหวยังโพธิสัตวเจาไดลงมาเกิดในเมืองคน กับทังของวิเศษอันไดดอม



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562290

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

	 1.2	 งูซวง คือ พลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจ

		  หลักฐานจากตัวบทเรื่องท้าวคัทธนามซึ่งใช้สนับสนุนข้อพิจารณาว่า 

งูซวงเป็นอุปลักษณ์ของพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจมาจากการปุจฉา - 

วิสัชนาถึงสาเหตุที่งูซวงจ�ำนวนมากลงมาจากฟ้า เพ่ือท�ำลายเมืองขวางทะบุรีนั้น  

เพราะว่า แต่เดิมขุนบรมได้สร้างเมืองขวางทะบุรีขึ้นมาและให้ชาวเมืองประพฤติอยู่ใน

จารตี ให้เป็นผูร้กัษาศลี หากไม่เช่นนัน้บ้านเมอืงก็จะล่มสลาย แต่เมือ่กาลต่อมาเจ้าเมอืง

ไม่ถือในทศพิธราชธรรม สั่งไพร่พลฆ่าสัตว์ตัดชีวิต ไม่เว้นแม้กระท่ังวันถือศีล เทวดา

อารักษ์บ้านเมืองเกิดความโกรธแค้น จึงทูลขอต่อพระอินทร์ให้เกิดโรคภัยท้ังบ้านเมือง 

แต่พระอินทร์ปฏิเสธเพราะว่าตนไม่ใช่ผู้สร้างบ้านแปงเมืองจึงส่ังให้ไปทูลแก่พญาแถน

ผู้มีอ�ำนาจในการสร้างและท�ำลายบ้านเมืองหลังจากแถนสร้างโรคภัยคืองูซวงลงมายัง

เมอืงขวางทะบรุเีพ่ือท�ำลายแล้ว พระอนิทร์จงึได้ทูลเชญิพระโพธิสตัว์ให้ลงมาเกิดยังโลก

มนุษย์พร้อมกับของวิเศษที่ได้จากยักษ์ ดังบทว่า 

	 ดรูาเทพดาทงัหลาย ส่วนอนัว่าเฮาอนิทร์น้ีก็บ่เป็นผูต้กแต่งบ้านเมอืง

แท้แล อนัว่าขุนแถนทงัหลายเขาหากเป็นผูต้กแต่งบ้านเมอืงแท้ดหีลแีล พญาอนิทร์บอก

ให้ดัง่นัน้แล้ว แต่นัน้อนัว่าเทพดาทังหลายก็พร้อมกันขาบลายังพญาอนิทร์แล้ว ก็พร้อม

กันเข้าไปไหว้พญาแถน ดั่งกล่าวอันไหว้พญาอินทร์น้ันแล แต่น้ัน อันว่าพญาแถน 

เจ้าตนเป็นแก่กว่าแถนทังหลาย ก็ฮับเอายังค�ำเทพยดาอันอยู่ในเมืองคนน้ันแล้ว  

เทพดาทังหลายก็พร้อมกันลงมาอยู่ฮักษาบ้านเมืองดั่งเก่าแท้ดีหลีแล แต่น้ันอันว่า 

พญาอนิทร์ก็ฮูว่้าพญาแถนชีแ้ต่งยงัโพยภัยลงมาในเมอืงคนแล้วแล ให้คนทังหลายตาย

ดับวายแท้ดั่งนั้น พญาอินทร์ก็ได้ไหว้ยังโพธิสัตว์เจ้าได้ลงมาเกิดในเมืองคน กับทังของ

วิเศษอนัได้ดอมยักษ์แล ยักษ์ก็เอามาให้ยังโพธิสตัว์เจ้า ก็ได้ของวิเศษแล้วแล แถนก็แต่ยัง

งูซวงมากินคนในเมืองขวางนั้นแล 

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 23)



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 291

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

		  จากตัวบทข้างต้นมีนัยส�ำคัญ 2 ประการ ประการแรก แถนอยู่ใน

ฐานะของผู้สร้างสรรค์ คือดูแลบ้านเมือง ประการท่ีสอง แถนอยู่ในฐานะของผู้ท�ำลาย 

แต่เมื่อพิจารณาต่อไปจะพบว่า การท�ำลายของแถนจะไม่ท�ำลายด้วยตนเอง แต่มักจะ

สร้างหรือสั่งการให้ผู้อื่นเป็นฝ่ายกระท�ำแทน5 ฉะนั้นการอุปลักษณ์งูซวงคือพลังอ�ำนาจ 

แห่งการท�ำลายของผูม้อี�ำนาจน้ันจงึมฐีานะเป็นตวัแทนของอ�ำนาจพญาแถนด้วยเช่นกัน

		  ข้อพิจารณาเกี่ยวกับการประกอบสร้างงูซวงคืออุปลักษณ์ของพลัง

อ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจมีบทบาทส�ำคัญในการชี้ให้เห็นว่า แท้จริงแล้ว

ธรรมชาติย่อมมีพลังอ�ำนาจในการท�ำลายมนุษย์ท่ีไม่รู ้จักการอนุรักษ์และใช้สอย

ประโยชน์จากธรรมชาติ สิ่งที่ตัวบทท้าวคัทธนาม วิพากษ์อย่างชัดเจนคือความอหังการ

ของมนุษย์กระท�ำสิ่งใดก็ได้เพ่ือพิชิตโลกธรรมชาติ อันสะท้อนให้เห็นความหลงและ 

ความเขลาของมนุษย์ดังบทว่า

		  ดูราสัปปริสสาเจ้าทังหลาย แต่ก่อนพุ้นอันเมืองขวางทะบุรีน้ี  

ตั้งแต่ขุนบุรมมาสร้างไว้ให้สืบ ๆ มาว่าให้คนทังหลายกระท�ำกรรมคะล�ำฮ่วงฮวายแล  

วันศีล ๗ ค�่ำ ๘ ค�่ำ ๑๕ ค�่ำก็ดีแล บ่ให้คนทังหลายกระท�ำกรรมอันผิด คือว่า ฆ่าสัตว์ 

ตัดชีวิตอัน ๑ โกหกตองหลอง อย่าท�ำแล ไผกระท�ำผิด ก็ดับวอดวายทังบ้านเมืองแท้แล 

ขุนบุรมมาป้อยไว้ดังนี้สืบมาแต่นั้น เลยมาเถิงพญาตนอันกล่าวแล้วนั้นแล พญาก็บ่ทศ

ราชาธรรมสังก็เท่าเอายังร้ีพลไปฮบไปเลวแล ฆ่าฟันกันเอายังข้าวของลูกแลเมียท่าน

ก็ตามดับวายไปซุแห่งซุภาย บ่ได้คาด (คลาด) ทุกปี ๆ หั้นแลอัน ๑ คือว่า ปูปลา 

อันอยู่ในน�้ำในบกทังหลายอันคนหากน�ำไปฆ่าฟันกิน บ่ให้เศษบ่ให้หลออันใดสักอันแล

(อัมพร  นามเหลา, 2529 : 23)

5 ตอนท้ายเรื่องท้าวคัทธนาม พญาแถนได้สั่งให้ปู่เยอย่าเยอลงมาตัดเครือเขากาดที่เชื่อมระหว่างฟ้ากับ

ดินคือโลกมนุษย์ เพราะแถนทั้งหลายหลบหนีจากเมืองฟ้า เพื่อมาอยู่ในชมพูทวีป ส่วนเรื่องพญาคันคาก 

สาเหตุหนึ่งของการเกิดมหาสงครามระหว่างสัตว์คือพญาคันคากซึ่งถือครองอุดมการณ์พระโพธิสัตว์กับ

พญาแถน คือการที่พญาแถนสั่งไม่ให้พญานาคเล่นน้ำ�ตามฤดูกาลจนเกิดภัยแล้งบนโลกมนุษย์



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562292

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

		  จากตัวบทข้างต้น ถือว่าเป็นสาเหตุท่ีเมืองขวางทะบุรีถูกท�ำลาย 

เพราะความหลงและความเขลาของมนุษย์ที่มุ่งพิชิตธรรมชาติโดยไม่ยึดมั่นในหลักศีล

ธรรม แม้แต่ “ปปูลาอนัอยู่ในน�ำ้ในบกทังหลายอนัคนหากน�ำไปฆ่าฟันกนิ บ่ให้เศษบ่ให้

หลออันใดสักอันแล” (ปูและปลาถูกน�ำมาประกอบเป็นอาหารจนหมดสิ้น) ซึ่งสะท้อน 

ให้เห็นความไม่รู้จักเพียงพอต่อความต้องการของมนุษย์เอง

		  ดังน้ัน การอุปลักษณ์ให้งูซวงคือพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลาย  

นับเป็นการประกอบสร้างตัวตนให้กับงูซวงท่ีอาจจะต่างจากการอุปลักษณ์ให้งูซวงคือ

ความดิบเถ่ือนและอันตราย ซึ่งเป็นสัญชาตญาณของความเป็นสัตว์ป่า แต่ก็ให้ความ

หมายท่ีใกล้เคียงและเชื่อมโยงกัน เพราะงูซวงจากวรรณกรรมท้ังสองเรื่องเป็นสัตว ์

ที่มีความโหดร้ายและพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายเช่นเดียวกัน ซึ่งในอีกมิติหนึ่งตัวตน 

ของงูซวงในวรรณกรรมทัง้สองเรือ่งถูกประกอบสร้างผ่านภาษาอปุลกัษณ์ของการท�ำให้

เป็นมนุษย์ ท�ำให้งูซวงมีมิติความเป็นสัตว์ป่าตามสัญชาตญาณเดิม ที่มีความดิบเถื่อน  

โหดร้ายและอันตราย ท้ังยังลึกลับเกินการหย่ังรู้ของมนุษย์ ส่วนในมิติของความเป็น

มนุษย์นั้นสื่อให้เห็นว่า แท้จริงงูซวงไม่ได้มีความด้อยกว่ามนุษย์ ท้ังยังมีพลังอ�ำนาจ 

เหนือกว่ามนุษย์มีศักยภาพเท่าเทียมมนุษย์ เช่น การปิดล้อมกุมารทั้งหกให้ตกอยู่ใน

ความหวาดกลัวหรือการกินมนุษย์ในเมืองขวางทะบุรีจนหมดสิ้น  

		  จะเห็นได้ว่า ในวรรณกรรมท้ังสองเรื่องซึ่งน�ำเสนอเรื่องราวการ 

เผชิญหน้าระหว่างมนุษย์กับสัตว์ แม้ว่าตัวบทท้ังสองจะประกอบสร้างตัวตนของงูซวง

ผ่านการอุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือนและอันตรายหรือพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลาย  

ตามชดุความคิดทียึ่ดเอามนษุย์เป็นศนูย์กลาง ซึง่เป็นชดุความคดิท่ีครอบง�ำและก�ำหนด

ตัวตนของสัตว์ให้ขึ้นอยู่กับความเป็นมนุษย์มากกว่าการยึดเอาสัตว์เป็นศูนย์กลาง  

ด้วยการก�ำหนดตัวตนให้งูซวงกลาย “เป็นอื่น” แต่ในวรรณกรรมทั้งสองเรื่องก็เน้นย�้ำว่า 

แท้จริงแล้วสัตว์มีความเท่าเทียมกับมนุษย์ หรืออาจเหนือกว่ามนุษย์ในแง่ที่ว่า งู คือ  

พลังอ�ำนาจ ที่กระตุ้นส�ำนึกของมนุษย์ให้เรียนรู้และตระหนักถึงความย่ิงใหญ่และ 

การด�ำรงของสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ในธรรมชาติท้ังยังเปรียบเสมือนกระจกเงาส่องสะท้อน 

ให้เห็นสายสัมพันธ์อันแนบแน่นระหว่างมนุษย์กับธรรมชาตินั่นเอง



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 293

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

2.	งูซวงกับการสื่อความหมายทางวัฒนธรรม : อ�ำนาจธรรมชาติ สัตว์

ศักดิ์สิทธิ์และความเป็นหญิง

	 ในประเด็นน้ี ผู้วิจัยต้องการชี้ให้เห็นภาพของ “งูซวง” ในฐานะท่ีเป็นสัตว์

สัญลักษณ์ของคติเชื่อแบบดั้งเดิม ท่ีมิได้มีความหมายเป็นเพียงแค่สัตว์ป่าเท่าน้ัน  

การผลิตซ�้ำบทบาทและสร้างความหมายของงูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน สามารถ

สื่อให้เห็นนัยยะท่ีเก่ียวข้องกับการต่อสู้ต่อรองในสภาวะที่งูซวงต้องเผชิญกับความ

สัมพันธ์เชงิอ�ำนาจ ดงันัน้การน�ำเอางซูวงมาพิจารณาและตคีวามโดยใช้วิธีการอ่านใหม่ 

เพ่ือให้เห็นเรื่องเล่าแม่บท (grand narrative) ซึ่งท�ำหน้าท่ีผลิตและก�ำกับความหมาย

ต่าง ๆ เอาไว้ และเปิดรับความเป็นพหุลักษณ์ของงูซวงในตัวบทซึ่งปัจจัยส�ำคัญท่ีจ�ำ 

ต้องน�ำมาพิจารณามิได้มีเพียงพลังอ�ำนาจของธรรมชาติ สัตว์ศักดิ์สิทธ์ิเท่านั้น แต่มิติ

ทางเพศสถานะ (gender) กเ็ป็นปัจจัยส�ำคัญส�ำหรับน�ำมาพจิารณาตีความใหม่เช่นกนั

	 2.1	 งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของอ�ำนาจธรรมชาติ

		  ข้อพิจารณาจากตัวบทเพ่ือตีความหมายของงูซวงในฐานะสัญลักษณ์

พลังอ�ำนาจของธรรมชาติ เป็นสิ่งท่ีน่าสนใจให้พินิจพิเคราะห์ เพราะงูซวงเป็นสัญญะ

ของระบบความหมายท่ีถูกประกอบสร้างขึ้นเพ่ือใช้ในการมองโลกและส่องสะท้อน

พฤตกิรรมด้านด-ีร้ายของมนุษย์ ทีม่นุษย์มกัจะมองว่าตนเองอยู่เหนือกว่าสิง่มชีวิีตอืน่ ๆ  

การเผชญิหน้าระหว่างมนษุย์กับสตัว์ จงึสือ่ให้เห็นการเผชญิต่อพลงัอ�ำนาจของธรรมชาติ 

อันเป็นผลกระทบที่เกิดจากมนุษย์เอง ดังเหตุการณ์ที่งูซวงลงมายังเมืองขวางทะบุร ี

และงูซวงล้อมหกกุมารต่อไปนี้

ท้าวคัทธนาม

ยังมีในวันหนึ่ง ส่วนอันว่าฟางทังหลายแลมันก็มาแต่ก�้ำตะวันออกพุ้น ก็อัน 

มืดมนอนธกาลแลหุ้มกุ้มเอายังเมืองอันนี้ก็บ่เห็นสังกลางวันก็เท่าไต้ไฟอยู่ 7 วัน 7 คืน  

ก็บ่เห็นตะวันสักเทื่อแล แต่นั้นอันว่าพญาตนเป็นพ่อง่วงค�ำตายอยู่ ก็บ่ฮู ้จักอันใด  

ก็เท่าเอาแต่ข้านี้ไปไว้ในกลองห้ันแล งูมันก็มากินยังพ่อแม่พ่ีน้องชาวบ้านชาวเมือง 

ทังหลายก็หมดซุคนก็มีแล

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 20)



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562294

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

สังข์ศิลป์ชัย
		  หกพี่พร้อม			   พลันกล่าวกลัววาย
		  เมื่อนั้นซวงหลวงเหลียว		  แกว่งมุงหมายเกี้ยว
		  หวังจวบอาหารแท้			  ท�ำฤทธีฟองฟาด
		  ห่างแกว่งล้อม			   ระวังท้าวอยู่ใน

(ปรีชา พิณทอง, 2524 : 126)

จะเห็นว่าเหตุการณ์ระหว่างมนุษย์กับสัตว์ มีการสลับข้ัววิธีคิดโดยให้มนุษย ์
เป็นผู้ถูกกินและถูกกังขังโดยให้สัตว์เป็นผู้มองดูมนุษย์ เมื่อพิจารณาตีความต่อไปว่า
พฤติกรรมของสัตว์ดังกล่าวสื่อถึงพลังอ�ำนาจของธรรมชาติ ซึ่งย่อมส่งผลกระทบ 
ต่อมนุษย์โดยอยู่เหนือการหย่ังรู้และการควบคุมอีกมิติหน่ึงเหตุการณ์งูซวงกินมนุษย ์
ในเมืองขวางทะบุรีและกักขังกุมารหกพ่ีน้องเอาไว้สะท้อนให้เห็นอ�ำนาจที่มนุษย์คิดว่า
มีอยู่ในการควบคุมโลกธรรมชาติและสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ น้ันเป็นความหลงเข้าใจผิด  
แต่แท้จรงิแล้วมนษุย์เองก�ำลงัถูกคมุคามเพราะผลของความเหมิเกรมิทีจ่ะพิชติธรรมชาติ
ธวัช ปุณโณทก (2525 : 243) อธิบายว่า“วรรณกรรมนิทานอีสานได้แสดงให้เห็นว่า
ธรรมชาติมีอ�ำนาจเหนือมนุษย์และมีความโหดร้ายต่อมนุษย์ ฉะน้ันจึงเน้นเรื่อง 
การเคารพนับถือวิญญาณอันสิงสถิตอยู่ในธรรมชาติเหล่านั้น” อย่างไรก็ตาม มีการ 
สลับขั้ววิธีคิดส่งผลให้เกิดการผลิกผันของสถานการณ์ของงูซวงจาก “ผู้ล่า” กลายเป็น 
“ผู้ถูกล่า”จากน้ันก็น�ำมาสู่การเผชิญหน้าระหว่างมนุษย์กับสัตว์ ซึ่งถือว่าเป็นจุดวิกฤติ
ของอนุภาคเหตุการณ์นั้น ก่อนจะจบลงด้วยความตายของงูซวง ดังเหตุการณ์ซึ่งท้าว 
คัทธนามเอาไม้เท้ากกชี้ตายปลายชี้เป็นฆ่างูซวงต่อไปนี้

ท้าวคัทธนาม
อัตถะ ในกาลยามนั้น ส่วนว่าท้าวคัทธนกุมารโพธิสัตว์เจ้านั้น คันเห็น 

งูทังหลายฝูงนั้น ลงมาเต็มในเมืองขวางทะบุรีศรีมหานครแท้ด่ังน้ัน เจ้าก็ 
บายเอายังไม้เท้ากกชี้ตายปลายชี้เป็นน้ันแล้ว เจ้าก็ชี้ยังงูฟางทังหลายฝูงน้ัน  
แต่นั้น ส่วนอันว่างูทังหลายฝูงน้ันก็ตายไปบัดเดียวนั้น บ่ให้เศษละหลอจักตัว
ทังอักโขภินีนั้นแท้ดีหลีแล

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 23)



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 295

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

สังข์ศิลป์ชัย

		  ปืนเล่าตัดขาดข้อน 		  พันแห่งหัวทะลาย

		  ซวงตายเต็ม			   หว่างดอยดูฮ้าย

		  การเสด็ดเมี้ยน			   ทังสองสรงอาบ

		  เฮียกพี่น้อง 			   ฝูงอ้ายออกมา

(ปรีชา พิณทอง, 2524 : 127)

	 การน�ำเสนอภาพความพ่ายแพ้ของงูซวงในลักษณะของการถูกฆ่าให้ตายน้ี

เป็นการสะท้อนให้เห็นทัศนคติของมนุษย์ท่ีมองว่าธรรมชาติอื่น ๆ ด้อยกว่าตนต่อให้

ธรรมชาติจะมีพลังอ�ำนาจมากน้อยเท่าไรก็ตาม ซึ่งน�ำไปสู่การควบคุม ครอบง�ำด้วย

อ�ำนาจของมนุษย์ด้วยวิธีการต่าง ๆ ที่จะพิชิตธรรมชาติให้ได้และยังสื่อถึงจริยธรรม 

ของความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับโลกธรรมชาติและสิ่งมีชีวิตอื่น ๆ การฆ่างูซวงคือ 

การมองว่าโลกธรรมชาตแิละสิง่มชีวีติอืน่ ๆ  ไม่มคีวามเท่าเทียมมนษุย์ เป็นเบีย้ล่างและ

แตกต่างจากมนุษย์เสมอ สุดท้ายชะตาชีวิตของสิ่งมีชีวิตที่ไม่ใช่มนุษย์อย่างงูซวง 

ต้องลงเอยด้วยการเป็น “เหยื่อ” เพราะความแตกต่างและด้อยกว่ามนุษย์

สงครามท่ีน�ำไปสู่ความตายของงูซวง จึงมีนัยยะมากกว่าเรื่องการเผชิญหน้า

ระหว่างมนุษย์กับสัตว์เมื่อพิจารณาในมุมมองของการวิจารณ์เชิงนิเวศก็คือ การสื่อ 

ให้เหน็ทศันะในการมองความสมัพนัธ์ระหว่างมนษุย์กับธรรมชาติ แม้ตัวบทท้ังสองเรือ่ง

จะน�ำเสนอตัวตนและอัตลักษณ์ของงูซวงด้วยการอุปลักษณ์ให้เป็นความดิบเถ่ือนและ

อันตรายหรือพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจ แต่จะเห็นได้ว่าตัวบทก็ได้ 

ยกระดับตัวตนและสถานะของงูซวงให้สูงส่งเท่าเทียมมนุษย์ หรือดูเหนือกว่ามนุษย ์

ด้วยซ�้ำไปด้วยการรับพลังอ�ำนาจมาจากแถน แม้จะพ่ายแพ้ในท้ายท่ีสุดก็ตาม ซึ่งมี 

นัยความหมายให้เห็นว่า แท้จริงแล้วธรรมชาติมีพลังอ�ำนาจ ความลึกลับและอยู่เหนือ

การคุมควบของมนุษย์ ฉะนั้นงูซวงในวรรณกรรมทั้งสองเรื่องจึงเป็นสัญญะของพลัง

อ�ำนาจของธรรมชาติ



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562296

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

	 2.2	 งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของสัตว์ศักดิ์สิทธิ์

		  เป็นท่ีน่าสงัเกตว่าตวับทเรือ่งท้าวคทัธนาม ใช้เหตกุารณ์ปจุฉา-วิสัชนา

เก่ียวกับสาเหตุท่ีงูซวงลงมากินมนุษย์ในเมืองขวางทะบุรีจนหมดสิ้น ซึ่งเป็นการไข 

ให้เห็นว่า งูซวงเป็นสัตว์สัญลักษณ์ของอ�ำนาจศักดิ์สิทธ์ิ ซึ่งเป็นการยกระดับสถานะ 

ของงูซวงให้สูงขึ้นในฐานะของสัตว์ศักดิ์สิทธ์ิตามอ�ำนาจที่ได้รับจากการสร้างของแถน 

ส่วนหนึ่งเพราะแถนมีหน้าที่สร้างบ้านแปงเมืองและท�ำลายเมื่อมนุษย์ไร้ศีลธรรม 

และกระท�ำผิดต่อธรรมชาติ แถนจึงมีหน้าที่ลงโทษมนุษย์

ดูราเทพดาทังหลาย ส่วนอันว่าเฮาอินทร์น้ีก็บ่เป็นผู้ตกแต่งบ้านเมือง

แท้แล อันว่าขุนแถนทังหลายเขาหากเป็นผู ้ตกแต่งบ้านเมืองแท้ดีหลีแล  

พญาอินทร์บอกให้ดั่งน้ันแล้ว แต่น้ันอันว่าเทพดาทังหลายก็พร้อมกันขาบลา 

ยังพญาอินทร์แล้ว ก็พร้อมกันเข้าไปไหว้พญาแถน ดั่งกล่าวอันไหว้พญาอินทร์

น้ันแล แต่นั้น อันว่าพญาแถนเจ้าตนเป็นแก่กว่าแถนทังหลาย ก็ฮับเอายัง 

ค�ำเทพยดาอนัอยู่ในเมอืงคนนัน้แล้ว เทพดาทงัหลายก็พร้อมกันลงมาอยู่ฮกัษา

บ้านเมืองดั่งเก่าแท้ดีหลีแล แต่นั้นอันว่าพญาอินทร์ก็ฮู้ว่าพญาแถนชี้แต่งยัง 

โพยภัยลงมาในเมอืงคนแล้วแล ให้คนทงัหลายตายดบัวายแท้ดัง่นัน้ พญาอนิทร์

ก็ได้ไหว้ยังโพธิสัตว์เจ้าได้ลงมาเกิดในเมืองคน กับทังของวิเศษอันได้ดอม 

ยักษ์แล ยักษ์ก็เอามาให้ยังโพธิสตัว์เจ้า ก็ได้ของวิเศษแล้วแล แถนก็แต่ยังงูซวง

มากินคนในเมืองขวางนั้นแล 

(อัมพร  นามเหลา, 2529 : 23)

จากตัวบทข้างต้น การอธิบายเหตุของการสร้างงูซวงน้ันก็เพราะแถนท่ีมีถ่ิน

อาศัยอยู่บนเมืองฟ้าเมืองแถน เปรียบเสมือนกับเป็นเทพเจ้าผู้มีอ�ำนาจสูงสุดในระบบ

ความเชื่อแบบดั้งเดิม บทบาทของแถนซึ่งสามารถบันดาลสิ่งต่าง ๆ ให้เกิดแก่โลกและ

ชีวิตของมนุษย์ได้ ไม่ว่าจะเป็นความสุขหรือความทุกข์ ชีวิตหรือความตาย ซึ่งก็ล้วนแต่

เก่ียวเนื่องเชื่อมโยงกับคติเร่ืองแถนทั้งสิ้น ดังกรณีของชาวเมืองขวางทะบุรี ท่ีล่มสลาย

เพราะเกิดจากพลังอ�ำนาจของแถนชลธิรา สัตยาวัฒนา (2561 : 191) อธิบายว่า 



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 297

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

“ระบบความชื่อเรื่องผีบรรพชนของชมรมโคตรวงศ์ไท-ลาวนั้น เดิมที “แถน” น่าจะครอง

สถานะเป็นผีบรรพชนต้นด�้ำไท-ลาวสายใหญ่สายหน่ึงเท่าน้ัน เริ่มแรก “ผีแถน”  

น่าจะเป็นผีท่ีมิใช่เทพ แต่กลายเป็นเทพสูงสุดในระบบความเชื่อผีบรรพชนไท-ลาวไป

เพราะสถานภาพทางการเมอืงของ “สายด�ำ้แถน” ปรบัเปลีย่นสถานภาพสงูข้ึนเป็นล�ำดับ

ไปตามการคลี่คลายขยายตัวของบ้าน-เมือง แว่นแคว้น และอาณาจักรน้อยใหญ่” 

ดังนั้น บทบาทหน้าท่ีของแถนถูกปรับสถานะให้สูงขึ้นตามการคลี่คลายขยายตัวของ 

บ้านเมือง ซึ่งสถานะของแถนในเร่ืองท้าวคัทธนามมีหน้าท่ีสร้างบ้านแปงเมืองและ

ท�ำลาย การปรบัเปลีย่นบทบาทของแถนจงึส่งผลต่อการสร้างงซูวงให้มสีถานะเป็นสตัว์

ศักดิ์สิทธิ์หรืออ�ำนาจศักดิ์สิทธิ์ด้วย

น่าสังเกตว่า การนิยามความหมายงูซวงในฐานะสัตว์ศักด์ิสิทธ์ิท่ีไม่ได้เน้นถึง

ลักษณะที่มีจากการผสมพันธุ์ เน่ืองจากงูซวงในมิติของจิตวิญญาณตามความเชื่อ 

ที่ปรากฏในเรื่องท้าวคัทธนามนั้นเป็นอ�ำนาจศักดิ์สิทธ์ิท่ีแถนได้สร้างขึ้นมาเพ่ือก�ำจัด

ความอหังการและเหิมเกริมของมนุษย์ที่กระท�ำต่อธรรมชาติ ในแง่นี้งูซวงในฐานะสัตว์

ศักดิ์สิทธ์ิจึงสื่อให้เห็นถึงความหมายที่มีพลังอ�ำนาจของคติความเชื่อแบบดั้งเดิมและ

เป็นตัวเชื่อมระหว่างโลกศักด์ิสิทธ์ิกับโลกสามัญ มาเป็นตัวก�ำหนดนิยามของงูซวง 

ตามความหมายมิติทางวัฒนธรรมผ่านตัวตนของงูซวงที่มิใช่ผลผลิตทางวัฒนธรรม 

ของมนุษย์ แต่ต้องเป็น “เทพเจ้าและอ�ำนาจศักดิ์สิทธิ์” เป็นผู้สร้างเท่านั้น

	 2.3	 งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของความเป็นหญิง

		  นอกจากประเด็นพลังอ�ำนาจของธรรมชาติและสัตว์ศักด์ิสิทธ์ิแล้ว  

อกีประเดน็ทีตั่วบทวรรณกรรมทัง้สองเรือ่งให้ความส�ำคญัคือเรือ่งเพศสภาวะและสังคม

ปิตาธิปไตย เป็นที่น่าสังเกตว่าตัวบทไม่ได้สื่อความหมายโดยเฉพาะเจาะจงว่าความ 

ขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับสัตว์เกิดจากกรอบคิดแบบปิตาธิปไตยแม้ว่าท้าวสินไซเรียก 

งูซวงว่า “เดียรฉานฮ้าย” แต่ตัวบทก็มิได้เช่ือมโยงความขัดแย้งระหว่างท้าวสินไซ  

ท้าวคทัธนามกับงูซวงเก่ียวกับความเป็นชายอย่างเด่นชดัอาจจะมบ้ีางในตัวบทท่ีกล่าวถึง

เรื่องราวของงูซวงเป็นสัตว์ป่าคอยระวังอาณาบริเวณของตน ดังตัวบทว่า



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562298

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

		  ที่นั้นยังมีอสรพิษอ้าย		  ตัวขนาดงูซวง

		  มันก็เทียวระวังขง			   เขตดงดอยกว้าง

		  แม้นว่าพึงคณาเนื้อ		  ตัวใดเดินฮอด มันนั้น

		  มันก็เพินพ่นน�้ำ			   ลายกลั้วมืดมัว

(ปรีชา พิณทอง, 2524 : 125)

หากพิจารณาจากตัวบทข้างต้น จะเห็นได้ว่างูซวงมีความใกล้ชิดกับธรรมชาติ 

เพราะ “มันก็เทียวระวังขงเขตดงดอยกว้าง” ซ่ึงเป็นอาณาบริเวณท่ีท�ำให้งูซวงมี 

ความใกล้ชิดกับธรรมชาติมากกว่ามนุษย์ หรือดังความตอนหน่ึงในเรื่องท้าวคัทธนาม 

ซึ่งกล่าวว่า ซากของงูซวงทั้งหลายซึ่งถูกท้าวคัทธนามฆ่าตาย ได้กลายเป็นน�้ำไหลออก

ไปนอกเขตเมือง และได้กองทับถมกันสูงขึ้นราวกับเป็นภู ชื่อว่า “ภูหอ ภูโฮง” ดังตัวบท

ว่า

แต่นั้น ส่วนอันว่า ซากงูซวงทังหลาย อันตายน้ัน ก็บังเกิดเป็นน�้ำไหลล่องหนี 

ไปจากเขตแดนแล้ว มันก็กองกันขึ้นเป็นดั่งภูดอยอยู่เท่ากาละบัดน้ี ก็จิ่งได้ชื่อว่า  

“ภูหอ ภูโฮง” แท้ดีหลีแล

(อัมพร  นามเหลา, 2529 : 21)

จากเหตุการณ์ท่ีกล่าวถึงข้างต้น สะท้อนให้เห็นถึงการตอกย�้ำความใกล้ชิด

ธรรมชาติของงูซวง เพราะเมื่อตายแล้วกลายเป็นน�้ำซึ่งไหลไปรวมกันกลาย “เป็นดั่ง 

ภูดอยอยู่เท่ากาละบัดนี้” อันเป็นส่วนหน่ึงของพ้ืนที่ทางธรรมชาติและตามการไข 

ปุจฉา – วิสัชนา ว่า 

อัตถะ ในกาลยามนั้น ส่วนอันว่าเมืองขวางราชทะบุรีศรีมหานครน้ัน อันคน 

ทังหลายเฮียกว่า เมืองนครราช น้ันแล แต่นั้น อันว่า ดังไฟกองหลวงอันใหญ่แลควน 

ให้ข้ึนเถิงฟ้าให้งูซวงลงมาดังน้ัน ส่วนอันว่าที่อันเจ้าดังไฟน้ัน ก็บังเกิดเป็นดง แลคน 

ทังหลายเฮียกสืบกันมาชื่อว่า “ดงพญาไฟ” แท้แล แต่น้ันส่วนอันว่าท่ีท่งนาอันงูซวง 



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 299

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

กองกันตายอยู่ดังน้ัน คนทังหลายกล่าวว่ามาบัดน้ีก็ได้ชื่อว่า “ท่งย่างเมืองขวาง”  

แท้ดีแล

(อัมพร นามเหลา, 2529 : 24)

ภาพ 2 	ภูงูตั้งอยู่ริมแม่น�้ำโขงฝั่ง สปป.ลาว ตรงข้ามอ�ำเภอบุ่งคล้า​จังหวัดบึงกาฬ​

	 มีเรื่องเล่าว่า ภูเขาลูกนี้เกิดจากท้าวสินไซใช้ดาบฟันงูซวงขาดเป็นท่อน ๆ 

	 และเลือดของงูซวงก็ไหลลงแม่น�้ำกลายเป็นสีแดงทั้งอาณาบริเวณ

อนัท่ีจรงิแล้ว หากพิจารณาชะตากรรมของงซูวง ท่ีต้องเผชญิหน้ากับมนุษย์ทีม่ี

อ�ำนาจเหนือกว่าสื่อให้เห็นว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืนที่มนุษย์มีแนวโน้มท่ีจะแบ่งแยกกีดกันและ

เบียดเบียนมักปรากฏอยู่ภายใต้มโนทัศน์ที่มองว่าธรรมชาติเหล่านั้นมีความเป็นหญิง

ธัญญาสังขพันธานนท์ (2559 : 380) อธิบายว่า “ในระบบปิตาธิปไตย ผู้หญิงได้รับ 

การยอมรับว่ามีความใกล้ชิดกับธรรมชาติและผู้ชายมีความใกล้ชิดกับวัฒนธรรม  

แต่ส�ำหรับนักสตรีนิยมเชิงนิเวศ การเชื่อมโยงระหว่างผู้หญิงกับธรรมชาติได้รับการ

ยอมรับว่าเป็นเรื่องส�ำคัญท่ีสนับสนุนให้เห็นการควบคุมครอบง�ำผู้หญิง ภายใต้ตรรกะ 

16 
 

 
     

ภาพ 2 ภูงูต้ังอยูริมแมน้ําโขงฝง สปป.ลาว ตรงขามอําเภอบุงคลาจังหวัดบึงกาฬ 
มีเรื่องเลาวา ภูเขาลูกนี้เกิดจากทาวสินไซใชดาบฟนงูซวงขาดเปนทอน ๆ และเลือดของงูซวงก็ไหลลงแมน้ํา

กลายเปนสีแดงท้ังอาณาบริเวณ 
 
    อันท่ีจริงแลว หากพิจารณาชะตากรรมของงูซวง ท่ีตองเผชิญหนากับมนุษยท่ีมีอํานาจ
เหนือกวาสื่อใหเห็นวาสิ่งมีชีวิตอ่ืนท่ีมนุษยมีแนวโนมท่ีจะแบงแยกกีดกันและเบียดเบียนมักปรากฏอยูภายใต
มโนทัศนท่ีมองวาธรรมชาติเหลานั้นมีความเปนหญิงธัญญาสังขพันธานนท (2559 : 380) อธิบายวา “ในระบบ
ปตาธิปไตย ผูหญิงไดรับการยอมรับวามีความใกลชิดกับธรรมชาติและผูชายมีความใกลชิดกับวัฒนธรรม แต
สําหรับนักสตรีนิยมเชิงนิเวศ การเชื่อมโยงระหวางผูหญิงกับธรรมชาติไดรับการยอมรับวาเปนเรื่องสําคัญท่ี
สนับสนุนใหเห็นการควบคุมครอบงําผูหญิง ภายใตตรรกะท่ีวา ธรรมชาติเปนสิ่งท่ีดอยกวาวัฒนธรรม”ฉะนั้น 
การนําเสนอภาพอาณาบริเวณของงูซวงคือปาหรือการลงมาจากเมืองฟาเมืองสวรรคและภาพหลังความตาย
ของงูซวงซ่ึงไดกลายเปนพ้ืนท่ีทางธรรมชาติ สื่อใหเห็นวา แทจริงแลวงูซวงมีความใกลชิดกับธรรมชาติและมี
สถานะดอยกวามนุษย และเม่ือพิจารณางูซวงตามกรอบคิดลัทธิปตาธิปไตยก็อาจตีความไดวางูซวงตกอยู
ภายใตความสัมพันธเชิงอํานาจถูกเชื่อมโยงกับธรรมชาติงูซวงจึงอยูภายใตสภาวะของความเปนหญิง 
 
 
บทสรุป 
 การศึกษาวิเคราะหตัวละครสัตวคืองูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสานทําใหเห็นการอุปลักษณ 2 ประการ 
คือ ประการท่ีหนึ่ง งูซวงเปนอุปลักษณความดิบเถ่ือนและอันตรายของผูอํานาจ ซ่ึงหากพิจารณาตามสภาวะ
ความเปนสัตวปาแลว ถือวาเปนสัตวท่ีไมสามารถกระทําใหเชื่องไดเฉกเชนสัตวเลี้ยงซ่ึงเปนผลผลิตทาง



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562300

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

ที่ว่า ธรรมชาติเป็นสิ่งที่ด้อยกว่าวัฒนธรรม” ฉะนั้น การน�ำเสนอภาพอาณาบริเวณของ 

งูซวงคือป่าหรือการลงมาจากเมืองฟ้าเมืองสวรรค์และภาพหลังความตายของงูซวง 

ซึ่งได้กลายเป็นพ้ืนท่ีทางธรรมชาติ สื่อให้เห็นว่า แท้จริงแล้วงูซวงมีความใกล้ชิดกับ

ธรรมชาติและมีสถานะด้อยกว่ามนุษย์ และเมื่อพิจารณางูซวงตามกรอบคิดลัทธิ 

ปิตาธิปไตยก็อาจตีความได้ว่างูซวงตกอยู่ภายใต้ความสัมพันธ์เชิงอ�ำนาจถูกเชื่อมโยง

กับธรรมชาติงูซวงจึงอยู่ภายใต้สภาวะของความเป็นหญิง

บทสรุป

การศึกษาวิเคราะห์ตัวละครสัตว์คืองูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสานท�ำให้เห็น

การอุปลักษณ์ 2 ประการ คือ ประการที่หน่ึง งูซวงเป็นอุปลักษณ์ความดิบเถ่ือนและ

อนัตรายของผูอ้�ำนาจ ซึง่หากพิจารณาตามสภาวะความเป็นสตัว์ป่าแล้ว ถือว่าเป็นสตัว์

ทีไ่ม่สามารถกระท�ำให้เชือ่งได้เฉกเช่นสตัว์เลีย้งซึง่เป็นผลผลติทางวัฒนธรรมของมนษุย์ 

ประการท่ีสอง งูซวงเป็นอปุลกัษณ์พลงัอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผูม้อี�ำนาจ ซึง่เชือ่มโยง

กับสถานภาพของงูซวงที่สูงขึ้นเพราะถูกสร้างขึ้นตามอ�ำนาจของแถน เพ่ือก�ำจัด 

ความอหังการและเหิมเกริมของมนุษย์ที่กระท�ำต่อธรรมชาติ

นอกจากการอุปลักษณ์ข้างต้นแล้ว ยังพบว่า มีการนิยามความหมายให้กับ 

งูซวง 3 ประการคือ ประการแรก งูซวงในฐานะสัญลักษณ์พลังอ�ำนาจของธรรมชาติ 

ความอหังการและเหิมเกริมของมนุษย์ท่ีกระท�ำต่อธรรมชาติและมุ่งหมายที่จะพิชิต

ธรรมชาติ และเมื่อพิจารณาย้อนกลับสลับขั้ววิธีคิดจะพบว่า การเผชิญหน้าระหว่างคน

กับงูสื่อให้เห็นถึงพลังอ�ำนาจของธรรมชาติที่ส่งผลกระทบย้อนกลับต่อมนุษย์ประการ 

ที่สอง งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ งูซวงถูกสร้างขึ้นมาจากแถน เทพเจ้า

และอ�ำนาจศกัดิส์ทิธ์ในระบบความเชือ่ไท-ลาวเป็นตวัแทนของคตคิวามเชือ่แบบดัง้เดมิ

และเป็นสะพานเชื่อมระหว่างโลกศักดิ์สิทธ์ิ (เมืองฟ้า-เมืองสวรรค์) กับโลกสามัญ  

(โลกมนุษย์) ประการที่สาม งูซวงในฐานะสัญลักษณ์ของความเป็นหญิง หากพิจารณา

แล้วพบว่า งูซวงเป็นสัตว์ท่ีถูกครอบง�ำ กดขี่และฆ่าให้ตาย ท้ังยังเชื่อมโยงถึงความ 

ใกล้ชิดกับธรรมชาติเพราะหลังความตายซากของงูซวงได้กลายเป็นพื้นที่ทางธรรมชาติ 

จึงมีสถานภาพที่ด้อยกว่าภายใต้ตรรกะที่ว่า ธรรมชาติด้อยกว่าวัฒนธรรม



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 301

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

ทั้งน้ี ข้อค้นพบใหม่พบว่างูซวงมิใช่เพียงอุปลักษณ์ของความดิบเถ่ือนและ

อันตรายหรือพลังอ�ำนาจแห่งการท�ำลายของผู้มีอ�ำนาจเท่านั้น แต่เมื่อพิจารณาต่อไป

พบว่างูซวงเป็นอปุลกัษณ์ของธรรมชาตทิัง้หมด กล่าวคอืเป็นธรรมชาติท้ังส่ิงท่ีมชีวีติและ

ไม่มีชีวิต ท่ีมีพลังอ�ำนาจ ความลึกลับ ยากแก่การหย่ังรู ้และอยู่เหนือการควบคุม 

ของมนุษย์ และเชื่อมโยงไปสู่การนิยามความหมายให้กับงูซวงว่าเป็นสัญลักษณ์ของ 

ภัยธรรมชาติซึ่งอาจเกิดขึ้นกับมวลมนุษยชาติเมื่อไม่รู ้จักอนุรักษ์หรือใช้ประโยชน ์

จากธรรมชาติให้เพียงพอต่อความต้องการในการด�ำรงชีพ

นอกจากน้ี การวิพากษ์ทัศนคติที่ท�ำให้มนุษย์ปฏิบัติต่อสัตว์อย่างโหดร้ายแล้ว 

ตัวบทวรรณกรรมทั้งสองเรื่องยังพยายามชี้ให้เห็นว่าความเป็น “มนุษย์” และความเป็น 

“สัตว์” นั้น อันท่ีจริงมิใช่สภาวะท่ีมีความแตกต่างไร้ความเท่าเทียม หากแต่เป็นสิ่งท่ี 

ถูกก�ำหนดขึ้นมาตามกระบวนการประกอบสร้างและนิยามความหมายทางวัฒนธรรม

ของมนุษย์

รายละเอียดเกี่ยวกับผู้เขียน
1 นิสิตหลักสูตรปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย (สายคติชน)  

	 ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  

	 มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

	 E-mail: khomkrit.wo@gmail.com 
2 รองศาสตราจารย์ ดร. ประจ�ำสาขาวิชาภาษาไทย ภาควิชาภาษาไทยและภาษาตะวันออก 

	 คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม

	 E-mail: h.pathom@gmail.com 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 36 (3) กันยายน - ธันวาคม 2562302

งูซวงในวรรณกรรมนิทานอีสาน : 
การอุปลักษณ์และความหมายทางวัฒนธรรม คมกฤษณ์ วรเดชนัยนา และ ปฐม หงส์สุวรรณ

เอกสารอ้างอิง

เฉลิมวุฒิ วิจิตร. (2558). “สัตว์กับการกระท�ำทางจริยธรรมในพุทธศาสนาเถรวาท”  

ใน ดิน น�้ำ ลม ไฟ ธาตุ จักรวาล พิษ ภัยจากมุมมองมนุษยศาสตร.์ กรุงเทพฯ: 

สยามปริทัศน์.

ชลธิรา สัตยาวัฒนา. (2561). ด�้ำ แถน ก�ำเนิดรัฐไท. กรุงเทพฯ: ทางอีศาน.

ชอบ ดสีวนโคก. (2550). วรรณกรรมพืน้บ้านสนิไซ. ขอนแก่น: ส�ำนกัการศกึษา เทศบาล

นครขอนแก่น.

ดารนิทร์ประดษิฐทัศนย์ี. (2559). พนิจิปัญหาสิง่แวดล้อมผ่านมมุมองวรรณกรรมอเมริกา

ร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

เดวิด คินส์ลีย์. (2551). นิเวศวิทยากับศาสนา. กรุงเทพฯ: แปลนพริ๊นติ้ง.

ธวัช ปุณโณทก. (2525). วรรณกรรมท้องถิ่น. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์.

___________. (2542). “งูซวง: สัตว์ในนิยาย” ใน สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคอีสาน 

เล่ม 3. กรุงเทพฯ: มูลนิธสิารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพาณิชย์

ธัญญา สังขพันธานนท์. (2559). แว่นวรรณคดี ทฤษฎีร่วมสมัย. ปทุมธานี: นาคร.

ธัญญา สงัขพันธานนท์. (2560). “ใช่เพียงเดรจัฉาน: สตัวศกึษาในมมุมองของการวิจารณ์

เชงินิเวศ” ใน ทฤษฎกีบัการวิจารณ์ศลิปะทศันะของนกัวชิาการไทย. ปทุมธานี: 

นาคร.

ปฐม หงษ์สุวรรณ. (2556). นานมาแล้ว : มีเรื่อง นิทาน ต�ำนาน ชีวิต.กรุงเทพฯ:  

ส�ำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

ปรีชา พิณทอง. (2524). สังข์ศิลป์ชัย. อุบลราชธานี: ศิริธรรม.

___________. (2532). สารานุกรมภาษาอีสาน – ไทย – อังกฤษ. อุบลราชธานี:  

โรงพิมพ์ศิริธรรม.

ราชบัณฑิตยสถาน. (2545). พจนานุกรมศัพท์วรรณกรรม อังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ:  

อรุณการพิมพ์.

วิทย์ศิวะศริยานนท์. (2544). วรรณคดีและวรรณคดีวิจารณ์. กรุงเทพฯ: ธรรมชาติ.

อมัพร นามเหลา. (2529). ท้าวคทัธนาม. นครราชสมีา: ศนูย์วัฒนธรรมจงัหวัดนครราชสีมา 

วิทยาลัยครูนครราชสีมา.



Humanities & Social Sciences 36 (3) September - December 2019 303

Khomkrit Woradejnaiyana and Pathom Hongsuwan
Snake in IsanLiterature: Metaphors 
and Cultural Interpretation

Garrard, Greg. (2012). Ecocriticism. New York: Routledge.

Lakoff, G. & M. Johnson. (1980). Metaphor We Live By. Chicago: Chicago 

University Press.


