
รบัต้นฉบบั 26 เมษายน 2566 แก้ไขตามผูท้รงคุณวฒุ ิ17 สงิหาคม 2566 รบัลงตพิีมพ์ 18 สงิหาคม 2566

*บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์ เร่ือง “รูปแบบการพัฒนาการจัดการกลุ่มทอผ้าย้อมครามตามแนวคิด

วิสาหกิจเพื่อสังคม” วิทยานิพนธ์หลักสูตรปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนศาสตร์ คณะมนุษยศาสตร์

และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น ปี พ.ศ. 2565

การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม 

ในจังหวัดสกลนคร
*

The Application of Local Wisdom in the Process  

of Indigo-Dyeing Fabric in Sakon Nakhon Provice

อุทุมพร หลอดโค1 และ วิภาวี กฤษณะภูติ2

Uthumporn Lordko1 and Wipawee Grisanaputi2
1นักศึกษาหลักสูตรปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนศาสตร์

1Ph.D. student, Doctor of Development Sciences
1,2คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์

1,2Faculty of Humanities and Social Sciences 
1,2มหาวิทยาลัยขอนแก่น

1,2Khon Kaen University

บทคัดย่อ

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการ

ผลิตผ้าทอย้อมครามในจังหวัดสกลนคร โดยใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพเก็บข้อมูลจาก 

ผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญ ได้แก่ คณะกรรมการบริหารกลุ่ม และสมาชิกกลุ่มทอผ้าย้อมคราม 

ในจงัหวดัสกลนคร ด้วยวิธีการสมัภาษณ์เจาะลกึ การสนทนากลุม่ และการสงัเกตการณ์ 

ผลการวิจัยพบว่า กลุ่มทอผ้าย้อมครามในจังหวัดสกลนครได้ใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ิน 

ส่วนใหญ่ท่ีได้รับอิทธิพลจากกลุ่มชาติพันธุ์ภูไท กระจายอยู่ในกระบวนการผลิตผ้าทอ

ย้อมคราม 2 ข้ันตอน ได้แก่ การเตรียมวัตถุดิบ (การเตรียมเส้นฝ้าย และการเตรียม 



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 57

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

น�้ำคราม) และ การทอผ้า โดยพบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ิน 5 สาขา (เรียงจากมาก 

ไปน้อย) ได้แก่ สาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม สาขาศาสนาและประเพณี สาขา

เกษตรกรรม สาขาศิลปกรรม และ สาขาภาษาและวรรณกรรม อย่างไรก็ดี ภูมิปัญญา

ท้องถ่ินสาขาสวสัดิการ รวมท้ังสาขากองทุนและธุรกิจชมุชนได้ถูกน�ำมาใช้ในการบรหิาร

จัดการกลุ่มอาชีพ และมีรูปแบบการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่น 3 รูปแบบด้วยกัน (เรียงจาก

มากไปน้อย) คือ 1) การอนุรักษ์ 2) การประยุกต์ และ 3) การสร้างใหม่ 

ค�ำส�ำคัญ: ภูมิปัญญาท้องถิ่น, ผ้าทอย้อมคราม, กลุ่มทอผ้า



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256658

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

Abstract

This article aims to study the application of local wisdom in the process 

of indigo-dyeing fabric in Sakon Nakhon province. This is qualitative research. 

Key informants were board committee members and members of indigo-dyed 

weaving groups in Sakon Nakhon province. Data were collected by an in-depth 

interview, focus group, and observations. Results found that most of the local 

wisdom used by the indigo-dyed groups in Sakon Nakhon province was  

influences by the ethnicity of Phu Thai throughout two steps of the indigo-dyed 

fabric process, which were the stage of preparing material (cotton yarn  

preparation and indigo-dyeing) and weaving. There were five disciplines of 

local wisdom (from the most to the least frequent use) including industry and 

handicraft, religion and tradition, agriculture, arts, as well as language and  

literature. However, two fields of local wisdom consisting of welfare as well as 

sources of funding and community business were applied to group  

management. There were three ways of using local wisdom (from the most  

to the least frequently used): preservation, applying and creating.

Keywords:  Local Wisdom, Indigo-dyed Fabric, Weaving Group



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 59

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

บทน�ำ

ภูมปัิญญาท้องถ่ินเป็นองค์ความรูท่ี้เกิดจากการสัง่สมความรูแ้ละประสบการณ์

ของคนในชมุชนหรอืท้องถ่ินทีม่กีารถ่ายทอดกันจากรุน่สูรุ่น่จนเป็นมรดกทางวัฒนธรรม

ที่สะท้อนอัตลักษณ์ของแต่ละท้องถ่ิน มีความส�ำคัญและมีคุณค่าต่อการด�ำรงชีวิต 

และการด�ำรงอยู่ของท้องถ่ิน เป็นทุนทางสังคมที่สร้างรากฐานท่ีส�ำคัญต่อการพัฒนา

ท้องถ่ิน (หทัยรัตน์ บุณโยปัษฎัมภ์, 2561) ซึ่งส�ำนักงานคณะกรรมการการศึกษา 

แห่งชาติ (2541) ได้จ�ำแนก ภูมิปัญญาท้องถิ่นออกเป็น 11 สาขาด้วยกัน ได้แก่ สาขา

เกษตรกรรม สาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม สาขาการแพทย์แผนไทย สาขาการ

จัดการทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม สาขากองทุนและธุรกิจชุมชน สาขา

สวัสดิการ สาขาศิลปกรรม สาขาการจัดการองค์กร สาขาภาษาและวรรณกรรม สาขา

ศาสนาและประเพณี และสาขาการศึกษา และดรณ์ สมิตะเกษตริน (2552) ได้จ�ำแนก

การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นออกเป็น 4 รูปแบบ ได้แก่ การอนุรักษ์ การฟื้นฟู การประยุกต์ 

และการสร้างใหม่

ด้วยความหลากหลายและความส�ำคัญของภูมิปัญญาท้องถ่ินดังกล่าว 

ภูมปัิญญาท้องถิน่จงึเป็นองค์ประกอบส�ำคญัประการหนึง่ท่ีเรยีกว่า “ทนุทางวฒันธรรม” 

อนัเป็นทนุประเภทหน่ึงของทุนชมุชนภายใต้แนวคดิวสิาหกิจชมุชนทีร่ฐับาลได้ใช้ในการ

ขับเคลื่อนเศรษฐกิจชุมชนซึ่งเป็นเศรษฐกิจฐานรากของประเทศ ชาวบ้านได้น�ำ

ภูมิปัญญาท้องถ่ินมาใช้ท้ังในรูปแบบของการอนุรักษ์ การฟื้นฟู การประยุกต์และการ

สร้างใหม่ผสมผสานกับทุนทางชวีภาพและทุนทางสงัคมเพ่ือเพ่ิมมลูค่าให้แก่ผลิตภณัฑ์

ชุมชนต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็น กระติบข้าวเหนียว ผ้าไหมและผ้าฝ้าย ไม้กวาด ตลอดจน

ปลาร้าบอง เป็นต้น สร้างงาน สร้างเงินและสร้างความสัมพันธ์อันดีให้แก่ชุมชน  

ด้วยชุมชนด้วยกันเอง (วิภาวี กฤษณะภูติ, 2559) ดังนั้นจึงอาจกล่าวได้ว่า ภูมิปัญญา

ท้องถ่ินถูกน�ำมาใช้เสริมสร้างเศรษฐกิจชุมชนอย่างแพร่หลายและกระจายอยู่ตาม 

จังหวัดต่าง ๆ ทั่วประเทศดังจะพบเห็นกันโดยท่ัวไปกับผลิตภัณฑ์และบริการภายใต้

โครงการหนึ่งต�ำบล หนึ่งผลิตภัณฑ์ที่รัฐบาลได้ใช้ในการขับเคลื่อนเศรษฐกิจฐานราก 

ของประเทศ 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256660

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

จังหวัดสกลนครเป็นจังหวัดหนึ่งตั้งอยู่ในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนบน

ของประเทศไทย และเป็นจังหวัดท่ีค่อนข้างจะมีความโดดเด่นของการน�ำภูมิปัญญา 

ท้องถ่ินโดยเฉพาะภูมิปัญญาท้องถ่ินของกลุ่มชาติพันธุ์ภูไทท่ีมีความเชี่ยวชาญด้าน 

งานหัตถกรรมการทอผ้าย้อมครามและได้รับการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นมานานนับหลาย

ทศวรรษ (อนุรัตน์ สายทอง และภูวดล ศรีธเนศ, 2557) มาใช้ในการพัฒนาผลิตภัณฑ์

ท้องถ่ินจนประสบความส�ำเร็จส่งผลให้จังหวัดมีรายได้มวลรวมของผลิตภัณฑ์จังหวัด

สกลนครจากผ้าย้อมคราม (Gross Provincial Product: GPP) มากถึง 60,737 ล้านบาท 

(ส�ำนักงานสถิติจังหวัดสกลนคร, 2565) และได้รับการยอมรับในระดับสากล ดังจะเห็น

ได้จากการได้รบัยกย่องจากสภาหัตกรรมโลกภาคพ้ืนเอเชยีแปซฟิิค (The World Crafts 

Council-Asia Pacific Region: WCC APR) ได้ประกาศให้จังหวัดสกลนคร คือ  

“นครหัตถกรรมแห่งครามธรรมชาติโลก” ในปี พ.ศ. 2560 (มติชนออนไลน์, 2561)  

ในปัจจุบันนี้จังหวัดสกลนครได้มีกลุ่มทอผ้าย้อมคราม ประมาณ 600 กลุ่ม กระจายอยู่

ทั่วทั้ง 18 อ�ำเภอของจังหวัดสกลนคร (ส�ำนักงานพัฒนาชุมชนจังหวัดสกลนคร, 2561) 

อนึ่ง ภูมิปัญญาท้องถ่ินของการทอผ้าย้อมครามของจังหวัดสกลนครท่ีได้รับ 

การถ่ายทอดมาจากกลุ่มชาติพันธุ์ภูไทดังกล่าวน้ัน มีการใช้ภูมิปัญญาสาขาต่าง ๆ  

ที่น่าสนใจผสมผสานอยู่ในกระบวนการผลิตผ้าทอมือย้อมครามจากต้นน�้ำสู่ปลายน�้ำ  

เริ่มตั้งแต่การปลูกต้นคราม การท�ำฝ้ายทอมือ การมัดหมี่ การย้อมสีคราม และการ 

ทอผ้า ท่ีล้วนแล้วแต่เป็นกระบวนการผลิตท่ีต้องอาศัยความเพียร ความละเอียด และ

ความใส่ใจในทกุขัน้ตอน อย่างไรก็ด ีเมือ่พิจารณาถึงการศกึษาเก่ียวกับการใช้ภมูปัิญญา

ท้องถ่ินของชาวภูไทในกระบวนการผลิตผ้าทอมือย้อมครามในจังหวัดสกลนครน้ัน 

แทบหาไม่พบ ดังนั้นการศึกษาเกี่ยวกับการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นของชาวภูไท ในสาขา

และรูปแบบต่าง ๆ ในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามควรได้รับความส�ำคัญเพ่ือจะ

ช่วยเติมเต็มองค์ความรู้ท่ีขาดหายไป และจะเป็นประโยชน์ต่อการขับเคล่ือนการใช้

ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตและพัฒนาผ้าทอย้อมครามต่อไป



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 61

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

วัตถุประสงค์การวิจัย

เพ่ือศึกษาการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม 

ในจังหวัดสกลนคร

ระเบียบวิธีวิจัย

งานวิจัยน้ีใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ เพ่ือศึกษาการใช้ภูมิปัญญา 

ท้องถ่ินในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามของจังหวัดสกลนคร โดยใช้การคัดเลือก 

ผู้ให้ข้อมูลแบบเจาะจง (Purposive Selection) เพ่ือคัดเลือกผู้ให้ข้อมูลส�ำคัญจาก 

กลุ่มวิสาหกิจชมุชนทอผ้าย้อมครามในจงัหวดัสกลนคร ท้ัง 18 อ�ำเภอ ท่ีได้รบัการคดัสรร

สุดยอดหนึง่ต�ำบล หนึง่ผลติภณัฑ์ไทย ประจ�ำปี 2559 ระดบั OTOP 3-5 ดาว ประกอบด้วย 

ประธานกลุ่มทอผ้าย้อมคราม รองประธานกลุ่มฯ คณะกรรมการบริหารกลุ่มฯ สมาชิก 

กลุม่ฯ และเจ้าหน้าทีจ่ากหน่วยงานท่ีเก่ียวข้อง จ�ำนวน 39 ราย วิธีการเก็บรวบรวมข้อมลู 

ได้แก่ การสัมภาษณ์เจาะลึกและการสนทนากลุ่ม ท�ำการรวบรวมข้อมูลท่ีเก่ียวข้อง 

ด้วยวิธีการสังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) และวิธีการ

สังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) วิเคราะห์ข้อมูล 

เชิงคุณภาพเพ่ือตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูลแบบสามเส้า (Triangulation  

Technique) และน�ำข้อมูลมาพิจารณาด้วยวิธีการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงพรรณนา  

(Descriptive Analysis) 

ผลการศึกษา

1.	ข้อมูลพื้นฐานของผู้ให้ข้อมูล

	 พบว่า ส่วนใหญ่เป็นเพศหญิง 35 ราย เพศชาย 4 ราย อายุระหว่าง 25-66 ปี 

มีระดับการศึกษาชั้นประถมศึกษา-ระดับปริญญาโท สถานภาพกลุ่ม ได้แก่ ประธาน

กลุ่มทอผ้าย้อมคราม จ�ำนวน 10 ราย คณะกรรมการบริหารกลุ่ม จ�ำนวน 13 ราย และ

สมาชกิกลุม่ จ�ำนวน 5 ราย และ เจ้าหน้าทีจ่ากส�ำนกังานพัฒนาชมุชน ได้แก่ พัฒนาการ

อ�ำเภอ จ�ำนวน 3 ราย รักษาการพัฒนาอ�ำเภอ จ�ำนวน 1 ราย นักวิชาการพัฒนาชุมชน



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256662

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

ช�ำนาญการ จ�ำนวน 4 ราย นักวิชาการพัฒนาชุมชนช�ำนาญการปฏิบัติการ จ�ำนวน  

3 ราย รวมทั้งสิ้น 39 ราย

2.	การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามใน

จังหวัดสกลนคร 

	 ผลการวิจัย พบว่า กลุ่มทอผ้าย้อมครามในจังหวัดสกลนครส่วนใหญ่ได้ใช้

ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาต่าง ๆ ที่ได้รับอิทธิพลจากกลุ่มชาติพันธุ์ภูไทในกระบวนการ 

ผลิตผ้าทอย้อมคราม ท้ัง 2 ขั้นตอนด้วยกัน ได้แก่ การเตรียมวัตถุดิบ และการทอผ้า  

ดังรายละเอียดต่อไปนี้

	 2.1	 การเตรียมวัตถุดิบ

		  การเตรยีมวัตถุดบิในกระบวนการผลติผ้าทอย้อมครามนีป้ระกอบไปด้วย

การเตรียมเส้นฝ้ายและการเตรียมน�้ำย้อมผ้าจากต้นคราม ดังรายละเอียดต่อไปนี้

		  2.1.1	การเตรียมเส้นฝ้าย

		  ในการเตรียมเส้นฝ้ายนั้นมีทั้งหมด 8 ขั้นตอนด้วยกัน ได้แก่ การเพาะ

ปลกูและดแูลต้นฝ้าย การเก็บฝ้าย (การเก็บเก่ียวดอกฝ้าย) การแยกเมลด็ฝ้ายออกจาก

ดอกฝ้าย (การอิ้วฝ้าย) การท�ำความสะอาดและท�ำให้เส้นฝ้ายขึ้นปุย (การดีดฝ้ายและ

การล้อฝ้าย) การปั ่นเส้นฝ้าย (การเข็นฝ้าย) การต้มเส้นฝ้าย การเรียงเส้นฝ้าย  

(การกวักฝ้าย และการมัดย้อมเส้นฝ้าย (การมัดหมี่) ผลการวิจัยได้พบถึงการใช้

ภูมิปัญญาท้องถิ่นในด้านหรือสาขาต่าง ๆ ดังรายละเอียดต่อไปนี้

			   1) การเพาะปลูกและดูแลต้นฝ้าย ผลการวิจัยได้พบว่ามีการใช้

ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาเกษตรกรรมในการเลือกพันธุ์ฝ้ายให้เหมาะสมกับสภาพ

ภูมิประเทศและภูมิอากาศ ดังจะเห็นได้จากการที่สมาชิกกลุ่มทอผ้าส่วนใหญ่ในพ้ืนท่ี

อ�ำเภอกุดบาก อ�ำเภอพรรณานิคม และอ�ำเภอภูพาน ซึ่งเป็นพ้ืนที่สูงและค่อนข้าง 

แห้งแล้ง เลือกปลูกฝ้ายพันธุ์กระตุ่ย (ฝ้ายดอกสีน�้ำตาล) เน่ืองจากเป็นสายพันธุ์ท่ี 

เจริญเติบโตได้ดีในสภาพภูมิประเทศและภูมิอากาศดังกล่าวกันอย่างประปราย 

ตามคนันาหรอืทีว่่างเปล่าทีน่�ำ้ไม่ท่วมขังหรอืระบายน�ำ้ได้ด ีนยิมปลกูฝ้ายในช่วงฤดแูล้ง 

(ปลายเดือนมิถุนายนถึงต้นเดือนกรกฎาคม) นอกจากน้ี ยังพบว่ามีการใช้ภูมิปัญญา

ท้องถ่ินสาขาศาสนาและประเพณเีก่ียวกับความเชือ่ในการเซ่นไหว้เจ้าท่ีหรอืเจ้าป่าด้วย



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 63

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

อาหาร ของหวาน และผลไม้ท่ีสามารถหาได้ในท้องถ่ิน เพ่ือเป็นการบอกกล่าวต่อ 

สิ่งศักดิ์สิทธิ์ให้ดูแลและรักษาต้นฝ้ายให้เจริญงอกงาม 

			   2) การเกบ็ฝ้าย เป็นการเก็บเก่ียวดอกฝ้าย ผลการวิจยัได้พบการใช้

ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาเกษตรกรรมในการเก็บเก่ียวต้นฝ้ายท่ีมีอายุประมาณ 120 วัน

เป็นต้นไป โดยชาวบ้านสามารถเก็บเก่ียวไปได้เรือ่ย ๆ  แต่จะต้องทิง้ช่วงห่างกนัประมาณ 

10 วัน จนกระทั่งต้นฝ้ายมีอายุเฉลี่ยประมาณ 4-5 ปี และได้พบว่า การเก็บดอกฝ้ายนั้น

จะท�ำกันในช่วงเช้าตรู่โดยเริ่มตั้งแต่ 06.00 น. - 10.00 น. เท่านั้น เนื่องจากใบฝ้าย 

จะไม่แห้งกรอบติดดอกฝ้ายส่งผลต่อความง่ายในการเก็บเก่ียว หลังจากน้ัน 

จึงท�ำความสะอาดและผึ่งดอกฝ้ายบนกระด้งและตากแดดหลาย ๆ ครั้งจนดอกฝ้าย 

แห้งสนิทเพื่อป้องกันการเกิดเชื้อราบนดอกฝ้าย

			   อย่างไรก็ด ีหลงัจากดอกฝ้ายแห้งสนทิแล้ว ก่อนจะเข้าสูข้ั่นตอนต่าง ๆ   

ต่อไปน้ัน ผลการวิจัยได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาศาสนาและประเพณ ี 

ในรูปแบบของ “พิธีสู่ขวัญฝ้าย” เพื่อเสริมมงคลแก่เส้นฝ้ายที่จะน�ำไปสู่กระบวนการทอ

ผ้าและเพ่ือช่วยสร้างขวัญก�ำลังใจให้แก่คนทอผ้า เนื่องจากโดยมากแล้วน้ันเส้นฝ้าย

เหล่าน้ีจะถูกน�ำไปประกอบพิธีกรรมทางศาสนาพุทธต่าง ๆ อาทิ การลงเสาเอกบ้าน  

การผกูข้อมอืรบัขวญัเดก็แรกเกดิ การน�ำไปท�ำมงคลแฝดในพิธีมงคลสมรส และการน�ำ

ไปใช้เป็นฝ้ายส�ำหรับสู่ขวัญนาค เป็นต้น นอกจากนี้ ผู้ทอยังมีความเชื่ออีกว่า พิธีกรรม

ดังกล่าวจะช่วยท�ำให้แยกเมล็ดฝ้ายออกจากดอกฝ้ายได้ง่ายขึ้น ไม่ติดเครื่องแยกฝ้าย 

ช่วยท�ำให้ปยุฝ้ายข้ึนฟู และช่วยท�ำให้การป่ันฝ้ายได้เส้นฝ้ายทีเ่รยีงต่อเส้นกันไม่ขาดอกี

ด้วย อย่างไรก็ตาม ในปัจจุบันนี้การใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินดังกล่าวในกระบวนการผลิต

ผ้าทอย้อมครามมีปรากฏให้เห็นไม่มากนัก เน่ืองจากการเปล่ียนแปลงวิถีการผลิตสู่ 

การผลิตเชิงพาณิชย์ท่ีต้องท�ำงานแข่งกับเวลาเพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของ 

ผู้บริโภคให้ทันท่วงทีประกอบกับขาดผู้สืบทอดพิธีกรรมดังกล่าวอีกด้วย

			   3) การแยกเมล็ดฝ้ายออกจากดอกฝ้าย คือการอิ้วฝ้าย ผลการวิจัย

ได้พบว่ามีการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม โดยพบว่าในการ

แยกเมล็ดฝ้ายออกจากดอกฝ้ายน้ันสามารถท�ำได้โดยน�ำปุยฝ้ายท่ีแห้งสนิทป้อน 

เข้าระหว่างแกนไม้ท้ังสองของเครื่องอิ้วฝ้าย (ประดิษฐ์ขึ้น) และในระหว่างนั้นก็หมุน 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256664

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

ฟันเฟืองไปด้วย เพ่ือให้ท่อนไม้ทั้งสองหมุนและแยกเมล็ดฝ้ายออกจากปุยฝ้าย ซึ่ง 

ปุยฝ้ายจะร่วงหล่นลงบนกระด้งที่ได้เตรียมไว้เพ่ือมารองรับปุยฝ้ายท่ีผ่านการอิ้วแล้ว  

อย่างไรก็ตาม ในปัจจบุนัน้ี กลุม่ทอผ้าย้อมครามส่วนใหญ่ได้มกีารเย็บตาข่ายพลาสตกิ

หรือการเย็บผ้ามุ้งไนลอนมาเย็บเป็นตาข่ายเพื่อเก็บปุยฝ้ายไม่ให้กระจาย

			   4) การท�ำความสะอาดและการท�ำให้เส้นฝ้ายขึ้นปุย คือการ 

ดีดฝ้ายและการล้อฝ้าย ผลการวิจัยได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรม

และหตัถกรรม กล่าวคอื การท�ำให้ฝ้ายข้ึนฟูเป็นปยุและแยกเศษใบไม้รวมทัง้สิง่ตกค้าง 

ออกจากฝ้าย ก่อนน�ำไปล้อหรือม้วนเพ่ือรอการเข็นฝ้ายต่อไป ส�ำหรับการดีดฝ้ายน้ี 

จะใช้อุปกรณ์ที่เรียกว่า “กงดีดฝ้าย” ท่ีท�ำจากไม้ไผ่เหลาแบนส่วนปลายเรียว ผูกเชือก 

ที่ปลายท้ังสองข้างให้โค้งเข้าหากันลักษณะคล้ายคันธนูหรือคันเบ็ด เชือกท่ีขึงไว้น้ี 

จะเป็นสายส�ำหรับดีดฝ้าย เพ่ือท�ำให้ปุยฝ้ายฟูขึ้นก่อนน�ำไปม้วน (ชาวบ้านเรียกว่า  

“การล้อฝ้าย”) ซึ่งเป็นการม้วนปุยฝ้ายให้มีรูปร่างคล้ายหลอดกลมยาว ภาษาอีสาน 

เรียกหลอดฝ้ายน้ีว่า “ดิ้ว” การม้วนฝ้ายน้ีจะช่วยท�ำให้การปั่นเส้นฝ้ายสะดวกย่ิงขึ้น  

โดยใช้อปุกรณ์ทีเ่รยีกว่าแป้นล้อฝ้ายและไม้ล้อฝ้ายแล้วห่อใส่ผ้าไว้เพ่ือรอน�ำไปป่ันฝ้าย

ต่อไป

			   5) การปั ่นฝ้ายเป็นเส้น คือ การเข็นฝ้าย ผลการวิจัยได้พบ 

การใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรมอีกเช่นกัน ซึ่งในขั้นตอนน้ี

เป็นการปั่นฝ้ายด้วยมือเพ่ือท�ำให้ปุยฝ้ายตัวเรียงกันเป็นเส้นก่อนน�ำไปทอเป็นผืน  

ส�ำหรับอุปกรณ์ท่ีใช้ในการปั่นฝ้ายน้ีจะเรียกว่า “หลาปั่นฝ้าย” (ประดิษฐ์ข้ึน) ซึ่ง 

ผูท้�ำหน้าท่ีป่ันฝ้ายจะใส่ม้วนฝ้ายจ่อไว้ทีไ่น และใช้มอือกีข้างหมนุแกนวงล้อเพ่ือให้วงล้อ 

ส่งผลให้ม้วนฝ้ายเป็นเกลยีวเส้นจากแรงเหว่ียงทีเ่กิดขึน้ และเกลยีวฝ้ายจะม้วนเข้าเก็บ

ในเหล็กไน ท�ำเช่นนี้อย่างต่อเนื่องจนเส้นฝ้ายเต็มเหล็กไนจึงค่อย ๆ คลายเส้นฝ้ายจาก

เหล็กไนใส่ไม้เปียฝ้ายออกแล้วน�ำมามัดเป็นกลุ่มฝ้าย (ต่อนฝ้าย) เพ่ือเตรียมน�ำไป 

ย้อมสีในขั้นต่อไป

			   อย่างไรก็ดี ก่อนที่จะน�ำเส้นฝ้ายไปต้มในขั้นตอนต่อไปนั้น กลุ่มผู้ทอ

ย้อมครามในอ�ำเภออากาศอ�ำนวยบางรายได้อนุรักษ์การใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขา

ศาสนาและประเพณีผ่าน “การลงข่วง” ซึ่งเป็นพิธีกรรมการส่งเสริมการมีส่วนร่วมของ



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 65

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

หนุ่มสาวในขั้นตอนการดีดฝ้าย ปั่นฝ้าย และเข็นฝ้ายที่ลานของหมู่บ้าน และมักจะเกิด

ขึ้นในช่วงเวลากลางคืนของฤดูหนาวที่มีการก่อกองไฟเพื่อสร้างความอบอุ่นไปด้วย

			   6) การต้มเส้นฝ้าย เป็นข้ันตอนของการน�ำเส้นฝ้ายมาต้มเพ่ือให ้

เส้นฝ้ายมคีวามเหนียวทนทาน ไม่ขาดหรอืยุ่ยเป่ือยง่าย เป็นการท�ำความสะอาดเส้นฝ้าย

ด้วย ผลการวิจัยได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม  

กล่าวคือ ในการต้มเส้นฝ้ายน้ันจะต้องต้มด้วยน�้ำซาวข้าวจ้าวท่ีอุณหภูมิประมาณ  

70-80 องศาเซลเซียส เป็นเวลาไม่น้อยกว่า 30 นาที จากนั้นจึงน�ำเส้นฝ้ายไปล้าง 

น�ำ้สะอาดพร้อมกับกระตกุเส้นฝ้ายเพ่ือไม่ให้พันกัน และน�ำไปผึง่แดดให้แห้งก่อนน�ำไป

กวักฝ้าย นอกจากนี้ได้มีกลุ่มทอผ้าบางกลุ่มใช้แป้งข้าวจ้าวแบบส�ำเร็จรูปมาละลายน�้ำ

เพ่ือใช้แทนน�้ำซาวข้าวแต่ไม่เป็นที่นิยมเท่าใดนัก เนื่องจากจะท�ำให้เส้นฝ้ายจับตัวกัน

เป็นก้อน และได้มีกลุ่มทอผ้าบางกลุ่มใช้ไม้ตีกลุ่มฝ้ายเพ่ือให้เส้นฝ้ายมีความยืดหยุ่น

และนุ่มขึ้น

			   7) การเรียงเส้นฝ้าย คือ การกวักฝ้าย เป็นขั้นตอนของการน�ำ 

เส้นฝ้ายมาเรยีงต่อกันด้วยเครือ่งมอืทีเ่รยีกว่า “กง” และน�ำไปใส่ลงใน “อกั” ผลการวิจยั

ได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม ดังเห็นได้จากการ 

กวักเส้นฝ้ายตามเข็มนาฬิกาและการให้ความส�ำคัญกับการหมุนกงด้วยความเร็ว

สม�ำ่เสมอ เพ่ือท�ำให้เส้นฝ้ายเรยีบตงึและช่วยให้ผูท้อสามารถสงัเกตเห็นสิง่แปลกปลอม 

(เศษฝุ่นละออง เปลือกไม้) ที่ปนเปื้อนมากับเส้นฝ้ายได้ อน่ึงก่อนน�ำไปสู่ข้ันตอนการ 

มัดหมี่ จะต้องท�ำการค้นหมี่เสียก่อน ซึ่งเป็นการเรียงเส้นฝ้ายใส่อุปกรณ์ท่ีเรียกว่า  

“หลักหมี่” เพ่ือขึงล�ำฝ้ายให้ตึงและเป็นระเบียบเพ่ือท่ีจะง่ายต่อการมัดหมี่ในข้ันตอน 

ต่อไปซึ่งนับได้ว่าเป็นขั้นตอนการค้นหมี่ครั้งที่หนึ่ง

			   8) การมัดย้อมเส้นฝ้าย คือ การมัดหมี่ เป็นขั้นตอนของการสร้าง

ลวดลายด้วยการมัดย้อมก่อนน�ำไปทอเป็นผืนผ้า ผลการวิจัยพบการใช้ภูมิปัญญา 

ท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม กล่าวคือ การใช้เทคนิคการมัดย้อมเส้นฝ้าย

หลายเส้น (ล�ำหมี่) ด้วยเชือกฟางพร้อมกันก่อนน�ำไปย้อมสีจะช่วยสร้างลวดลาย 

ตามต้องการให้แก่ผู้ทอ ซ่ึงส่วนของล�ำฝ้ายที่ถูกรัดแน่นด้วยเชือกฟางจะไม่ติดสีที่ย้อม 

อน่ึง ก่อนมัดหมี่จะต้องท�ำการ “ค้นหมี่” อีกคร้ัง ซึ่งในครั้งน้ีเป็นการนับจ�ำนวนเส้นหมี่ 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256666

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

ให้มีความสัมพันธ์กับลวดลายท่ีต้องการ เมื่อได้ลวดลายหมี่ท่ีต้องการแล้วก็จะถอด 

ล�ำฝ้ายท่ีได้มัดด้วยเชือกฟางแล้วน�ำออกจากโฮงมัดหมี่ จากน้ันจึงน�ำล�ำหมี่เหล่าน้ัน 

ไปย้อมน�ำ้คราม ท้ังนีจ้�ำนวนครัง้ของการมดัล�ำหมีแ่ละการย้อมสนีัน้จะข้ึนอยู่กับจ�ำนวน

สีท่ีผู ้ทอต้องการเป็นส�ำคัญ ส�ำหรับลวดลายมัดหมี่ท่ีพบในพ้ืนท่ีจังหวัดสกลนคร 

โดยมากมักจะเป็นลายที่ได้รับแรงบันดาลใจมาจากปรากฏการณ์ธรรมชาติ พืชพันธุ ์

หรอืสตัว์ในธรรมชาต ิและวิถีชวิีต ดงันัน้จงึมกัจะพบเหน็ลวดลายของน�ำ้ไหล ลายสายฝน 

ลายดอกบานไม่รู ้โรย ลายดอกแก้ว ลายหมี่เต ่าน้อย ลายฟันปลา ลายผีเสื้อ  

ลายเกล็ดเต่า ลายเกล็ดแลน ลายแจกัน ลายหมากจับ ลายตุ้ม และลายนาค 

		  2.1.2	การเตรียมน�้ำย้อมผ้าจากต้นคราม 

		  การเตรียมน�้ำย้อมผ้าจากต้นครามมีทั้งหมด 7 ขั้นตอน ได้แก่ การ 

เพาะปลูกและดูแลต้นคราม การเกี่ยวคราม (การเก็บเกี่ยวต้นคราม) การท�ำเนื้อคราม

เปียก (การกรองต้นครามจากน�้ำคราม) การท�ำน�้ำปรุงน�้ำย้อมจากต้นคราม การเตรียม

น�ำ้ด่าง (การเตรยีมน�ำ้ข้ีเถ้า) การก่อหม้อคราม (การเตรยีมน�ำ้ย้อมสคีราม) และการย้อม

สีคราม ดังรายละเอียดต่อไปนี้

			   1) การเพาะปลูกและดูแลต้นคราม ผลการวิจัยได้พบการใช้

ภูมปัิญญาท้องถิน่สาขาการเกษตรกรรมดังจะเหน็ได้จากการเลอืกปลกูพันธ์ุครามฝักตรง 

(ไม่มีขน) ครามฝักตรง (มีขน) หรือท่ีกลุ ่มเรียกว่า “ครามบ้าน” และครามฝักงอ  

(มีขน) ซึ่งล้วนแล้วแต่มีคุณสมบัติ คือให้ปริมาณเน้ือครามมาก มีความเข้มข้นสูง 

สามารถน�ำมาผลิตน�้ำย้อมครามที่มีคุณภาพดี อีกทั้งยังใช้เนื้อครามน้อยซึ่งดีต่อการ 

ลดต้นทุนการผลิต เมื่อพิจารณาถึงการเพาะปลูกและดูแล ผลการวิจัยได้พบการใช้

ภูมิปัญญาท้องถ่ินด้านเกษตรกรรมในการเลือกพ้ืนท่ีท่ีเหมาะสมในการปลูกต้นคราม  

ที่มีแสงแดดเพียงพอ และน�้ำไม่ท่วมขัง ในการดูแลรักษาต้นครามจะใช้เพียงปุ๋ยคอก

เท่านั้น เพราะจะส่งผลต่อคุณภาพของเนื้อคราม 

			   นอกจากน้ี ผลการวิจัยยังได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขา

อุตสาหกรรมและหัตถกรรมของกลุ่มทอผ้าย้อมครามบางกลุ่มในอ�ำเภอวานรนิวาส 

ทีน่�ำต้นเบือกมาใช้แทนต้นคราม เพ่ือช่วยลดต้นทนุการผลติ ด้วยการน�ำต้นเบอืกมาในการ

ย้อมสคีรามเพราะมคีณุสมบตัใิกล้เคยีงกับต้นครามขาดเพียงการให้กลิน่หอมของคราม



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 67

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

เท่านั้น และใช้ในจ�ำนวนไม่มากนัก คือ เพียง 500 กรัม แทนการใช้ต้นคราม 1 กิโลกรัม 

ทัง้น้ีเป็นการประยุกต์ใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ินทีไ่ด้รบัการแลกเปลีย่นเรยีนรูจ้ากกลุม่ทอผ้า 

ย้อมครามในจังหวัดมุกดาหาร

			   2) การเก็บเกี่ยวคราม คือ การเก็บเก่ียวต้นคราม เพ่ือมาแปรรูป 

ท�ำน�ำ้ย้อมสคีรามส�ำหรบัย้อมผ้าหรอืเส้นฝ้ายต่อไป ผลการวิจยัได้พบการใช้ภูมปัิญญา

ท้องถ่ินสาขาเกษตรกรรม ดงัจะเหน็ได้จากการพิจารณาความเหมาะสมในการเก็บเก่ียว

ต้นครามโดยสังเกตจากสีของใบเลี้ยง กล่าวคือ เกษตรกรสามารถเก็บเกี่ยวต้นครามได้

หากใบเลี้ยงมีสีเหลืองแสดงถึงความสมบูรณ์ของต้นครามทั้งปริมาณและความเข้มข้น

ของสีน�้ำคราม นอกจากนี้ ยังพบว่าช่วงเวลาของการเก็บเก่ียวต้นครามส่งผลต่อความ

เข้มข้นของน�้ำครามอีกด้วย กล่าวคือ การเก็บเกี่ยวต้นครามนั้นจะต้องเก็บเกี่ยวในช่วง

เวลาเช้าคือเริ่มตั้งแต่ 06.00 - 10.00 น.เท่านั้น เนื่องจากจะได้ใบครามที่มีความสดส่ง

ผลต่อความเข้มของสีคราม อย่างไรก็ดี การเก็บเก่ียวต้นครามในช่วงสายท่ีเต็มไปด้วย

แสงแดดแรง จะส่งผลให้ใบครามแห้งเหี่ยว และเมื่อแช่น�้ำจะได้ปริมาณเนื้อครามน้อย

และสีจาง อนึ่ง ในการเกี่ยวครามนั้น ผู้เก่ียวครามต้องสวมใส่เสื้อผ้ามิดชิดเนื่องจาก 

ต้นครามมขีนเลก็ ๆ  ท่ีมองไม่เหน็จะท�ำให้เกิดการระคายเคอืงและมอีาการคนัท่ัวร่างกาย

ได้

			   3) การท�ำเนื้อครามเปียก เป็นการกรองต้นครามจากน�้ำคราม  

ผลการวิจัยได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม โดย 

ได้พบว่า หลังจากเก็บเก่ียวต้นครามแล้ว จะต้องมัดต้นครามเป็นม้วนแล้วน�ำไปแช่น�้ำ

ไว้ประมาณ 1-2 วนัในโอ่งดนิเผาเพ่ือให้ต้นครามและใบครามเป่ือยยุ่ยและจะได้สคีราม 

อนึง่ การหมกัต้นครามและใบครามในโอ่งดนิจะช่วยรกัษาระดบัอณุหภูมขิองน�ำ้ให้คงที่

ที่ประมาณ 25-30 องศาเซลเซียส และท�ำการตีน�้ำคราม โดยใช้ปูนแดง/ปูนขาวละลาย

น�้ำผสมลงไปในโอ่งดินเผา จากน้ันใช้ไม้ตีน�้ำคราม ประมาณ 15 นาที เพ่ือให้ข้ึนฟอง

เป็นการเพ่ิมอากาศให้กับเนื้อคราม แล้วทิ้งไว้ 1 คืน หลังจากนั้นจึงท�ำการกรองเพ่ือ 

แยกกากของล�ำต้นและใบครามออกจากน�้ำ โดยจะเทน�้ำท้ิง เก็บรักษาเพียงเนื้อคราม

โดยบรรจุไว้ในถุงผ้าขาวบางเพ่ือป้องกันการปนเปื้อนของเน้ือครามกับเศษวัสดุอื่น ๆ 

ตลอดจนช่วยรักษาความชื้นของเนื้อครามหรือบรรจุใส่ถังปิ ๊ป เพ่ือรักษาความชื้น 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256668

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

และเก็บรกัษาส�ำหรบัน�ำไปใช้ในการท�ำน�ำ้ย้อมสคีรามขัน้ต่อไป อย่างไรก็ด ีผลการวจิยั

ยังพบว่า ในปัจจุบันกลุ่มทอผ้าย้อมครามบางกลุ่มได้มีการใช้ถังบรรจุน�้ำพลาสติก

สีน�้ำเงินแทนโอ่งดินเผาในการแช่ต้นคราม เนื่องจากอุปกรณ์ดังกล่าวมีราคาไม่แพงนัก 

หาซื้อได้ง่ายตามตลาดโดยทั่วไป และสามารถเคลื่อนย้ายได้ง่ายกว่าโอ่งดินเผา

			   4) การท�ำน�้ำปรุงน�้ำย้อมจากต้นคราม ผลการวิจัยได้พบการใช้

ภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรมโดยจะเห็นได้ว่า มีการใช้ต้นไม้ 

พ้ืนถ่ินท่ีมีรสฝาด เช่น ใบพลองเหมือด (เหมือดแอ่) ใบมะม่วง เปลือกต้นสมอนา  

เปลือกต้นขนุน และเปลือกต้นเพกา เป็นต้น มาต้มน�้ำเพ่ือน�ำไปใช้เป็นส่วนผสมกับ 

น�้ำย้อมจากต้นคราม หรือที่เรียกว่า “น�้ำปรุง” เพ่ือท�ำให้น�้ำย้อมจากต้นครามมีสีคราม

สด ใส และมันวาว

			   5) การเตรียมน�้ำด่าง คือ การเตรียมน�้ำข้ีเถ้า ผลการวิจัยได้พบ 

การใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม กล่าวคือ กลุ่มทอผ้าย้อม

ครามส่วนใหญ่นยิมท�ำน�ำ้ขีเ้ถ้าจากการเผาต้นไม้สด 2 ประเภทด้วยกัน คือ ต้นไม้พ้ืนถ่ิน 

ได้แก่ ต้นราชพฤกษ์ ต้นจามจุรี ต้นชงโค ต้นตาล ต้นแดง ต้นกระโดน ต้นขี้เหล็ก ต้นแก 

ต้นข่อย และต้นนุ่น เป็นต้น และต้นไม้พ้ืนบ้านที่สามารถหาได้ง่ายภายในชุมชน  

เช่น ต้นมะขาม ต้นกระถิน ต้นมะม่วง ต้นกล้วย ต้นมะพร้าว ต้นมะละกอ ต้นผกัโขมยักษ์ 

เป็นต้น เน่ืองจากต้นไม้เหล่าน้ีช่วยปรบัระดับสขีองน�ำ้ครามให้มรีะดับสฟ้ีาทีแ่ตกต่างกัน

ออกไป (จากอ่อนไปเข้ม) ได้ นอกจากน้ี ยังได้พบเก่ียวกับการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ิน 

ในสาขาดังกล่าวกับการตรวจสอบความเป็นด่างของน�้ำขี้เถ้าอีกด้วย กล่าวคือ ผู้ทอผ้า

ย้อมครามจะทดสอบความเป็นด่างที่เหมาะสมต่อการน�ำไปใช้เป็นน�้ำย้อมสีคราม  

(ก่อหม้อคราม) ด้วยการชิม หากรสชาติเค็มก็จัดได้ว่าเป็นน�้ำด่างที่มีคุณภาพดีและ

สามารถน�ำไปใช้ผสมกับน�ำ้ครามได้ นอกจากน้ี ผลการวิจยัได้พบว่ากลุม่ทอผ้าบางกลุม่

ท�ำน�้ำขี้เถ้าจากการเผาเครื่องปั้นดินเผาเน่ืองจากมีคุณสมบัติคล้ายคลึงกับน�้ำข้ีเถ้า  

แต่ไม ่ได ้รับความนิยมเท่าใดนัก เน่ืองจากขี้ เถ ้าท่ีได ้จะปนเปื ้อนเศษดินจาก

เครื่องปั้นดินเผาค่อนข้างมากและเมื่อน�ำมาผสมกับน�้ำย้อมจากต้นครามจะท�ำให้ได้

ระดับสีครามที่ไม่สวยงาม



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 69

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

			   6) การก่อหม้อคราม เป็นการเตรียมน�้ำย้อมสีคราม ผลการวิจัยได้

พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรมเช่นกัน กล่าวคือ  

ในขั้นตอนน้ีได้มีวัตถุดิบที่ส�ำคัญ คือ น�้ำข้ีเถ้า เนื้อคราม น�้ำปรุงสีคราม และน�้ำปูน  

ทั้งนี้จะเริ่มต้นด้วยการน�ำเนื้อครามประมาณ 1 กิโลกรัม น�้ำขี้เถ้าประมาณ 3 ลิตรผสม

กันลงในโอ่งดินเผา จากนั้นเติมน�้ำปูนจนเน้ือครามอิ่มตัว ซึ่งสังเกตได้จากการลอยฟู 

ขึน้มาเป็นฟองคราม จากนัน้จึงน�ำส่วนผสมดงักล่าวคนให้เข้ากัน ท้ิงไว้ประมาณ 1-2 วนั 

และเมื่อเข้าวันที่ 3 จะกวนน�้ำคราม หรือที่เรียกกันว่า “การโจกคราม” เพื่อเพิ่มปริมาณ

ออกซิเจนให้กับน�้ำครามซึ่งจะช่วยให้น�้ำย้อมจากต้นครามมีระดับสีครามท่ีแตกต่างกัน 

อน่ึง ในการกวนน�้ำครามดังกล่าวมีอุปกรณ์คือ กระบวยตักน�้ำแบบกะลามะพร้าว  

หรือขันตักน�้ำท่ีมีด้ามจับ ผู้กวนครามจะตักน�้ำครามท่ีอยู่ในโอ่งดินเผายกขึ้นสูงจาก 

ระดับปากโอ่งประมาณ 20-30 เซนติเมตร และจึงเทน�้ำครามกลับคืนลงในโอ่ง 

เช่นเดิม อนึ่ง หากน�้ำย้อมสีครามจากต้นครามมีความขุ่น ความข้น มีฟองสีน�้ำเงิน 

เข้มวาว ไม่แตกยุบ และน�้ำครามมีสีเหลืองเข้มอมเขียว ก็สามารถน�ำมาใช้ย้อมผ้าฝ้าย 

หรือเส้นฝ้ายได้

			   7) การย้อมสคีราม ผลการวิจยัได้พบการใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ินสาขา

อุตสาหกรรมและหัตถกรรมในการย้อมสีคราม กล่าวคือ ก่อนย้อมสีครามนั้น ผู้ทอผ้าฯ 

จะท�ำความสะอาดเส้นฝ้ายด้วยน�้ำสะอาด หลังจากนั้นจะขย�ำเส้นฝ้ายมาในหม้อน�้ำ

ครามท่ีได้เตรียมไว้ การขย�ำเส้นฝ้ายดังกล่าวจะช่วยให้เส้นฝ้ายดูดซึมสีครามได้ดี  

และหากต้องการระดบัสคีรามท่ีเข้มข้ึน ผูท้อฯ ต้องย้อมเส้นฝ้ายในหม้อครามหลายหม้อ

ตามความเข้มของสคีราม โดยท่ัวไปแล้วนัน้ พบว่า ผูท้อผ้าฯ มกัก่อหม้อครามไว้ประมาณ 

5-10 หม้อซึ่งล้วนแล้วแต่มีระดับสีครามท่ีแตกต่างกันออกไป จากนั้นน�ำเส้นฝ้าย 

ที่ย้อมไปผึ่งลมให้แห้ง เพ่ือเตรียมน�ำไปปั่นใส่หลอดด้ายในข้ันตอนการเตรียมเส้นฝ้าย

ส�ำหรับการทอผ้าต่อไป

			   ในขัน้ตอนนีผ้ลการวิจัยไดพ้บการใช้ภมูิปัญญาท้องถิน่สาขาศาสนา

และประเพณีเก่ียวกับความเชื่อของชาวภูไทท่ีได้เชื่อว่าในหม้อย้อมครามมีวิญญาณ 

ท่ีเรียกว่า “แม่หม้อนิล” อาศัยอยู่เพ่ือปกปักรักษาหม้อน�้ำครามให้เป็นหม้อย้อมผ้า 

มีคุณภาพดี ซึ่งจะได้ช่วยให้ย้อมสีเส้นฝ้ายติดสีได้ดี ดังน้ันจะต้องดูแลเป็นอย่างด ี



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256670

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

เพ่ือไม่ให้แม่หม้อนิลหนี หากแม่หม้อนิลหนีไปจะท�ำให้น�้ำครามไม่สามารถย้อมสีได้  

ในการตรวจสอบการอยู่ของแม่หม้อนิลน้ันสามารถสังเกตได้จากสีของน�้ำคราม หากสี

ของน�้ำครามเป็นสีฟ้า มีฟอง และส่งกลิ่นเหม็น (เค็มจัด) น่ันหมายถึงหม้อน�้ำคราม 

เป็นหม้อที่มีคุณภาพไม่ดีหรือท่ีเรียกว่า “หม้อน�้ำครามป่วย” ดังน้ันผู้ทอผ้าจึงจะต้อง

ท�ำการรักษาหม้อครามเสียก่อน ด้วยการเติมน�้ำตาล มะขามเปียก หรือเหล้าขาวลงไป

เพื่อปรับสภาพของสีครามให้กลับมาเหลืองปกติ

		  อน่ึง ผลการวิจยัได้พบการใช้ภมูปัิญญาท้องถ่ินสาขาศลิปกรรมของกลุม่

ผู้ทอผ้าย้อมครามในอ�ำเภอวานรนิวาสและอ�ำเภออากาศอ�ำนวยท่ีได้มีการละเล่นและ

ฟ้อนร�ำในขณะทีย้่อมผ้า และได้พบการใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ินสาขาภาษาและวรรณกรรม

ของกลุ่มทอผ้าย้อมครามในพ้ืนท่ีดังกล่าวเช่นกัน ดังท่ีได้เห็นจากการกล่าวผญา  

(ค�ำกลอนหรือค�ำปรัชญาของอีสาน) อีกด้วย ดังเช่น “เออธรรมดาล่ะอ้าย ผ้าด้ายคราม

มันหั่งหยา บ่ห่อนมีราคา ส�่ำผ้าต�่ำไหมค�ำ แนวของด�ำ มันหากบ่อห่อนขาว บ่าวพี่เอย 

ให้จื่อจ�ำเอาไว้ เด้ออ้าย” ซึ่งเป็นกลอนที่ใช้ในการเก้ียวพาราสีของหนุ่มสาวในอดีต 

ประการส�ำคญั ผลการวจิยัได้พบว่า กลุม่ทอผ้าย้อมครามในอ�ำเภออากาศอ�ำนวยได้ให้

ความส�ำคัญกับการย้อมผ้าด้วยน�ำ้ครามในวันพระจันทร์ข้างข้ึนเน่ืองจากเชื่อว่าจะช่วย

ท�ำให้ฝ้ายมีสีสันสวยงาม ในขณะเดียวกันจะหลีกเลี่ยงการย้อมผ้าในวันข้างแรมเพราะ 

จะท�ำให้สีเส้นฝ้ายไม่ขึ้นเงา อย่างไรก็ดี กลุ่มทอผ้าย้อมครามส่วนใหญ่จะไม่ย้อม 

สีเส้นฝ้ายในวันพระเนื่องจากเชื่อว่าการย้อมในวันดังกล่าวจะท�ำให้เส้นฝ้ายย้อม 

ไม่ติดสี นอกจากน้ี ยังมีข้อก�ำหนดท่ีกลายมาเป็นความเชื่อของผู้ทอผ้าย้อมคราม  

ซึ่งข้อก�ำหนดดังกล่าวได้ระบุไว้เก่ียวกับการที่ผู้ย้อมผ้าครามจะต้องมีอารมณ์แจ่มใส  

ไม่ทะเลาะเบาะแวงกับผูอ้ืน่ในระหว่างท�ำการย้อมสคีรามน่ันเอง และได้แสดงให้เห็นถงึ

การอนุรักษ์การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาศาสนาและประเพณี

	 2.2 การทอผ้าย้อมคราม

		  กระบวนการทอผ้าย้อมครามมี 5 ขั้นตอน ได้แก่ การปั่นหลอด (การน�ำ

เส้นฝ้ายที่ผ่านการย้อมสีมาม้วนใส่แกน) การค้นเครือ (การจัดเรียงเส้นฝ้ายบนกี่ทอผ้า) 

การสืบหูก (การต่อเส้นฝ้ายใหม่กับเส้นฝ้ายเก่า) การกางหูก (การน�ำอุปกรณ์ท่ีใช้ทอ 

(ฟืม) ที่สืบเครือหูกแล้วไปกางใส่กี่ทอผ้า) และการทอผ้า ดังรายละเอียดต่อไปนี้



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 71

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

		  2.2.1 การป่ันหลอด คอื การน�ำเส้นฝ้ายทีผ่่านการย้อมสีมาม้วนใส่แกน 

ผู้ทอผ้าฯ ส่วนใหญ่มักใช้กิ่งไม้ไผ่ เครือหลอด และหลอดกาแฟ เป็นต้น เพื่อท�ำเป็นแกน

ส�ำหรับม้วนเส้นด้ายโดยมีเครื่องมือที่ใช้ในการกรอเส้นด้ายเรียกว่า “หลา” ผลการวิจัย

ได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและหัตกรรม ดังจะเห็นได้จากการ 

กรอเส้นฝ้ายใส่แกนใน 2 ลักษณะด้วยกัน คือ การกรอเส้นฝ้ายสีล้วน ซึ่งมีกระบวนการ 

ที่ไม่ซับซ้อนเท่าใดนักเมื่อเทียบกับการกรอเส้นฝ้ายที่ผ่านการมัดย้อม (มัดหมี่) เพราะ

สามารถน�ำเส้นฝ้ายทีผ่่านการย้อมสเีรยีบร้อยแล้วมาผึง่ให้แห้ง จากนัน้สามารถน�ำมากรอ

ใส่หลอดได้เลย ในขณะที่การกรอเส้นฝ้ายมัดย้อม (มัดหมี่) จะต้องแกะเชือกฟางที่มัด

เส้นฝ้ายท่ีได้รบัการย้อมสคีรามออกเสยีก่อน จากนัน้จะต้องออกน�ำล�ำหมีใ่ส่ลงในเครือ่ง

มือที่เรียกว่า “กง” เพื่อกรอเส้นฝ้ายด้วยการหมุนด้วยมือช้า ๆ ซึ่งจะช่วยให้เส้นฝ้ายยึด

ตวัหรอืตดิกัน ประการส�ำคญั การกรอหลอดเส้นฝ้ายมดัหมี ่ผูท้อจะต้องให้ความส�ำคญั

กับการเรียงล�ำดับก่อนและหลังของเส้นฝ้ายที่มัดย้อมไว้เพราะจะส่งผลต่อลวดลาย 

ของผ้าฝ้าย จากนั้นจึงน�ำหลอดเส้นฝ้ายมัดหมี่ไปบรรจุกระสวยเพ่ือท�ำการทอในขั้น 

ต่อไป อย่างไรก็ดี ได้พบว่าในปัจจุบันผู้ทอผ้าฯ จ�ำนวนมากได้หันมาใช้หลอดกาแฟ 

เพ่ือเป็นแกนส�ำหรับม้วนด้ายแทนการใช้ก่ิงไม้ไผ่ และเถาวัลย์ของต้นเครือไส้ตัน  

เป็นอุปกรณ์ส�ำหรับพันเส้นฝ้ายเนื่องจากเป็นวัสดุที่สามารถหาได้ง่ายในชุมชน

		  2.2.2 การค้นเครอื คอื การจดัเรยีงเส้นฝ้ายบนก่ีทอผ้า เป็นขัน้ตอนของ

การน�ำเส้นฝ้ายหลายเส้นมาขึงตรงึตดิไว้เป็นแนวยาวบนก่ีทอผ้า ซึง่เรยีกกันว่า “เส้นยืน” 

และจะช่วยในการก�ำหนดความหนาของผ้าที่จะทอ เนื่องจากความถ่ีของเส้นยืนจะมี

ความสัมพันธ์กับความหนาของผืนผ้า ดังนั้นการเพ่ิมข้ึนของความถ่ีของเส้นยืนก็จะส่ง

ผลต่อความหนาของผ้าที่เพ่ิมขึ้นไปด้วยนั่นเอง ซึ่งนับว่าเป็นการสะท้อนให้เห็นถึง 

การอนุรักษ์การใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรมได้เป็นอย่างดี 

		  2.2.3	การสืบหูก เป็นการต่อเส้นฝ้ายใหม่กับเส้นฝ้ายเก่า (เส้นฝ้าย 

ทีค้่างอยู่บนก่ีทอผ้า) ผลการวจิยัได้พบการใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ินสาขาอตุสาหกรรมและ

หัตถกรรม ดังจะเห็นได้จากการที่หลังจากการทอผ้าได้เสร็จสิ้นลงแล้ว ผู้ทอผ้าฯ มักจะ

ตัดเฉพาะผ้าท่ีทอเสร็จแล้วออกจากก่ีทอผ้า แต่ยังคงเหลือผ้าบางส่วน (ขึ้นกับผู้ทอ 

แต่ละราย) และเส้นฝ้าย (เส้น) ยืนที่ทอดยาวไปกับกี่ทอผ้า ที่จัดได้ว่าเป็น “เส้นยืนเก่า” 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256672

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

จากน้ันจึงจะน�ำเส้นฝ้ายท่ีจะใช้ส�ำหรับเป็นเส้นยืนในการทอผ้าผืนใหม่มาผูกติดกับ 

เส้นยืนเก่าทีละเส้นจนแล้วเสร็จ ซึ่งในการสืบหูกน้ีมีข้อควรระวังประการหน่ึงคือ  

จะต้องไม่ท�ำให้เกิดปมในการผูกติดกันของเส้นยืนเก่าและเส้นยืนใหม่เพราะจะท�ำให้ 

ทอผ้ายากและผ้าไม่สวย

		  2.2.4 	การกางหกู คอื การน�ำอปุกรณ์ท่ีใช้ทอ (ฟืม) ท่ีสบืเครอืหูกแล้วไป

กางใส่ก่ีทอผ้า ผลการวิจัยได้พบการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาอุตสาหกรรมและ

หตัถกรรมอกีเช่นกัน กล่าวคอืในการกางหูกนัน้ ผูท้อผ้าจะต้องดงึเส้นฝ้ายให้ตงึสม�ำ่เสมอ

กันทุกเส้น เพ่ือให้ง่ายต่อการทอผ้าและเพ่ือให้ผืนผ้าออกมามีความเรียบเสมอกัน  

(ไม่ย่น)

		  2.2.5	การทอผ้า ผลการวจิัยได้พบว่า กลุ่มทอผา้ย้อมครามได้มกีารใช้

ภูมิปัญญาท้องถิ่นสาขาอุตสาหกรรมและหัตถกรรม ดังจะเห็นได้จากเทคนิคการทอผ้า 

3 ประเภทด้วยกัน คือ การทอผ้าย้อมคราม การทอผ้าย้อมครามมัดหมี่ และการทอผ้า

ย้อมครามขิด กล่าวคือ “การทอผ้าย้อมคราม” นั้นจะเป็นการน�ำเส้นด้ายยืนร้อยเข้ากับ

แกนม้วนด้ายยืน และร้อยปลายด้ายแต่ละเส้นเข้าในตะกอแต่ละชุดและฟันหวี  

ดึงปลายเส้นด้ายยืนทั้งหมดม้วนเข้ากับแกนม้วนผ้าอีกด้านหน่ึง ปรับความตึงหย่อน 

ให้พอเหมาะ น�ำหลอดด้ายเข้ากระสวยเพ่ือใช้เป็นด้ายพุ่ง จากน้ันเริม่การทอผ้าด้วยการ

สอดกระสวยด้ายพุ่งผ่านสลับกันท�ำไปเร่ือย ๆ และใช้ฟืม (ฟันหวี) กระทบให้ด้าย 

แนบติดกันเพ่ือให้เนื้อผ้าแน่นขึ้น ในกรณีของการทอผ้าย้อมครามมัดหมี่นั้นไม่ได ้

แตกต่างไปจากการทอผ้าย้อมครามสพ้ืีนล้วนเท่าใดนัก เพียงแต่ผูท้อผ้าจะต้องใส่ใจเป็น

อย่างย่ิงกับการเรียงล�ำดับหลอดด้ายมัดหมี่ใส่ในกระสวยเพ่ือทอเพราะมิเช่นน้ัน 

จะส่งผลต่อความต่อเน่ืองของลวดลายของผ้ามัดหมี่ ส�ำหรับการทอผ้าขิดน้ัน เป็นการ

ทอแบบปักดอก หรือเรียกว่า “การเก็บขิด” เพื่อสร้างลวดลายบนผืนผ้าให้มีความนูน 

ของเส้นผ้าย ท้ังนีใ้นขัน้ตอนการทอผ้าน้ัน ผลการวิจยัยังได้พบการใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ิน

สาขาศาสนาและประเพณี ดงัท่ีได้สะท้อนออกมาในลกัษณะของความเชือ่ท่ีกลุม่ทอผ้า

ย้อมครามแทบทุกกลุ่มได้ยึดถือปฏิบัติสืบทอดต่อกันมา ซึ่งก็คือ “การไม่ทอผ้าในช่วงที่

ชุมชนมีงานศพ” เนื่องจากเชื่อว่าการทอผ้าในช่วงท่ีชุมชนมีงานดังกล่าวจะท�ำให้มี 



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 73

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

คนตายเพ่ิมขึน้ในชมุชนนัน่เอง นอกจากนี ้ยังได้พบว่า ผูท้อผ้าย้อมครามบางรายในพ้ืนท่ี

อ�ำเภออากาศอ�ำนวย และอ�ำเภอวานรนิวาส ได้กล่าวถึงข้อห้ามท่ีได้ยึดถือปฏิบัติ 

สืบต่อกันมา ซึ่งก็คือ “การไม่เดินข้ามฟืม” เพราะเชื่อว่าจะท�ำให้ลายมัดหมี่ที่ท�ำการทอ

จะได้ลวดลายไม่ตรงตามแบบที่วางไว้ หรือ “ลายผ้ามัดหมี่ตาย” นั่นเอง

	 อนึง่ หากพจิารณาโดยภาพรวมของการใชภ้มูปัิญญาท้องถิน่ในกระบวนทอ

ผ้าย้อมครามของกลุ่มทอผ้าย้อมครามในจังหวัดสกลนคร ก็จะได้พบการใช้ภูมิปัญญา

ท้องถ่ินอีก 2 สาขาด้วยกันคือ ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขากองทุนและธุรกิจชุมชน  

และภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาสวัสดิการ ในกรณีการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขากองทุน

และธุรกิจชุมชนน้ันจะได้พบในลักษณะของการรวมกลุ่มของผู้ทอผ้าย้อมครามเป็น 

กลุ่มอาชีพ โดยมีการบริหารจัดการกลุ่มด้านต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็นการบริหารจัดการกลุ่ม

โดยทั่วไปท่ีได้มีการก�ำหนดโครงสร้างของกลุ่ม หน้าท่ีของผู้บริหารและสมาชิกกลุ่ม 

ตลอดจนกฎระเบียบต่าง ๆ การวางแผนการผลิตและการจัดท�ำแผนธุรกิจ การจัดการ

ด้านการผลิต การพัฒนาและเพ่ิมมูลค่าผลิตภัณฑ์ การจัดการด้านการตลาดและ 

การประชาสัมพันธ์ การจัดการด้านการเงินและการท�ำบัญชี ซึ่งกลุ่มทอผ้าเหล่าน้ี 

มักจะเข้าร่วมและจดทะเบียนเป็นกลุ ่มวิสาหกิจชุมชนและ/หรือกลุ ่มหนึ่งต�ำบล  

หนึ่งผลิตภัณฑ์ ทั้งนี้ก็เพ่ือมุ่งสู่เป้าหมายสูงสุดก็คือ การส่งเสริมชีวิตความเป็นอยู่ของ

สมาชิกกลุ่มน่ันเอง ส�ำหรับในกรณีการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาสวัสดิการน้ันก็จะ

สามารถพบเหน็ได้ท้ังจากกรณีของการรวมกลุม่กันผลติของผูท้อผ้าย้อมครามในลกัษณะ

ของกลุ่มวิสาหกิจชุมชนและกลุ่มหน่ึงต�ำบล หนึ่งผลิตภัณฑ์ที่ได้มีการบริหารจัดการ 

ด้านต่าง ๆ ข้างต้น รวมทั้งส่วนใหญ่ได้มีการจัดตั้งกลุ่มออมทรัพย์เพื่อการผลิตในกลุ่ม

อีกด้วยทั้งน้ีก็เพ่ือเป็นการส่งเสริมให้เกิดการออมและการช่วยเหลือซึ่งกันและกัน 

ของสมาชิกกลุ่มอันจะช่วยเสริมสร้างคุณภาพชีวิตที่ดีของสมาชิกกลุ่มให้มีความมั่นคง

ทั้งด้านเศรษฐกิจและวัฒนธรรมต่อไปนั่นเอง



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256674

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

สรุปและอภิปรายผล

เมื่อพิจารณาโดยภาพรวมของการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการผลิต 

ผ้าทอย้อมครามของกลุ่มทอผ้าย้อมครามในจังหวัดสกลนคร ก็ได้พบการใช้ภูมิปัญญา 

ท้องถ่ินใน 2 สาขาด้วยกัน คือ สาขากองทุนและธุรกิจชุมชน และสาขาสวัสดิการ  

โดยปรากฏให้เห็นอยู่ในรูปแบบของการบริหารจัดการกลุ่มอาชีพ ท่ีได้ผลิตสินค้า 

และบริการประเภทต่าง ๆ ไม่ว่าจะเป็น เครื่องจักสาน ผ้าไหม ผ้าฝ้าย เครื่องนุ่งห่ม 

สมุนไพร และเครื่องดื่ม รวมถึงโฮมสเตย์ เป็นต้น ที่กระจายอยู่ทั่วประเทศ ดังจะเห็นได้

จากสถิติข้อมูลการลงทะเบียนกลุ่มภายใต้โครงการหนึ่งต�ำบล หนึ่งผลิตภัณฑ์ ระหว่าง

ปี 2557-2563 (ส�ำนักส่งเสรมิภมูปัิญญาท้องถ่ินและวิสาหกิจชมุชน, 2565) โดยได้แสดง

ให้เห็นว่ามีจ�ำนวนกลุ ่มผู ้ประกอบการ 90,289 กลุ ่ม ผลิตภัณฑ์ 198,988 ราย  

จ�ำแนกเป็นประเภทอาหาร 74,774 ราย (ร้อยละ 37.57) เครื่องด่ืม 9,811 ราย  

(ร้อยละ 4.93) ผ้าและเครื่องนุ่งห่ม 38,304 ราย (ร้อยละ 19.25) ของใช้ 51,126 ราย 

(ร้อยละ 25.70) และสมุนไพร 24,973 ราย (ร้อยละ 12.55) ในขณะเดียวกันก็ได้พบว่า

มีการใช้ภูมิป ัญญาท้องถ่ินอีก 5 สาขาด้วยกัน กระจายอยู ่ในขั้นตอนต่าง ๆ  

ของกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม โดยเรียงจากมากไปหาน้อย ได้แก่ สาขา

อุตสาหกรรมและหัตถกรรม สาขาศาสนาและประเพณี สาขาเกษตรกรรม สาขา

ศิลปกรรม และ สาขาภาษาและวรรณกรรม

เก่ียวกับการน�ำภมูปัิญญาท้องถ่ินไปใช้นัน้ ดรณ์ สมติะเกษตรนิ (2552) ได้ระบุ

ไว้ว่ามี 4 รูปแบบด้วยกัน ได้แก่ การอนุรักษ์ การฟื้นฟู การประยุกต์ และการสร้างใหม่ 

ซึง่ผลการวจิยัได้พบการน�ำภมูปัิญญาท้องถ่ินไปใช้เพียง 3 รปูแบบด้วยกัน เรยีงจากมาก

ไปหาน้อย ได้แก่ การอนุรักษ์ การประยุกต์ และการสร้างใหม่ แต่ไม่พบการฟื้นฟูการใช้

ภูมิปัญญาท้องถ่ินแต่อย่างใด อน่ึง ในการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในรูปแบบการอนุรักษ์

นัน้ ผลการวิจยัได้พบว่ามกีารใช้ในลกัษณะดงักล่าวในทุกข้ันตอนการผลติ แต่ได้พบผล

การวิจัยที่น่าสนใจประการหน่ึง คือ กลุ่มทอผ้าฯ มีการตรวจสอบคุณภาพของน�้ำด่าง 

ทีเ่หมาะสมกบัการน�ำไปใช้ก่อหม้อครามด้วยการชมิซึง่จะต้องมรีสเคม็ และผลการวจิยันี้

สามารถอธิบายได้จากงานวิจัยของ กัญญา จึงวิมุติพันธ์ (2565) ที่ได้ระบุว่าความเป็น

ด่างของน�้ำด่างท่ีเหมาะสมกับการน�ำไปใช้ก่อหม้อครามตามหลักวิทยาศาสตร์  



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 75

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

ควรมีค่าความเป็นด่างสูงประมาณ pH 12.5-13 นอกจากนี้ในขั้นตอนการเตรียมน�้ำ

ครามส�ำหรับย้อมสีน้ัน ในการอนุรักษ์ภูมิปัญญาท้องถ่ินดังกล่าว ผลการวิจัยยังได ้

พบว่ามีการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาศาสนาและประเพณีท่ีน่าสนใจ โดยเก่ียวกับ 

การทีก่ลุม่ทอผ้าฯ มคีวามเชือ่เก่ียวกับแม่หม้อนิลท่ีท�ำหน้าท่ีปกปักรกัษาให้หม้อส�ำหรบั

ย้อมครามมีคุณภาพดีเหมาะสมส�ำหรับการย้อมผ้าสีครามให้ติดง่ายและสวยงาม  

ดังนั้นจึงต้องดูแลรักษาให้แม่หม้อนิลคงอยู่ ปกปักรักษาหม้อย้อมครามด้วยการตักน�้ำ

ด้วยขันน�้ำและเทกลับลงทุกเช้า ประมาณ 10-15 นาที ซึ่งผลการวิจัยนี้คล้ายคลึงกับ 

งานวิจัยของ กัญญา จึงวิมุติพันธ์ (2565) ที่ได้ศึกษากระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

ในจังหวัดนครพนมและจังหวัดมุกดาหาร

ในขัน้ตอนนีผ้ลการวจิยัยังได้พบการใช้ภูมปัิญญาท้องถ่ินในรปูแบบการอนุรกัษ์

ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาศาสนาและประเพณี ดังจะเห็นได้จากการย้อมผ้าฝ้ายด้วยน�้ำ

ครามในวันพระจันทร์ข้างข้ึน และการหลีกเลี่ยงการย้อมผ้าฝ้ายในวันข้างแรม รวมถึง

การมีข้อก�ำหนดเก่ียวกับการปฏิบัติตนของผู้ทอฯ ในระหว่างการย้อมสีคราม อาทิ  

ต้องมีอารมณ์แจ่มใส และไม่ทะเลาะเบาะแว้งกับผู้อ่ืน การไม่เดินข้ามฟืม และการ 

ไม่ทอผ้าในช่วงท่ีชุมชนมีงานศพ ซ่ึงนับได้ว่าเป็นข้อค้นพบใหม่ท่ีไม่ได้พบในงานวิจัย 

ต่าง ๆ ท่ีผ่านมา อย่างไรก็ตาม ผลการวิจัยได้พบว่า โดยท่ัวไปกลุ่มทอผ้าย้อมคราม 

ในจงัหวัดสกลนคร ได้มกีารเตรยีมน�ำ้ครามโดยผสมน�ำ้ขีเ้ถ้ากับเนือ้คราม น�ำ้ปรงุสคีราม 

และน�้ำปูน ซึ่งนับได้ว่าเป็นรูปแบบการอนุรักษ์การใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในสาขา

อุตสาหกรรมและหัตถกรรม แต่ได้มีความพยายามท่ีจะสร้างภูมิปัญญาใหม่ข้ึนมา 

ด้วยการน�ำยางกล้วยมาเป็นส่วนผสมเพ่ือช่วยเร่งการดูดซึมของเส้นฝ้าย ดังจะเห็น 

ได้จากงานวิจัยของ ชัยวัฒน์ แก้วคล้ายขจรศิริ และประทับใจ สิกขา (2555) 

ส�ำหรับการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในรูปแบบของการประยุกต์ใช้ภูมิปัญญา 

ท้องถ่ินให้เหมาะสมกับสภาพการณ์ปัจจุบันน้ัน ได้พบว่ามีการท�ำน�้ำย้อมสีครามจาก 

ต้นเบอืกเพ่ือช่วยในการลดต้นทนุการผลติ ซึง่ผลการวจิยัดงักล่าวสอดคล้องกบั ชยัวัฒน์ 

แก้วคล้ายขจรศิริ (2555) และ อังคณา เทียนกล�่ำ อนุรัตน์ สายทอง เเละสุรชาติ  

เทียนกล�่ำ (2552) นอกจากน้ี ยังได้พบว่า กลุ่มทอผ้าย้อมครามได้เตรียมน�้ำขี้เถ้าหรือ 

น�ำ้ด่างด้วยการเผาไม้ท่ีสามารถหาได้ในท้องถ่ิน ได้แก่ ต้นมะขาม ต้นกระถิน ต้นมะม่วง 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256676

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

ต้นกล้วย ต้นมะพร้าว ต้นมะละกอ ต้นผักโขมยักษ์ เช่นเดียวกับกลุ่มทอผ้าย้อมคราม  

อื่น ๆ ในจังหวัดหวัดสกลนคร ดังจะเห็นได้จากการศึกษาของ อนุรัตน์ สายทอง (2549) 

และชัยวัฒน์ แก้วคล้ายขจรศิริ และประทับใจ สิกขา (2555) อนึ่ง ไม้เหล่านี้เป็นการใช้

ไม้ที่สามารถหาได้ในท้องถ่ินท่ีถูกน�ำมาใช้แทนไม้พ้ืนถ่ินต่าง ๆ ท่ีได้เคยใช้ในอดีต 

และได้สูญพันธุ์ไปแล้ว 

ในการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในรูปแบบการสร้างใหม่นั้น ผลการวิจัยได้พบว่า 

มกีลุม่ทอผ้าฯ บางกลุม่ ได้คดิค้นการท�ำน�ำ้ขีเ้ถ้าจากการเผาเครือ่งป้ันดนิเผาในขัน้ตอน

ของการเตรียมน�้ำครามส�ำหรับย้อมผ้า เนื่องจากมีคุณสมบัติคล้ายคลึงกับน�้ำข้ีเถ้า  

ซึง่นบัได้ว่าเป็นข้อค้นพบใหม่ท่ีไม่ปรากฏในงานวิจยัต่าง ๆ  ก่อนหน้าน้ี แต่อย่างไรก็ตาม 

การท�ำน�้ำข้ีเถ้าจากการเผาเคร่ืองปั้นดินเผาดังกล่าวน้ัน ไม่ได้รับความนิยมเท่าใดนัก 

เพราะน�้ำขี้เถ้าดังกล่าวมีการปนเปื้อนของเศษดินจากเครื่องปั้นดินเผาค่อนข้างมาก  

หากน�ำมาผสมกับน�้ำย้อมท�ำให้ได้ระดับสีครามที่ไม่สวยงาม 

ข้อเสนอแนะ
ส�ำหรับผลการวิจัยในครั้งนี้มีข้อเสนอแนะ ดังนี้
1) ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย

	 จากผลการวิจยั พบว่า ภูมปัิญญาท้องถ่ินสาขาต่าง ๆ  ได้แก่ สาขาอตุสาหกรรม

และหัตถกรรม สาขาศาสนาและประเพณี สาขาเกษตรกรรม สาขาศิลปกรรม สาขา

ภาษาและวรรณกรรม สาขากองทุนและธุรกิจชุมชน และสาขาสวัสดิการ ได้ถูกน�ำมา

ใช้ในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามท้ังในรูปแบบของการอนุรักษ์ การประยุกต์  

และการสร้างใหม่ ที่ล้วนแต่ช่วยสร้างอัตลักษณ์และเพิ่มมูลค่าให้แก่ผลิตภัณฑ์ท้องถิ่น

เหล่าน้ี ซึง่ในท้ายท่ีสดุแล้วจะช่วยเสรมิสร้างความเข้มแข็งของชมุชนผ่านระบบเศรษฐกิจ

ชุมชนที่ดีและเหมาะสมของชุมชน อันจะน�ำไปสู ่การพัฒนาท่ีย่ังยืนต่อไป ดังนั้น  

หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เช่น ส�ำนักงานพัฒนาชุมชน จังหวัดสกลนคร ส�ำนักงานพาณิชย์

จังหวัดสกลนคร ส�ำนักงานอุตสาหกรรมจังหวัดสกลนคร หอการค้าจังหวัดสกลนคร  

และสถาบันการศึกษาต่าง ๆ เป็นต้น ควรมีนโยบายท่ีให้ความส�ำคัญกับรูปแบบ 



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 77

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

การใช้และการพัฒนาภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาต่าง ๆ ให้เหมาะสมกับการขับเคลื่อน

ผลิตภัณฑ์ผ้าทอย้อมครามต่อไป ซึ่งควรมีนโยบายท่ีเก่ียวข้องกับประเด็นต่าง ๆ  

ที่น่าสนใจดังต่อไปนี้

	 (1)	ควรมีการจัดท�ำโครงการอบรมเจ้าหน้าท่ีท่ีเก่ียวข้องเพ่ือให้เกิดความรู้ 

ความเข้าใจเก่ียวกับการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขาและรูปแบบต่าง ๆ อันจะเป็น

ประโยชน์ต่อการส่งเสริมกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามของกลุ่มทอผ้าต่าง ๆ ต่อไป

	 (2)	ควรมีการจัดการความรู้ (Knowledge Management) เก่ียวกับการ 

ใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินสาขา และรูปแบบต่าง ๆ เพ่ือเป็นแหล่งข้อมูลส�ำคัญส�ำหรับ 

การใช้ประโยชน์ในการขับเคลื่อนและพัฒนากระบวนการผลิตผ้าทอย้อมครามของ 

กลุ่มทอผ้าฯ ต่าง ๆ ต่อไป

	 (3)	ควรบรรจุการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการทอผ้าย้อมครามไว ้

ในหลกัสตูรท้องถ่ินของสถาบนัการศกึษาต่าง ๆ  ในท้องถ่ิน เพ่ือสร้างความรู ้ความเข้าใจ 

และการสบืทอดการใช้ภมูปัิญญาท้องถ่ินท่ีเก่ียวข้องในกระบวนการผลติผ้าทอย้อมคราม

แก่เยาวชนรุ่นหลัง

2) ข้อเสนอแนะเพื่อท�ำการวิจัยในครั้งต่อไป

	 (1)	ควรท�ำวิจัยเก่ียวกับการอธิบายเหตุผลทางวิทยาศาสตร์ในการใช้

ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

	 (2)	ควรท�ำวิจัยเก่ียวกับการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการผลิตผ้าทอ

ย้อมครามในพื้นที่อื่น ๆ 

	 (3)	ควรท�ำวิจัยเก่ียวกับการใช้ภูมิปัญญาท้องถ่ินในกระบวนการผลิต

ผลิตภัณฑ์หัตถกรรมท้องถิ่นประเภทอื่น ๆ 



มนุษยศาสตร์ สังคมศาสตร์ 40 (3)  กันยายน - ธันวาคม 256678

The Application of Local Wisdom in the Process 
of Indigo-Dyeing Fabric Uthumporn Lordko and Wipawee Grisanaputi

เอกสารอ้างอิง
กัญญา จึงวิมุติพันธ์. (2565). ภูมิปัญญาการก่อหม้อนิลและย้อมผ้าด้วยคราม. สืบค้น 

25 กันยายน 2565, จาก https://www.ap.ubu.ac.th/storage/2021/08/ 
การย้อมผ้าคราม.pdf.

ชยัวัฒน ์แก้วคลา้ยขจรศริ.ิ (2555). การศกึษากระบวนการผา้ยอ้มครามและพืชชนดิอืน่
เพื่อพัฒนาผ้าทอมือจากสีธรรมชาติ. หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขา
วิชาการออกแบบผลิตภัณฑ์  คณะศิลปประยุกต์และการออกแบบ 
มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี.

ชัยวัฒน์ แก้วคล้ายขจรศิริ และประทับใจ สิกขา. (2555). การศึกษากระบวนการผ้า 
ย้อมครามโดยใช้ยางกล้วยน�้ำว้าดิบเป็นสารช่วยติด. วารสารวิชาการ AJNU 
ศิลปะสถาปัตยกรรมศาสตร์มหาวิทยาลัยนเรศวร, 3(1), 105-113.

ดรณ์ สมติะเกษตรนิ. (2552). ความรู ้ทัว่ไปเกีย่วกบัวสิาหกจิชมุชน. ใน เอกสารการสอน
ชุดวิชา การจัดการการตลาดและวิสาหกิจชุมชน หน่วยที่ 1. นนทบุรี: 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.

มติชนออนไลน์. (2561). สภาหัตถศิลป์โลกรับรองสกลนครเป็น “World Craft City for 
Natural Indigo”. สืบค้น 24 ธันวาคม 2561, จาก www.matichon.co.th/
news-monitor/news_865538.

วิภาวี กฤษณะภูติ. (2559). การจดัการวสิาหกจิชมุชน. ขอนแก่น: มหาวิทยาลยัขอนแก่น.

สำ�นักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. (2541). ภูมิปัญญาชาวบ้านกับการดำ�เนินงาน

ด้านวัฒนธรรมและการพัฒนาชนบท. กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊ป.

สำ�นักงานพัฒนาชุมชนจังหวัดสกลนคร. (2561). สรุปข้อมูลการลงทะเบียนผู้ผลิต  

ผูป้ระกอบการ OTOP ป ีพ.ศ. 2557 - 2558 จงัหวดัสกลนคร. [ม.ป.ท.: ม.ป.พ.].

สำ�นักส่งเสริมภูมิปัญญาท้องถ่ินและวิสาหกิจชุมชน. (2565). ข้อมูลการลงทะเบียน 

OTOP ปี พ.ศ. 2557 – 2563. สืบค้น 25 กันยายน 2565, จาก https://data.

go.th/es/dataset/otop2563.

สำ�นักงานสถิติจังหวัดสกลนคร. (2565). รายงานสถิติจังหวัดสกลนคร พ.ศ. 2564.  

สืบค้น 25 กันยายน 2565, จาก http://sakonnk.nso.go.th/images/ebook/

province_report_sakon2564.pdf.



Humanities & Social Sciences 40 (3) September - December 2023 79

อุทุมพร หลอดโค และ วิภาวี กฤษณะภูติการใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการผลิตผ้าทอย้อมคราม

หทัยรัตน์ บุณโยปัษฎัมภ์. (2561). ภูมิปัญญาท้องถิ่นกับการพัฒนา (Local Wisdom 

and Development). กรุงเทพฯ: รุ่งเรือง.

อังคณา เทียนกล่ำ� อนุรัตน์ สายทอง เเละสุรชาติ เทียนกล่ำ�. (2552). การคัดเลือกพันธุ์

ครามและพนัธุพ์ชือืน่ๆ ทีใ่หส้คีราม. สกลนคร: มหาวิทยาลยัราชภฏัสกลนคร.

อนุรัตน์ สายทอง และภูวดล ศรีธเนศ. (2557). รายงานวิจัย “ผู้ไทศึกษา: ตามรอยผู้ไท

ไปศึกษาผ้าย้อมคราม”. สกลนคร: สถาบันวิจัยและการพัฒนา มหาวิทยาลัย

ราชภัฏสกลนคร.

อนุรัตน์ สายทอง. (2549). การสัมมนาเทคนิคการเตรียมสีครามและการย้อมสีคราม

ธรรมชาติ. สกลนคร: มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร.


