
 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  82 

 

ญาณวิทยาแห่งจินตนาการของมิกิ คิโยะชิ: เอกภาพของเหตุผลและอารมณ์ในกิจกรรมของจิต 
Miki Kiyoshi’s Epistemology of Imagination: The Unity of Reason and Emotion 

in the Activity of Mind  
 

 

สรายุทธ เลิศปัจฉิมนันท์1* , รัตน์จิต ทองเปรม2  และ ปาจรีย์ หวังรุ่งกิจ3,   
Sarayuddha Lhaspajchimanandh1*, Ratjit Thongprem2  and Pajaree Wangrungkij 3,  

1,2,3คณะมนุษยศาสตร์ Faculty of Humanities 
1,2,3มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย University of the Thai Chamber of Commerce 

*Corresponding author email: sarayuddha_lha@utcc.ac.th 

Received: January 20, 2025 Revised: July 26, 2025 Accepted: July 31, 2025 
 
 
 
 

บทคัดย่อ 
 บทความนี ้นำเสนอแนวคิดทางปรัชญาญี ่ป ุ ่นสมัยใหม่ของมิกิ คิโยะชิ  จากมิติทางญาณวิทยา ซึ ่งใช้สภาวะ              
ของจินตนาการเป็นแก่นสำคัญในการแก้ปัญหาทวิภาวะของเหตุผลและอารมณ์ที ่เคยเกิดขึ ้นในปรัชญาตะวันตก                
โดยอาศัยวิธีการสืบสอบผ่านข้อเสนอในปรัชญานิพนธ์ชิ ้นสำคัญของเขา คือ ตรรกะแห่งจินตนาการ (ฉบับภาษาญี่ปุ่น)         
ซึ ่งทำให้พบว่าจินตนาการคือกิจกรรมของจิตที ่เป็นกลไกสำคัญในการเชื ่อมโยงอัตวิสัยกับภววิสัยเข้าไว้ด้วยกันและ                
เป็นบ่อเกิดของความรู้ที่มาจากเอกภาพของอารมณ์และเหตุผล โดยเอกภาพดังกล่าวคือความเป็นจริงรูปธรรมที่ผสานโลกภายใน
และโลกภายนอกเข้าไว้ให้ดำรงอยู่ในฐานะชีวิตของปัจเจกที่มีส่วนในการจินตนาการถึงรูปลักษณ์ของสังคมไปพร้อม ๆ          
กับสังคมเองก็มีส่วนในการกำหนดจินตภาพแห่งตัวตนให้แก่ปัจเจก 
 

คำสำคัญ:  กิจกรรมของจิต,  จินตนาการ,  ญาณวิทยา,  ปรัชญาญี่ปุ่น 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 83 

 

Abstract 
 This article presents Miki Kiyoshi's modern Japanese philosophy from an epistemological 
perspective, focusing on the role of imagination as an approach to resolving the dualism of reason and 
emotion in the tradition of Western philosophy. Through an investigation of his major work, Logic of 
Imagination (in Japanese), it shows that imagination acts as a mental activity connecting subjectivity and 
objectivity, forming knowledge from a unity of emotion and reason. This unity represents a concrete reality 
that integrates the internal and external worlds, allowing individuals to imagine the shape of society while 
society, in turn, influences each individual’s image of self. 
 

Keywords:  Activity of mind,  Imagination,  Epistemology,  Japanese philosophy  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  84 

 

1. บทนำ 
การศึ กษา เกี่ ย วกับ โครงสร้ า งของจิ ต  (Structure of mind) และกิ จกรรมของจิ ต  (Mental activities)                 

เป็นสิ่งที่อยู่ในความสนใจของมนุษย์มาอย่างช้านาน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ความพยายามที่จะทำความเข้าใจถึงธรรมชาติของจิต
และกระบวนการต่าง ๆ ที่เกี ่ยวพันกับตัวตน (Self) อารมณ์ (Emotion) และตรรกะ (Logic) เมื ่อสืบย้อนกลับไปในโลก       
ของปรัชญาตะวันตกจะพบว่า ความสนใจดังกล่าวริเริ ่มมาจากข้อถกเถียงเรื ่องจิตวิญญาณ (Spirit) ในทางอภิปรัชญา 
(Metaphysics) และได้มีการสร้างชุดคำอธิบายเอาไว้อย่างเป็นระบบนับตั ้งแต่สมัยของปรัชญากรีกโบราณเป็นต้นมา      
กระทั ่งได้มีการก่อตัวของศาสตร์สมัยใหม่อย่างจิตวิทยาที ่พยายามชี ้ให้ เห็นว่าโครงสร้างของจิตสำนึกกับกิจกรรม               
ของจิตที่เกี่ยวข้องกับความสำนึกรู้นั้นเป็นสิ่งที่แตกต่างกัน โดยจุดยืนของจิตวิทยาสมัยใหม่ที่แยกการศึกษาโครงสร้างของจิต 
กับกิจกรรมของจิตออกเป็นสองส่วนอย่างชัดเจนนี้ยังได้นำไปสู่ข้อค้นพบสำคัญจากการทดลองและวั ดผลทางจิตสรีรวิทยา 
(Psychophysiological measurement) ซึ ่งทำให้พบว่ากิจกรรมของจิตทั ้งในด้านความคิดและอารมณ์ความรู ้ส ึกนั้น        
เป็นสิ่งที่ทำงานกันอย่างสอดคล้องกับระบบประสาทและกล้ามเนื้อ ซึ่งปัจจัยต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนมีผลต่อการประกอบสร้าง
จินตนาการให้ก่อตัวขึ้นในความสำนึกรู้ จินตนาการจึงเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากปฏิบัติการของความคิดและอารมณ์ความรู้สึกที่      
ก่อตัวขึ้นอย่างเป็นรูปธรรมและมีอิทธิพลต่อการกระทำและร่างกายของผู้กระทำ (Luria, 1978, p. 29–30; McGuigan, 1978, 
p. 59–62; Schwartz and Shapiro, 1978, viii) 

ผลการทดลองดังกล่าวยังสอดคล้องกับข้อค้นพบของ Kinberg and Levy (2023: 319) ที่ช้ีให้เห็นว่ายังมีนักปรัชญา
อีกเป็นจำนวนมากที ่ถกเถียงถึงกิจกรรมของจิต โดยเสนอว่านอกจากเหตุผลและประสบการณ์แล้วจินตนาการเอง                 
ก็สามารถเป็นบ่อเกิดของความรู้ได้เช่นกัน โดยยืนยันว่าความรู้เชิงรูปธรรมหรือการรู้ถึงสิ่งต่าง ๆ ที่สำคัญต่อชีวิตได้โดย
ประจักษ์น้ันเกิดขึ้นจากศักยภาพของจิตที่จินตนาการถึงเหตุการณ์ซึ่งมีความเกี่ยวข้องกับชีวิตได้อย่างเหมาะสม ทว่าข้อเสนอนี้
ก็ถูกโต้แย้งโดยมีหลักฐานจากจิตวิทยาเชิงประจักษ์ว่า ความรู ้ในทางรู ปธรรมดังกล่าวเป็นสิ ่งที ่เกิดจากสัญชาตญาณ            
ทางกายภาพมากกว่าที ่จะเป็นเร ื ่องของศักยภาพทางจินตนาการ แต่กระนั ้น Kinberg and Levy ก็มีข ้อเสนอแนะ                
ถ ึงความเป็นไปได ้ท ี ่จะพิจารณาบทบาทของจินตนาการในฐานะเป็นเครื ่องมือสำคัญของการค้นพบความรู ้ใหม่                        
จึงนับว่ายังมีส่วนสัมพันธ์กับศักยภาพทางความคิด  ดังนั ้นการใช้ศักยภาพทางจินตนาการจึงมีบทบาทต่อการคิดตัดสิน       
ด้วยเหตุผลและสามารถใช้ตั้งข้อสันนิษฐานเพื่อนำมาซึ่งการพิสูจน์ทราบต่อข้อสงสัยต่าง ๆ ได้อยู่ในที 

อย่างไรก็ดี หากยักย้ายข้อสังเกตดังกล่าวมาทำการสืบสอบในฝั่งตะวันออกโดยเฉพาะอย่างยิ่งในปรัชญาญี่ปุ่น
สมัยใหม่ด้วยแล้วจะพบว่า มิกิ คิโยะชิ (Miki Kiyoshi 1897-1945) นักปรัชญาคนสำคัญในกลุ่มสำนักเกียวโต (Kyoto School) 
ก็ได้มีการตั้งคำถามทางญาณวิทยาและสืบสอบบ่อเกิดของความรู้อันมีที ่มาจากกระบวนการของจินตนาการด้วยเช่นกัน      
เพื่อทำการกำหนดตำแหน่งแห่งที่ของความรู้และความเป็นจริงขึ้นมาใหม่บนพื้นฐานของความเป็นรูปธรรม โดยเสนอให้เห็นว่า        
ภายในความสำนึกรู้ของมนุษย์ยังมีกระบวนการที่เรียกว่าจินตนาการอยู่ภายใน ซึ่งเป็นปฏิบัติการของจิตที่ผสานเหตุผลและ
อารมณ์ไปจนถึงอัตวิสัยและภววิสัยเข้าด้วยกันอย่างเป็นเอกภาพ แต่ถึงกระนั้นข้อเสนอของมิกิก็ต้องเผชิญกับการตั้งคำถาม
สำคัญถึงกระบวนการและศักยภาพของจินตนาการในแง่ที ่ว่านอกจากมิติของสุนทรียภาพทางอารมณ์แล้ว จินตนาการ   
สามารถเป็นบ่อเกิดของความรู้ได้อย่างแท้จริงหรือไม่ 

ดังนั ้น บทความนี้จึงมีวัตถุประสงค์ที ่จะสืบสอบกิจกรรมของจิตผ่านข้อเสนอของมิกิ คิโยะชิ ในปรัชญานิพนธ์ 
(ต้นฉบับภาษาญี่ปุ ่น) ที ่สำคัญของเขา คือ ตรรกะแห่งจินตนาการ (Logic of Imagination) เพื ่อแสดงให้เห็นเจตจำนง       
และวิธีการของมิกิในการปรับกระบวนทัศน์ญาณวิทยาตามที่มิกิได้เชื ้อเชิญให้หวนกลับมาพิจารณาบ่อเกิดของความรู้        
ที ่มาจากปรากฏการณ์ขั้นมูลฐานของจินตนาการที่ให้ความสำคัญกับอารมณ์ความรู้สึกไม่น้อยไปกว่าการคิดเชิงเหตุผล         



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 85 

 

ซึ่งทำให้ญาณวิทยาของมิกิขยับขยายไปเชื ่อมโยงกับความเป็นจริงได้อย่าง เป็นรูปธรรมมากกว่าการอาศัยเพียงความรู้           
ในการเก็งหาสารัตถะหรือความหมายของสิ่งต่าง ๆ ที่ให้ได้เพียงความเป็นจริงในขั้นนามธรรม 

 

2. วัตถปุระสงค์การวิจัย 
เพื่อศึกษากระบวนทัศน์ญาณวิทยาของมิกิ คิโยะชิผ่านข้อเสนอเรื่องตรรกะแห่งจินตนาการ 

 

3. ระเบียบวิธีวจิัย 
 กรอบแนวคิด การศึกษาวิจัยครั้งนี้เป็นงานวิจัยทางเอกสาร (Documentary research) มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา
กระบวนทัศน์ ญาณวิทยาของมิกิ คิโยะชิ ผ่านข้อเสนอเรื่องตรรกะแห่งจินตนาการ โดยกำหนดขอบเขตการวิจัยคือศึกษา
เอกสารปฐมภูมิ (ฉบับภาษาญี่ปุ่น) ของมิกิเรื่อง ‘ตรรกะแห่งจินตนาการ’ (Logic of imagination) จากนั้นใช้วิธีการสืบสอบ
ข้อเสนอทางปรัชญาของมิกิในการวิเคราะห์กระบวนทัศน์ญาณวิทยาและตีความเอกภาพของเหตุผลและอารมณ์ที ่อยู ่ใน
กิจกรรมของจิต 
 

4. ผลการศึกษาและอภิปรายผล 
 โครงสร้างของจิตสำนึกที่เสนอผ่านกระบวนทัศน์ของมิกิ เริ ่มต้นจากการยอมรับว่าระบบตรรกะ (ความคิด)         
และระบบมโนภาพ (อารมณ์ของจิต) ล้วนเกี ่ยวข้องกับสิ่งที ่เรียกว่าภาพตัวแทน (Representation) แต่ในขณะเดียวกัน          
มิกิเองก็ชี้ให้เห็นถึงปัญหาภาพตัวแทนโดยตั้งต้นจากแนวคิดของบ็อลซาโน (Bernnard Bolzano 1781-1848) ที่ยืนยันว่า 
ภาพตัวแทนเป็นสิ่งที ่ได้จากตรรกะบริสุทธิ ์ซึ ่งมีรากฐานมาจากตรรกะของกรีกโบราณ ความว่า “ในจิตวิทยาแบบเก่า         
ภาพตัวแทนนั้นจะถูกมองว่าเป็นความจริงที่ตายตัวของแต่ละสิ่ง ไม่ต่างไปจากตรรกวิทยาแบบโบราณซึ่งภาพตัวแทน            
ก็ถูกพิจารณาว่าเป็นสิ่งที ่มีเนื ้อหาคงที ่เช่นกัน ตรรกะของกรีกโบราณก็คือตรรกะของภาพตัวแทนในความหมายนั ้น”  
(Bolzano n.d. cited in Miki, 1967, p. 33–34) 
 จากจุดตั้งต้นของบ็อลซาโนทำให้กล่าวได้ว่า จิตวิทยาแบบเก่าหรือจิตวิทยาที่มีรากฐานมาจากจิตนิยมแบบกรีกโบราณ 
รวมไปถึงตรรกะที่อยู่เบื้องหลังภววิทยาของกรีกโบราณ ไม่ว่าจะพิจารณาจากแง่มุมไหนก็ล้วนมุ่งเน้นการใช้ปัญญาเพื่อคิดหรือ
เก็งหาความจริงของภาพตัวแทนประหนึ ่งเป็นสิ่งที ่มีเนื ้อหาตายตัว ดังนั ้นจากแนวคิดของบ็อลซาโน ที่พยายามทำให้           
ภาพตัวแทนเป็นเรื่องของตรรกะบริสุทธิ์นี้เอง จึงมีส่วนช่วยให้มิกิสืบสอบย้อนกลับไปถึงข้อบกพร่องที่หลบเร้นอยู่ในภววิทยา
ของกรีกโบราณว่าเป็นระบบตรรกะที่เพิกเฉยต่อสภาวะอารมณ์ของอัตบุคคลที่มีต่อภาพตัวแทนนั้น ๆ ณ ขณะที่เกิดความตระหนักรู้
ถึงมโนภาพนั้น ๆ อยู่ภายในจิต อีกทั้งมิกิยังชี้ให้เห็นว่าตรรกะบริสุทธิ์ (ตรรกะแห่งปัญญา/เหตุผล) นั้นมีความแตกต่างกับ
ตรรกะแห่งจินตนาการตามทัศนะของเขาที่ว่า “แต่ในแง่ของตรรกะแห่งจินตนาการ ตัวมโนภาพเองนั้นจะถูกพิจารณาว่า     
เป็นสิ่งที่ก่อตัวขึ้นในเชิงพลวัต ภาพตัวแทนไม่ใช่สิ่งที่อยู่ในฐานะภาพลักษณ์แบบโดด ๆ แต่เป็นการหลอมรวมอารมณ์กับ 
สภาวะภายใน และถูกทำให้ดำรงโดยถ้วนทั่วทั้งองคาพยพ” (Miki, 1967, p. 34) 
 ดังจะเห็นได้ว่า มิกิ ขยับขยายกระบวนทัศน์ใหม่ในเรื ่องโครงสร้างของจิตโดยเชื้อเชิญให้หวนกลับมาพิจารณา           
ถึงกระบวนการที่อยู่ภายในจิตสำนึกว่าโดยรากฐานแล้วไม่ว่าจะเป็นกรอบคิดเชิงเหตุผลหรือกรอบการรับรู้ทางอารมณ์ก็ตาม 
ทั้งหมดล้วนเป็นกระบวนทัศน์ที่อยู่ในระบบตรรกะเดียวกัน เนื่องจากธรรมชาติดั้งเดิมของจิตไม่ได้มีการแบ่งแยกเหตุผลกับ
อารมณ์ออกจากกัน ดังนั้นจึงเป็นไปไม่ได้ที่จะทำการตรึกตรองถึงสิ่งต่าง ๆ โดยแยกเอาอารมณ์ออกไปจากมโนภาพของจิต
เพื ่อให้คงไว้แต่ภาพตัวแทนที ่มีเฉพาะเนื ้อหาของสิ ่งนั ้น ๆ หรือในทางกลับกัน การรับรู ้อารมณ์ของจิตผ่านมโนภาพ              
โดยปราศจากการตระหนักรู้ถึงเนื้อหาของภาพตัวแทนนั้น ๆ ก็ไม่อาจเป็นไปได้เช่นกัน ทั้งหมดนี้จึงกล่าวได้ว่าการเข้าถึงเหตุผล



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  86 

 

และการรับรู้ถึงอารมณ์ล้วนเป็นกระบวนการที่ดำเนินอยู่ภายใต้โครงสร้างเดียวกัน ซึ่งเป็นโครงสร้างที่คอยขับเคลื่อนให้เกิดการ
ก่อร่างสร้างมายาคติ (Myth) อันเป็นบ่อเกิดของจินตนาการ (Imagination) ในทุกขั้นตอนโดยมิกิยืนยันว่ากระบวนการเหล่านี้
คือ “ปรากฏการณ์ขั้นมูลฐานของจินตนาการ” (Miki, 1967, p. 32) 
 อีกทั้งมิกิยังเสนอให้เห็นว่าปรากฏการณ์ขั้นมูลฐานของจินตนาการเป็นสิ่งที่ก่อตัวข้ึนจากความเป็นพลวัตของมโนภาพ 
ซึ่งจิตสำนึกของอัตบุคคลมีศักยภาพในการเชื่อมโยงความเป็นพลวัตนั้นเอาไว้ได้อย่างเบ็ดเสร็จตั้งแต่ผัสสะ อารมณ์ ไปจนถึง
เนื้อหา ส่งผลให้ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นนั้นกลายเป็นจินตนาการที่เลื่อนไหลไปได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด โดยปรากฏการณ์ดังกล่าว
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นได้ทั้งในระดับของจิตสำนึกและจิตใต้สำนึก ดังทัศนะของมิกิ ความว่า 
 

“ในระหว่างยามฝัน เสียงหนังสือตกจากช้ันกลายเป็นเสียงปืน เสียงกรนของคนข้างกันกลายเป็นเสียงคลื่น
แห่งความโกรธเกรี ้ยว สัมผัสจากกระเป๋าน้ำร้อนใต้ฝ่าเท้าทำให้คิดไปว่ากำลังล่องลอยไร้จุดหมาย           
อยู่บนยอดภูเขาไฟเอตนา … สิ่งนั้น [มโนภาพ] คือชีวิต คือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้น สิ่งนั้นอุบัติขึ้น เผยให้เห็น 
และเลือนหายไปอีกครา มโนภาพจะเปลี่ยนแปลงไปตามการเลื่อนไหลหรือการลดทอนองค์ประกอบ
รากฐานนั้น ๆ … อีกทั้งมโนภาพยังแปรเปลี่ยนได้โดยการขยับขยายออกก็ดี ย่นย่อลงก็ดี โดยการเพิ่ม   
หรือลดความเข้มข้นของผัสสะที่ประกอบสร้างสิ่งนั้น ๆ ขึ้นมาก็ดี” (Miki, 1967, p. 31–32) 

 
 ปรากฏการณ์ขั้นมูลฐานของจินตนาการดังกล่าว นอกจากจะเผยให้เห็นว่าจินตนาการเป็นปรากฏการณ์ทางตรรกะ   
ที่ผสานรวมการเข้าถึงเหตุผลและอารมณ์เข้าไว้ด้วยกันอย่างแนบแน่นแล้ว ยิ่งไปกว่านั้นยังได้เผยให้เห็นถึงบ่อเกิดของความเป็นจริง
ในเชิงรหัสยภาวะที่จิตประกอบสร้างจากจินตนาการและรับรู้รหัสยภาวะนั้นในฐานะมายาคติที่ดำรงอยู่จริง อีกทั้งยังสามารถ
ไหลเลื่อนจากจิตสำนึกไปสู่จิตใต้สำนึกได้ โดยได้มีการเปรียบเทียบให้เห็นถึงกรณีของความฝันทั ่ว ๆ ไปกับมายาคติ              
ของอนารยชนเอาไว้ ความว่า  
 

“สำหรับอนารยชนแล้ว มายาคติกับความฝันมีคุณลักษณะคลา้ยคลงึกันอย่างยิ่ง โดยสภาวะจิตของพวกเขา
แล้วโลกที่มองเห็นด้วยตากับโลกที่มองด้วยตาไม่เห็นคือสิ่งเดียวกัน… สำหรับอนารยชนแล้ว สิ่งที่เห็นได้  
ในยามฝันมีค่าเทียบเท่ากับการรับรู้ในยามตื่น แต่พวกเขาก็ไม่ได้ถูกลวงตาโดยภาพฝันแม้ในสภาวะจิต      
ที ่หยาบกระด้างนั้น พวกเขาสามารถแยกแยะความฝันกับการรับรู ้ในยามตื ่นได้ และรู ้ว่านอกเหนือ         
ไปจากยามหลับแล้วจะไม่ใช่ยามฝัน” (Miki, 1967, p. 29) 

 
 ในแง่นี้จึงกล่าวได้ว่า โดยโครงสร้างของจิตสำนึกตามทัศนะของมิกิแล้ว ความฝันกับจินตนาการไม่ใช่ สิ่งเดียวกัน 
จินตนาการที่เกิดจากมายาคตินั้นเป็นสิ่งท่ีอัตบุคคลและสงัคมสามารถกำหนด/ถูกกำหนดได้นั่นทำให้ปฏิบัตกิารของจินตนาการ
จึงเก ิดขึ ้นต ่อจิตในขั ้นของความสำนึกรู ้ แต ่ในทางตรงกันข้ามสภาวะของความฝันเป็นสิ ่งท ี ่อ ัตบุคคลและสังคม                     
ไม่สามารถกำหนดตัวเองได้ ปฏิบัติการของความฝันจึงเป็นเรื ่องของจิตใต้สำนึกที่พลุ ่งพล่านออกมาในยามหลับ ดังนั้น           
จึงหมายความว่า จินตนาการเป็นกิจกรรมของจิตที่เกิดจากความตระหนักรู ้ถึงเนื้อหาของมายาคติซึ่งประดิษฐ์สร้างจาก
กระบวนการทางเหตุผลที่ตอบสนองต่ออารมณ์ โดยมิกิเองก็เผยให้เห็นว่าทัศนะดังกล่าวของเขานั้นสอดคล้องกับแนวคิดตั้งต้น
ของ ริโบต์ (T.A. Ribot 1839-1916) ความว่า “การใช้เหตุผลในแง่ของอารมณ์ คือ ปฏิบัติการทางจินตภาพโดยส่วนใหญ่ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งปฏิบัติการของจินตภาพในการรังสรรค์” (Ribot, 1904 cited in Miki, 1967, p. 29) 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 87 

 

 เมื่อพิจารณามาถึงจุดนี้จะเห็นได้ว่า มิกิเสนอโครงสร้างการทำงานของจิตเอาไว้ในสองขั้น คือ ขั้นรหัสยภาวะและ   
ขั ้นตรรกะ โดยเสนอให้มายาคติเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในขั้นรหัสยภาวะ (ก่อนตรรกะ) ส่วนจินตนาการเป็นสิ่งที ่เกิดขึ ้นในขั้น         
ของตรรกะ โดยทั้งสองขั้นตอนต่างก็ต้องอาศัยปฏิบัติการทางเหตุผลและอารมณ์ในการประกอบสร้างมายาคติขึ ้นจาก
จินตนาการ หรือในทางกลับกันก็สามารถประกอบสร้างจินตนาการขึ้นจากมายาคติได้ด้วยเช่นกัน ยิ่งไปกว่านั้น โดยทัศนะ   
ของมิกิแล้ว การประดิษฐ์สร้างมายาคติหรือจินตนาการนี้ยังเป็นสิ่งที่แสดงให้เห็นถึงมิติทางประวัติศาสตร์ที่อยู่ในโครงสร้าง 
ของจิต ซึ่งอยู่เบื้องหลังกระบวนการทางตรรกะที่มนุษย์และสังคมได้ร่วมกันรังสรรค์พัฒนามาอย่างช้านาน ดังข้อเสนอของมกิิ 
ความว่า “มายาคติถูกเข้าใจในฐานะของความเป็นจริงที่มีอยู่จริง และพัฒนาไปบนพื้นฐานของแบบแผนเชิงประวัติศาสตร์ ... 
จินตนาการคือสภาวะมูลฐานเสียยิ่งกว่าความเป็นเหตุผล สิ่งที่แยกมนุษย์ออกจากสัตว์ในเบื้องแรกสุดหาใช่ความเป็นเหตุผล  
ไม่หากแต่เป็นจินตนาการ” (Miki, 1967, p. 38-40) ซึ่งเป็นการเน้นย้ำอย่างชัดเจนว่าความเป็นจริงของมนุษย์ในสภาวะมูล
ฐานท่ีสุดที่ทำให้มนุษย์ยังคงเป็นมนุษย์อยู่ในทุกเมื่อเชื่อวัน ไม่ใช่เรื่องที่จะตัดสินได้จากการใช้เหตุผลแค่เพียงมิติเดียว 
 ทั ศนะดั งกล่ า วแสดง ให้ เ ห็ นว่ า  มิ กิ โ ต้ แย้ งกั บแนวคิ ด เหตุ ผลนิ ยม  ( rationalism) อย่ า งถึ ง ร ากแก่ น                        
เพราะนักคิดในกลุ่มเหตุผลนิยมมองว่าจินตนาการเป็นสิ่งที่ผูกโยงกับอารมณ์โดยปฏิเสธกระบวนการทางเหตุผล                  
อีกทั้งนักคิดในกลุ่มนี้ยังมีฐานคติที่ว่า “จินตนาการเป็นสิ่งที่ยึดโยงอย่างยิ่งยวดกับความหวังหรือไม่ก็ความกลัว ความรักหรือ          
ไม่ก็ความชัง รวมถึงกิเลส ตัณหา และแรงขับ เป็นต้น ดังนั้นเดส์การ์ตส์และปาสคาลจึงมองว่าจินตนาการเป็นหนึ่งในรากเหง้า
ของเหตุผลวิบัติ” (Miki, 1967, p. 49) กล่าวคือ ฐานคติของนักคิดในกลุ่มเหตุผลนิยมนั้นถือว่าเหตุผลคือบ่อเกิดของความรู้       
ที่มีศักยภาพเหนือสิ่งอื่นใด การพิจารณาความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ จึงต้องยึดโยงกับการใช้เหตุผล และทำให้นักคิดนักปรัชญา
ในกลุ่มที่สมาทานแนวคิดเหตุผลนิยมต่างก็มองว่ากระบวนการทางอารมณ์คือสภาวะปรปักษ์อย่างยิ่งยวดกับการใช้เหตุผล    
ซึ่งหมายรวมไปถึงจินตนาการก็ถูกมองว่าไม่ได้มีบ่อเกิดมาจากการคิดใช้เหตุผล แต่เป็นผลพวงจากกระบวนการทางอารมณ์ 
ดังนั้นถึงที่สุดแล้ว มิกิจึงไม่เห็นด้วยกับการตัดสินอย่างคับแคบที่ว่าจินตนาการเป็นแค่เรื่องของภาพตัวแทนก่อตัวขึ้นมาจาก
อารมณ์ เพราะเขายืนยันหนักแน่นว่า “ข้างในสภาวะอารมณ์ก็มีตรรกะ เจตจำนงไม่ได้ดำ รงอยู่ในก้นบึ้งของจินตนาการ       
ทว่าตรงกันข้าม จินตนาการนั้นกลับดำรงอยู่ในก้นบึ้งของเจตจำนง” (Miki, 1967, p. 49–50) 
 เพื ่อแสดงให้เห็นว่าจินตนาการเป็นปฏิบัติการของจิตที่สำแดงการสอดประสานร่วมกันระหว่างการใช้เหตุผล       
และอารมณ์ มิกิได้กลับไปตั้งต้นที่ประเด็นปัญหาพื้นฐานซึ่งอยู่ในความสนใจของปรัชญาสำนักเกียวโตมาโดยตลอด คือ        
ปัญหาเอกภาพของอัตวิสัยและภววิสัย ผนวกกับความมุ่งหมายที่จะนำเอากรอบคิดเชิงเหตุผลและอารมณ์เข้าไปไว้ใน  
กระบวนทัศน์เดียวกัน มิกิจึงเสนอให้พิจารณาความเป็นจริงของโลกว่ามีบ่อเกิดมาจากจินตนาการ ซึ่งการผสานรวมของอัตวิสัย
กับภววิสัยก็ดำเนินอยู่ในจินตนาการนั้น ดังทัศนะของมิกิที่ว่า “ความมีอยู่จริงของโลกนี้ ต้องถูกพินิจถึงรากฐานโดยตรรกะ  
แห่งจินตนาการ แต่ถึงแม้จะกล่าวว่าสิ ่งที ่เป็นอัตวิสัยกับสิ่งที ่เป็นภววิสัยคือสิ ่งเดียวกันในจินตนาการ กระนั้นก็ไม่ ได้   
หมายความว่าปัญหาเรื่องความมีอยู่จริงของโลกภายนอก จะถูกพิจารณาแค่ในตำแหน่งแห่งที่ของการผสานเป็นหนึ่งระหว่างผูรู้้
กับสิ่งท่ีถูกรู้” (Miki, 1967, p. 41) 
 จากทัศนะดังกล่าว แม้ว่ามิกิได้ยืนยันถึงการที่ตนเองหวนกลับไปตั้งต้นบนรากฐานของปรัชญาสำนักเกียวโต         
แต่ในขณะเดียวกันตัวของมิกิเองก็แสดงให้เห็นว่าการที่ปรัชญาสำนักเกียวโตมีฐานคติในการยึดโยงผู้รู ้กับสิ่งที่ถูกรู้เอาไว้กับ
สภาวะเอกภาพของอัตวิสัยและภววิสัยที่เข้ามาผสานกันในความสำนึกรู้นี้เองกลับกลายเป็นข้อจำกัดที่ทำให้เป็นเรื่องนามธรรม
ในทางอภิปรัชญา ซึ่งขัดกับเจตนารมณ์ของมิกิที ่ต ้องการให้ตรรกะแห่งจินตนาการมีพื ้นฐานอยู ่บนความเป็นรูปธรรม         
ด้วยเหตุนี้ มิกิจึงเสนอแนววิธีปฏิพัฒนาการระหว่างพิชานและปริชาน (Pathos and logos)1 เพื่อแสดงให้เห็นว่า                  
 
1 งานของมิกิใช้คำว่า pathos ในแง่ของการเข้าถึงความรู้สึกด้วยการรู้อารมณ์ ส่วนคำว่า logos ถูกใช้ในแง่ของการเข้าถึงเหตุผลด้วยการรู้คิด ดังนั้นผู้วิจัยจึงถอดความคำว่า pathos ว่า พิชาน 
และถอดความคำว่า logos ว่า ปริชาน เพื่อให้เป็นชุดคำท่ีสอดคล้องกัน 



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  88 

 

สภาวะเอกภาพของอัตวิสัยกับภววิสัยตามทัศนะของเขาเป็นสิ่งที่จับต้องได้มากกว่าการเป็นแค่มโนทัศน์เชิงอภิปรัชญา           
ดังข้อเสนอของมิกิ ความว่า 
 

“ในจินตนาการ สิ่งที่เป็นอัตวิสัยกับสิ่งที่เป็นภววิสัยคือสิ่งเดียวกัน  ซึ่งกล่าวได้ว่าตรรกะแห่งจินตนาการ     
คือความเป็นอัตวิสัยที่เป็นภววิสัยและคือความเป็นภววิสั ยที่เป็นอัตวิสัย … ศักยภาพทางอัตวิสัยกับ
ศักยภาพทางภววิสัยของเรา ผูกโยงเป็นสิ่งเดียวกันโดยพลันในจินตนาการ ซึ่ง ณ จุดนั้น ย่อมมีเอกภาพ
ดำรงอยู่ในท่ามกลางพิชานและปริชาน” (Miki, 1967, p. 40–41) 
 

 อย่างไรก็ตาม เมื่อเสนอว่าตรรกะแห่งจินตนาการเป็นแนววิธีท่ีมีความเป็นรูปธรรม มิกิจึงต้องเสนอให้เห็นว่าเอกภาพ
ของอัตวิสัยกับภววิสัยซึ่งเป็นสภาวะที่ดำรงอยู่ท่ามกลางพิชานและปริชานนั้นสำแดงออกถึงความเป็นรูปธรรมได้อย่างไร      
ในการนี้มิกิได้นำไปผูกโยงเข้ากับข้อเสนอเรื่องมายาคติเพื่อแสดงให้เห็นถึงโครงข่ายความสัมพันธ์ระหว่างภาพที่จิตจำได้ กับ
ความคิดที ่จิตหมายรู ้ โดยยืนยันหนักแน่นว่ามายาคติไม่สามารถเกิดขึ ้นได้จากการคิดใช้เหตุผลแต่เพียงอย่างเดียว           
เพราะมายาคติไม่ได้เป็นแค่ภาพแทนความคิด แต่มายาคติเกิดจากกระบวนการผสานรวมของปริชานและพิชาน                   
จนเกิดเป็นภาพที ่จิตตระหนักได้ถึงจินตนาการที ่เต็มเปี ่ยมไปด้วยการสรุปยอดในทางอารมณ์ ความรู ้ ประสบการณ์           
และการกระทำ ตลอดจนจิตวิญญาณ ซึ่งทั ้งหมดนั้นดำรงอยู่ในฐานะของความเป็นจริงเชิงรหัสยภาวะ ดังทัศนะของมิกิ     
ความว่า 
 

“ตรรกะแห่งจินตนาการหาใช่การอนุมานเชิงผสานไม่ แต่โดยเนื้อแท้แล้ ว [ตรรกะแห่งจินตนาการ]          
เป็นสภาวะของพิชานที่มาพร้อมกับปริชาน และเป็นสภาวะทางกายภาพที่หมายรวมจิตวิญญาณ  …     
มายาคติ ถูกตรึกตรองขึ้นจากภาพไม่ใช่จากมโนคติ และภาพถูกตรึกตรองขึ้นจากการผสานเป็นหนึ่ง      
ของปริชานกับพิชาน ภาพไม่ใช่เงาของมโนคติ ทว่ากลับเป็นการอุบัติขึ้นจากสิ่งที่อยู่เหนือขึ้นไปเสียยิ่งกว่า
มโนคติ” (Miki, 1967, p. 60-75) 

 
 มิกิได้เน้นย้ำให้เห็นว่าตรรกะแห่งจินตนาการไม่ใช่การตรึกตรองถึงมโนคติที่อยู่ในสภาวะนามธรรมแต่เพียงโดด ๆ 
ทว่าตรรกะแห่งจินตนาการก้าวพ้นมโนคติมาสู่สภาวะรูปธรรม ด้วยกระบวนการของปริชานและพิชานที่ดำเนินไปอย่างเป็น   
ปฏิพัฒนาการ ดังที่มิกิเสนอว่า “ในจิตที่มีความตระหนักรู้ สิ่งที่ถูกความเป็นตรรกะเข้ามาแบ่งแยกและถูกเจือจางไปแล้วดว้ย
ตัวกรองที่ละเอียดอ่อนอย่างความเป็นนามธรรมนั้น จะหลอมรวมอย่างเข้มข้นจนกล่าวได้ว่าเกิดการเลื่อนไหลไปควบแน่น
ในอัชฌัตติกญาณ” (Miki, 1967: 93) กล่าวคือ ถึงแม้จิตสำนึกของคนเราจะคุ้นชินอยู่กับการคิดเชิงตรรกะผ่านกรอบคิด
นามธรรมก็ตาม แต่ถึงที่สุดแล้วภายในจิตสำนึกของเราเองก็ยังมีอัชฌัตติกญาณที่คอยสังเคราะห์สิ่งต่าง ๆ ให้อยู่ในรูปลักษณ์   
ที่จิตสามารถตระหนักรู้ถึงความเป็นรูปธรรมได้โดยตรง ซึ่งทำให้มิกิยืนยันในทัศนะของเขา ความว่า 
 

“ปร ัชญาว ่าด ้วยจ ินตนาการ ไม ่ได ้ เห ็นด ้วยไปก ับแนวค ิดของกลุ ่มเหตุผลน ิยมเช ิงนามธรรม                        
และไม่ได้เห็นคล้อยไปกับลัทธิอเหตุผลนิยมในเชิงโรแมนติก … ด้วยเหตุนี้ ปรัชญาว่าด้วยจินตนาการ      
จึงไม่ได้เป็นแค่แนวคิดในกลุ ่มเหตุผลนิยม แต่กระนั ้นก็ไม่ใช่ลัทธิอเหตุผลนิยม [ฉันใดก็ฉันนั ้น]           
ตรรกะแห่งจินตนาการเป็นตรรกะของรูปลักษณ์มากกว่าตรรกะแห่งอารมณ์” (Miki, 1967, p. 46-58) 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 89 

 

 
 เมื ่อพิจารณาถึงจุดนี้จะเห็นได้ว่า ตรรกะแห่งจินตนาการไม่ได้ปฏิเสธแง่มุมของเหตุผลและอารมณ์โดยสิ้นเชิง         
อีกทั้งยังไม่ใช่ตรรกะแบบทวิลักษณะที่กำหนดให้เหตุผลกับอารมณ์ต้องเป็นสิ่งคู่ตรงข้ามกันจนเป็นมูลเหตุของการแบ่งแยก    
อัตวิสัยกับภววิสัยอยู่ในที ดังนั้นเพื่อก้าวข้ามมูลเหตุดังกล่าว มิกิจึ งเสนอให้ตรรกะแห่งจินตนาการเป็นแนววิธีสำหรับใช้      
พินิจพิเคราะห์ถึงส ิ ่งที ่ เร ียกว่า ‘ร ูปลักษณ์’ 2 อันเป็นสิ ่งที ่ปรากฏต่อความสำนึกรู ้อย่างเป็นรูปธรรม ซึ ่งมิก ิย ังได้                     
ขยายความเพิ ่มเต ิมเก ี ่ยวกับประเด ็นของร ูปล ักษณ์น ี ้อ ีกว ่า “ร ูปล ักษณ์เป ็นสิ่ งท ี ่ว ิว ัฒน์พ ัฒนาอย่างเป ็นพลวัต                       
ตรรกะแห่งจินตนาการ ไม่ใช่ตรรกะแห่งความเที ่ยงแท้ตายตัว การที ่ร ูปลักษณ์มีสภาพวิวัฒน์พัฒนาอย่างเป็นพลวัต              
นั่นเพราะแต่เริ่มเดิมที [รูปลักษณ์] ก็เป็นสิ่งที่อุบัติขึ้นจากการสังเคราะห์ของสภาพทางอารมณ์และปัญญา รวมถึงสังเคราะห์
ความเป็นอัตวิสัยกับความเป็นภววิสัยเข้าไว้ด้วยกัน” (Miki, 1967, p. 46) 
 ในแง่นี ้จ ึงกล่าวได้ว่า ตรรกะแห่งจินตนาการ คือ การรังสรรค์รูปลักษณ์ในเชิงปฏิพัฒนาการ ซึ ่งได้มาจาก             
การที่จิตสำนึกของอัตบุคคลได้ทำการสังเคราะห์ปัญญาและอารมณ์เข้าด้วยกันผ่านกระบวนการของปริชานและพิชาน     
ดังนั้นจากมุมมองของมิกิแล้ว การรังสรรค์เชิงปฏิพัฒนาการตามที่จิตได้ทำการสังเคราะห์ออกมาเช่นนี้ จึงทำให้รูปลักษณ์       
ที ่เป็นวัตถุของจิต นั้นมีความแตกต่างไปจากมโนภาพหรือภาพตัวแทน เนื่องจากมโนภาพหรือภาพตั วแทนนั้นเป็นเพียง
ปรากฏการณ์แห่งภาพสะท้อนของมโนคติที่หยุดนิ่งอยู่ในจิต แต่ในทางตรงกันข้าม รูปลักษณ์ คือ “ปฏิบัติการของจินตนาการ
ภายใต้แบบแผนแห่งมายาคติ” (Miki, 1967, p. 49) ส่งผลให้รูปลักษณ์คือปรากฏการณ์ของจิตและโลกภายนอกที่มีพลวัต         
ในตัวเองโดยเปลี่ยนแปลงไปตามแบบแผนของมายาคติในแต่ละยุคสมัยอยู่เสมอ จินตนาการจึงเป็นรูปลักษณ์ที่ประกอบด้วย              
มิติทางอารมณ์ ปัญญา และโลกท่ีอัตบุคคลได้ดำรงอยู่ ดังทัศนะของมิกิ ความว่า 
 

“…อันที่จริงควรต้องเรียกสิ่งนั ้นว่ารูปลักษณ์ของจินตนาการ [เหตุเพราะ] จินตนาการไม่ได้เป็นแค่สภาพ
อารมณ์ ทว่าเป็นศักยภาพในการผลิตสร้างรูปลักษณ์ของความรู้ขึ้นมาอยู่ในที อีกทั้งเป็นไปไม่ได้ที่จะพิจารณา
จินตนาการโดยแยกขาดจากลักษณะทางกายภาพ [และ] ด้วยจินตนาการจึงสามารถทำให้อารมณ์          
ถูกแปรสภาพให้เป็นสิ่งรูปธรรม และถูกเสริมสร้างให้เป็นในสิ่งนั้น ๆ รวมถึงถูกทำให้เกิดการคงอยู่ [และ] 
ต้องยอมร ับว ่ารากฐานของจินตนาการส ่งผลต่อปัญญา ภายใต ้ศ ักยภาพนั ้นอาจยอมรับได ้ว่า      
จินตนาการดำรงอยู่ในรากเหง้าของปัญญา” (Miki, 1967, p. 49-54) 

 
 จากทัศนะของมิกิข้างต้น เมื่อพิจารณาร่วมกับเจตจำนงของตัวเขาเองที่ต้องการเสนอให้ตรรกะแห่งจินตนาการ    
เป็นแนววิธีที ่วิวัฒน์กระบวนทัศน์ไปสู่การไม่แบ่งแยกอัตวิสัยและภววิสัยโดยการผสานรวมปฏิบัติการของปัญญาและ      
อารมณ์เข้าด้วยกัน อีกท้ังยังดึงเอาวัตถุเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในปฏิบัติการนั้นเพื่อให้ก้าวพ้นการเป็นแค่เพียงทฤษฎีนามธรรมและ
นำไปสู ่การแสดงให้เห ็นถึงปฏิบ ัต ิการของจิตสำนึกที ่ม ีพ ันธกรณีต ่อโลกกายภาพอย่างเป ็นรูปธรรม ด ้วยเหตุนี้                            
มิกิจ ึงขอให้พิจารณาถึงความแตกต่างระหว่างร ูปลักษณ์ในตรรกะแห่งจินตนาการของเขากับสิ ่งที่ เร ียกว่ามโนคติ                
ตามที ่เคยยึดถือกันมาในปรัชญากระแสหลัก โดยชี ้ให้เห็นว่า “รูปลักษณ์ ไม่ควรถูกมองว่าเป็นภาพของมโนคติ                     
แต่ในทางตรงกันข้าม มโนคติควรถูกพินิจว่าเป็นสัญญะของรูปลักษณ์ รูปลักษณ์ไม่ใช่มโนคติที่จางหายไปจากภาพสะท้อน    
 
 
 

2 ยึดตามคำท่ีมิกิใช้ในเอกสารต้นฉบับ คือ 形像 (kei-zou) ความหมายตามคำในภาษาญี่ปุ่น หมายถึง ภาพ (image) อย่างไรก็ตามเม่ือพิจารณาถึงบริบทต่าง ๆ ท่ีมิกิได้นำมาใช้ โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งในบริบทท่ี 形像 (kei-zou) เป็นสิ่งก้าวพ้น 形 (kei) ซึ่งหมายถึง แบบ (form) ในทฤษฎีของเพลโตแล้ว ผู้วิจัยจึงต้ังใจสรรคำอย่างจำเพาะเจาะจงเพื่อสื่อให้เห็นถึงแบบ (ของมิกิ) ท่ีมีความเป็น
รูปธรรม ซึ่งตรงกันข้ามกับแบบ (ของเพลโต) ท่ีมีแต่ความเป็นนามธรรม ดังนั้นในงานวจิัยนี้จึงเลือกท่ีจะถอดความ形像 (kei-zou) ว่า ‘รูปลักษณ์’ เพื่อใช้เป็นคำเฉพาะของมิกิในงานชิน้นี้ อีกท้ัง
ยังเป็นการแยกชุดคำไม่ให้เกิดการซ้ำซ้อนกับคำว่า ภาพลักษณ์ หรือ มโนภาพ เมื่อมีการกล่าวถึงภาพของวัตถุหรือภาพตัวแทนของจิตในบริบทท่ัวไปท่ีไม่มีความจำเพาะเจาะจง 



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  90 

 

ทว่ากลับกัน มโนคติคือสิ ่งท ี ่ถ ูกทำให้เป็นนามธรรมโดยรูปลักษณ์ ร ูปล ักษณ์จึงไม่ได้เป็นภาพสะท้อนของวัตถุ”                     
(Miki, 1967, p. 62) 
 ดังจะเห็นได ้ว ่าโดยทัศนะของมิก ิแล ้ว ร ูปล ักษณ์ค ือ ขอบเขตของความสำน ึกร ู ้ท ี ่ เก ิดจากจ ินตนาการ                
รูปลักษณ์จึงไม่ใช่ภาพสะท้อนของวัตถุที่อ้างอิงเพียงลักษณะปรากฏ (Appearance) จากการรู้ผัสสะ และไม่ใช่ภาพตัวแทน 
ของวัตถุที ่เกิดจากมโนคติเมื ่อยามใช้ความคิดแต่เพียงโดด ๆ (ปราศจากอารมณ์ความรู ้ส ึก) ซึ ่งสามารถจางหายไป                
จากความสำนึกรู้ได้โดยพลันที่เราหยุดทำการคิดถึงสิ่งนั ้น ๆ ดังนั้นมโนคติจึงเป็นเพียงความคิดนามธรรมที่ขาดเอกภาพ        
ในการยึดโยงกับความเป็นรูปธรรม ณ ปัจจุบันของทั้งวัตถุและอัตบุคคล ดังตัวอย่างที่มิกิได้หยิบยกมากล่าวถึง ความว่า 
 

“กระนั้นเลย ตัวฉันระลึกย้อนถึงความยินดีปรีดาของตัวฉันเมื่อครั้งหนึ่งโดยไม่ยินดีปรีดา ตัวฉันระลึกย้อน    
ถึงความโศกเศร้าที ่ผ ่านมาของตัวฉันโดยไม่โศกเศร้า และระลึกย้อนถึงความหวาดกลัวในกาลก่อน           
โดยไม่หวาดกลัว ตลอดจนระลึกย้อนถึงความปรารถนาเมื่อครั ้งก่อนหน้าโดยปราศจากความปรารถนา       
สิ ่งที ่อยู ่ในความทรงจำของกรณีนี ้ ไม่ใช่ตัวสสารวัตถุ ไม่ใช่ร ูปลักษณ์ของวัตถุ หากแต่เป็นมโนคติ         
หรือไม่ก็เป็นสัญญะของวัตถ”ุ (Miki, 1967, p. 83) 

 
 ยิ ่งไปกว่านั ้น ไม ่เพ ียงแต่ม ิก ิจะได ้จำแนกความเข ้าใจที ่ม ีต ่อร ูปล ักษณ์ก ับมโนคติไว ้อย ่างชัดเจนแล้ว                       
ในกรณีของรูปลักษณ์กับตัววัตถุเอง มิกิยังได้ชี้ให้เห็นถึงตำแหน่งแห่งที่ของการดำรงอยู่ที่มีความแตกต่างกันในทางภววิทยา 
กล่าวคือ ตัววัตถุกับรูปลักษณ์ของวัตถุสามารถดำรงอยู่ในขอบเขตของมโนคติชุดเดียวกันได้ แต่การดำรงอยู่ของตัววัตถุกับ   
การดำรงอยู่ของรูปลักษณ์ (ของวัตถุนั้น) จะมีตำแหน่งแห่งที่ของความเป็นจริงที่แตกต่างกัน ดังที่มิกิให้ความเห็นเพิ่มเติมต่อ
กรณีนี้ไว้ว่า 
 

“หากจะเปรียบเทียบวัตถุกับรูปลักษณ์ของตัววัตถุเองนั้นจะพบว่า อัตลักษณ์ร่วมในสารัตถะหรือที่เรียกว่า 
การเป็นสิ่งเดียวกันในทางมโนคตินั้น ถือเป็นสิ่งที่ยอมรับกันได้ แต่การเป็นสิ่งเดียวกันในทางอัตถิภาวะ     
จะไม่เกิดขึ ้นจากประเด็นที ่ว ่าเช่นนั ้น อัตถิภาวะในแง่การดำรงอยู ่ของวัตถุกับอัตถิภาวะในฐานะ                
ที่เป็นรูปลักษณ์ [ของตัววัตถุ] ทำให้รูปแบบของอัตถิภาวะนั้นแตกต่างกันอยู่ในที […] อีกทั้งหากจะต้อง 
กล่าวว่ามโนคติมีมาก่อนความเป็นจริงที ่ขึ ้นกับตรรกะด้วยแล้ว เราย่อมให้เหตุผลได้มากขึ้นไปอีกขั้น      
จนถึงกระทั่งอาจกล่าวได้ว่า รูปลักษณ์นั้นมีมาก่อนความเป็นจริง”  (Miki, 1967, p. 62–63) 

  
 ดังจะเห็นได้ว่าตำแหน่งแห่งที่ของความเป็นจริงที่แตกต่างกันน้ัน เป็นสิ่งที่ข้ึนกับการดำรงอยู่ในรูปแบบที่แตกต่างกัน 
(มโนคติ, วัตถุ, รูปลักษณ์) ซึ ่งหากยอมรับว่ามโนคติเป็นตัวกำหนดความเป็นจริงจากการคิดใช้ตรรกะในเชิงเหตุผล                
ก็ต้องยอมรับเช่นกันว่ารูปลักษณ์เป็นสิ่งที่มีมาก่อนความเป็นจริงที่ถูกสร้างขึ้นด้วยระบบเหตุผลของตรรกะในทางความคิด 
ด ังน ั ้นจ ึงหมายความว่า กระบวนการที ่อยู ่ ในตรรกะแห่งจ ินตนาการของมิก ินั ้นประกอบด้วยความคิดนามธรรม                      
ซึ่งเป็นสิ่งท่ีถูกรังสรรค์ขึ้นจากรูปลักษณ์ อันเป็นผลมาจากตัวของรูปลักษณ์เองที่ถูกรังสรรค์ให้เป็นรูปธรรมขึ้นจากความเป็นจรงิ
เชิงอุตรภาวะ โดยกระบวนการทั้งหมด คือ กิจกรรมภายในของจิตที่จะทำการรังสรรค์จินตนาการขึ้นจากความสำนึกรู้          
ที่อยู่ภายใต้แบบแผนของมายาคติ ด้วยเหตุนี้ ตรรกะแห่งจินตนาการจึงไม่ใช่แนวคิดทฤษฎีสำหรับใช้กำหนดความเป็นจริง     
ที่มีมาก่อนการรังสรรค์รูปลักษณ์ของสิ่งต่าง ๆ หากแต่ตรรกะแห่งจินตนาการ คือ กระบวนวิธีที่จะแสดงให้เห็นศักยภาพ         
ในการรังสรรค์รูปลักษณ์ของสิ่งต่าง ๆ ขึ้นจากมายาคติที่อยู่ในขอบเขตและโครงสร้างของจิตสำนึก ดังทัศนะของมิกิ ความว่า 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 91 

 

 
“ตรรกะแห่งจินตนาการไม่ใช่สิ่งที่มีมาก่อนการรังสรรค์ ทว่ากลับเป็นตรรกะของการรังสรรค์โดยตัวของมัน
เอง ยิ่งไปกว่านั้น ตรรกะของการรังสรรค์จำต้องมีคุณลักษณะในเชิงอุตรภาวะ การรังสรรค์ไม่อาจถูกนำมา
พิจารณาได้โดยปราศจากอุตรภาวะ และเราสามารถทำการพินิจอุตรภาวะเช่นนั้นได้โดยอาศัยรูปลักษณ์   
ทางมายาคติในเบื้องแรก” (Miki, 1967, p. 63) 

 
 เมื ่อพิจารณาตรรกะแห่งจินตนาการในฐานะกระบวนการที ่ดำเนินอยู ่ภายในจิตสำนึกจนถึงจุดนี ้จะพบว่า             
เมื ่อวัตถุหนึ่งได้เข้าสู ่กระบวนการของจินตนาการ วัตถุนั ้นจะถูกมายาคติรังสรรค์ขึ ้นใหม่ ให้เกิดเป็นรูปลักษณ์ที่มีผลต่อ      
สภาพอารมณ์ของอัตบุคคลที่สอดคล้องกับสารัตถะของมโนคติที ่ถูกกำหนดลงไปในรูปลักษณ์นั ้น และเป็นเหตุผลสำคัญ         
ที ่ทำให้ตรรกะแห่งจินตนาการต้องอาศัยกระบวนการของปริชานและพิชานร่วมกัน ดังนั ้น เพื ่อพิจารณาความสำนึกรู้         
ผ่านกระบวนการของตรรกะแห่งจินตนาการอย่างเป็นขั ้นตอน ในการนี ้ม ิก ิจึงได้เชื ้อเชิญให้ลองพิจารณามายาคติ                   
ที่มีอยู่ในธรรมชาติทั่วไป ยกตัวอย่างเช่น มายาคติของยามค่ำคืนหรือมายาคติของไฟ ความว่า 
 

“แนวคิดนี้สอดคล้องกับกรอบคิดในทางมายาคติที่ว่ากันว่าเก่าแก่ที่สุดในธรรมชาติทั้งหลายทั้งมวล ซึ่งคือ      
เรื่องของยามค่ำคืน [กล่าวคือ] สารัตถะของยามค่ำคืนนั้นได้แก่ความอัตคัด ยากจนและโหยหา โดยยามค่ำคืนนี้
ไม่ใช่ความมืดมิดที่ขวางกั้นแสงสว่าง หากแต่เฝ้ารอคอยแสงสว่าง ซ้ำยังเป็นค่ำคืนที่เว้าวอนต่อความปรารถนา
และการยอมรับ เฉกเช่นกรอบคิดในทางมายาคติที ่ว ่าปฐมธรรมชาติคือไฟซึ ่งเผาผลาญ ทุกสิ ่งก็เช่นกัน     
สารัตถะในตัวของมันเองนั้นได้หมายรวมความนัยที่บ่งบอกถึงความหวังและความปรารถนาเอาไว้อยู ่ในที”     
(Miki, 1967, p. 68–69) 

 
 จากมายาคติที่มิกิได้หยิบยกมากล่าวถึงนั้นจะเห็นได้ว่า โดยตัวของมายาคติเองได้เผยถึงแง่มุมของปริชานและพิชาน
เอาไว้ในพร้อมสรรพ กล่าวคือ เราได้ใช้ปริชานในการเข้าถึงสารัตถะนามธรรมอันเป็ นสัญญะของรูปลักษณ์ ได้แก่               
ความนัยเชิงอุปลักษณ์ของยามค่ำค ืน (ในที ่น ี ้ค ือความอัตคัด ยากจน โหยหา) ซึ ่งเป็นมากกว่าการบอกช่วงเวลา                   
และชักนำให้เกิดพิชานขึ้นภายในจิตสำนึกที่มีต่อรูปลักษณ์ของยามค่ำคืน (ในที่นี้คือความรู้สึกเปลี่ยวดา ยต่อการรอคอย 
ความรู้สึกเว้าวอนต่อแรงปรารถนาและการยอมรับ) หรืออีกกรณีคือความนัยเชิงอุปลักษณ์ของไฟ (ในที่นี ้คือความหวัง      
ความปรารถนา) ซึ ่งเป็นมากกว่าวัตถุที ่เผาผลาญทุกสิ ่ง และสามารถชักนำความรู ้สึกอาจหาญอันแรงกล้าให้เกิดขึ้น         
ภายในกระบวนการของพิชานได้ด้วยเช่นกัน ในแง่นี้จึงเป็นการเน้นย้ำว่า นอกจากความสำคัญของปริชานแล้ว “รากเหง้า    
ของการรังสรรค์นั้นมีพิชานอันยิ่งใหญ่” (Miki, 1967, p. 72) ซึ่งหมายความว่าจะขาดอย่างหนึ่งอย่างใดไปเสียมิได้ 
 อย่างไรก็ตาม การที่มิกิเสนอว่ามายาคติที ่ถูกรังสรรค์ขึ้นภายในกระบวนการของจินตนาการเป็นมากกว่าเรื ่อง      
ของการอาศัยพิชานในการเข้าถึงอารมณ์ความรู้สึก แต่กระบวนการของจินตนาการยังได้แสดงให้เห็นถึงรูปลักษณ์ของปญัญา
และเหตุผลที่เข้าถึงโดยปริชานด้วยในที โดยทั้งสองอย่างนี้จะสอดคล้องกับชีวิตและโลกกายภาพอยู่เสมอ ซึ่งหมายความว่า 
มายาคติของผู้คนในสังคมบรรพกาลที่เคยถูกพิจารณาว่าเป็นเรื ่องของระบบความเชื่อหรืออำนาจลี้ลับเหนือธรรมชาติ         
โดยอาจเรียกแบบรวบยอดว่าเป็นสิ ่งที ่อย ู ่ ในอาถรรพวิทยานั ้น สิ ่งเหล่านี ้แม้ด ูเหมือนจะไม่มีความเป็นรูปธรรม                   
หรือรูปลักษณ์ใด ๆ ในโลกวัตถุ แต่ถึงที ่สุดแล้วก็ยังปรากฏให้เห็นถึงรูปลักษณ์ของปัญญาและอารมณ์ที ่ยึดโยงอยู ่กับ                
อาถรรพวิทยาท่ีถูกรังสรรค์ขึ้นมาอย่างเป็นระบบ ดังท่ีมิกิกล่าวว่า 
 



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  92 

 

“พิชานที่ปราศจากรูปลักษณ์ [ของวัตถุ] ตามที่กล่าวถึงนี้จะเผยรูปลักษณ์ในทางอาถรรพวิทยา สิ่งทั้งมวล
ล้วนถูกชักนำเอาความเป็นจริงและการประดิษฐ์สร้างมาโดยอำนาจของอาถรรพวิทยา แต่พิชานแค่เพียง
อย่างเดียวยังไม่นับเป็นอาถรรพวิทยา เพราะพิชานจะกลายเป็นอาถรรพวิทยาได้ก็ต่อเมื่อมีการผนวกเอาปริ
ชานกับมโนคติเข้ามา” (Miki, 1967, p. 72) 
 

 ในแง่นี ้จ ึงกล่าวได้ว่า มายาคติอันเก่าแก่ที ่ถูกรังสรรค์จากกระบวนการของจินตนาการและถูกทำให้ปรากฏ            
อยู่ในรูปแบบของอาถรรพวิทยานั้น แท้จริงแล้วไม่ได้เป็นแค่ระบบความเช่ือที่ยึดโยงอารมณ์ของคนในกลุ่มสังคมเท่านั้น           
แต่ยังยึดโยงกับมิติทางปัญญาซึ่งเกี ่ยวข้องกับระบบความคิดของผู้คนในสังคมบรรพกาลด้วยเช่นกัน ซึ ่งในแง่มุมนี้ทำให้          
ตัวของมายาคติที ่เกิดจากจินตนาการทั้งในยุคสมัยบรรพกาลกับในยุคสมัยปัจจุบันไม่ได้มีตำแหน่งแห่งที่ในทางภววิทยา          
ที่แตกต่างกันแต่อย่างใด ทั้งหมดล้วนถูกทำให้เป็นรูปธรรมด้วยกันทั้งสิ ้น เพียงแต่ในยุคสมัยบรรพกาลจะแสดงออกถึง        
ความเป็นรูปธรรมด้วยอาถรรพวิทยา ขณะที่ในมายาคติในโลกสมัยใหม่อย่างปัจจุบันจะแสดงออกถึงความเป็นรูปธรรม        
นั้นด้วยเทคโนโลยี ดังท่ีมิกิได้ยืนยันว่า “อาถรรพวิทยาถือเป็นสิ่งท่ีคล้ายคลึงกับเทคโนโลยี” (Miki, 1967, p. 72)  
 อย่างไรก็ดี เหตุผลที่มิกิมองว่าอาถรรพวิทยากับเทคโนโลยีเป็นสิ่งท่ีมีตำแหน่งแห่งที่ในทางภววิทยาไม่แตกต่างกันนั้น 
เนื่องจากหากพิจารณาจากความเป็นจริงของโลกใบนี้ที่ถูกรังสรรค์ขึ้นมาอย่างเป็นระบบระเบียบแล้ว ทุกอย่างก็ล้วนอยู่ภายใต้
สิ่งที่เรียกว่ารูปลักษณ์ของตรรกะแห่งจินตนาการ หากแต่ได้ถูกมุมมองที่อยู่ภายใต้บรรทัดฐานของการจำแนกยุคสมัยเข้ามาทำ
การนิยามให้กลายเป็นสิ ่งที ่มีตำแหน่งแห่งที ่แตกต่างกัน ทว่าหากพิจารณาผ่านตรรกะแห่งจินตนาการของมิก ิแล้ว                
ทั้งอาถรรพวิทยาและเทคโนโลยีต่างก็เกี่ยวพันกับการรังสรรค์ระบบความเป็นจริงให้เกิดเป็นรูปลักษณ์ขึ้นในโลกที่เราดำรงชีวิตอยู่ 
ดังทัศนะของมิกิที่ว่า “แต่เริ่มเดิมที โลกไม่ได้ถูกสรรสร้างขึ้นจากอาถรรพวิทยาเพียงอย่างเดียว โลกได้รุดไปตามครรลอง       
ที่ถูกสรรสร้างโดยเทคโนโลยี ยิ่งในจุดที่อาถรรพวิทยากับเทคโนโลยีต้องถูกแยกออกจากกัน ทำให้จำต้องยอมรับถึงข้อจำกัด
ของรูปลักษณ์แห่งมายาคติที่เกี่ยวข้องกับการสรรสร้างในโลก” (Miki, 1967, p. 73–74)  
 สืบเนื่องจากทัศนะดังกล่าว มิกิยังได้ขยายความเพิ่มเติมให้เห็นอีกว่า ความเป็นจริงของโลกนี้ที ่ถูกรังสรรค์            
จนเกิดความเป็นรูปธรรมไม่ว ่าจะในฐานะรูปลักษณ์ของอาถรรพวิทยาหรือในฐานะรูปลักษณ์ของเทคโนโลยีก ็ตาม              
หากพิจารณาในฐานะของมายาคติที่อยู่ในความสำนึกรู้ย่อมหมายความว่า รูปลักษณ์ทั้งหมดล้วนเกิดขึ้นจากปฏิพัฒนาการ   
ของปริชานและพิชาน ซึ่งเป็นกระบวนการที่ทำให้อุตรภาวะของการคิดใช้เหตุผลโดยปริชานนั้นได้เข้ามาอยู่ในเอกภาพ  
เดียวกับการรับรู้อารมณ์โดยพิชาน และทำให้ความเป็นจริงเชิงอุตรภาวะเป็นรูปธรรมอย่างสอดคล้องกับอารมณ์ความรู้สึก      
ที่มีต่อชีวิตในทางกายภาพ ทั้งจากแง่มุมของความเป็นจริงที่ดำรงอยู่บนรากฐานทางอาถรรพวิทยาหรือทางเทคโนโลยีก็ตาม 
ดังท่ีมิกิได้แสดงทัศนะถึงประเด็นนี้ ความว่า 
 

“ถ้าเป็นเช่นนั้น การสรรสร้างของโลกก็คือสภาพทางปริชานกอปรด้วยสภาพทางพิชาน ถึงแม้ตัวของปริชาน
เองจะเป็นอุตรภาวะ แต่ในฐานะสิ่งข้องแวะกับโลก ก็อาจนำปริชานนั้นมาพิจารณาถึงสิ่งที่เรียกว่าปฏิบัตกิาร  
แห่งการสรรสร้างในแง่ที่อาถรรพวิทยาได้ยึดโยงอยู่กับพิชาน ปริชานอันเที่ยงแท้กับพิชานอันเที่ยงแท้นั้น   
ต้องเป็นหนึ่งเดียวกันโดยพลันทันที พิชานที่ปราศจากแบบ จะกลายเป็นการสรรสร้างโลกโดยการสร้างแบบขึ้น
ในฐานะอาถรรพวิทยา ถ้าหากตัวอาถรรพวิทยาเองก็มีตรรกะบางอย่างอยู่ด้วยแล้ว สิ ่งนั ้นอาจต้องเป็น      
อะไรที่คล้ายกับตรรกะแห่งจินตนาการ [เฉกเช่น] กระนั้นเลยที่ตรรกะแห่งจินตนาการเองนั้นมีอยู่ในตัวของ
เทคโนโลยีซึ่งจะถูกค้นพบในภายภาคหน้า” (Miki, 1967, p.72–74) 

 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 93 

 

 เมื่อพิจารณาถึงจุดนี้ทำให้กล่าวได้ว่า จากการที่อาถรรพวิทยาและเทคโนโลยีเป็นสิ่งที่ข้องเกี่ยวกับความเป็นจริง  
ของโลกวัตถุที่ปรากฏอย่างเป็นรูปธรรม ปฏิบัติการที่เกิดขึ้นจึงรังสรรค์ให้เกิดมายาคติที่มีอำนาจขับเคลื่อนอัตบุคคลและ    
กลุ่มสังคมให้ดำเนินไปในทิศทางเดียวกัน แม้อัตบุคคลจะมีความเป็นปัจเจกในเชิงอารมณ์ แต่ความมุ่งหมายของปัจเจก          
ที่มีต่ออารมณ์ร่วมเดียวกันนั้นยังได้ก่อให้เกิดโครงสร้างความคิดจากมโนคติที่สอดคล้องกับรูปลักษณ์ของอาถรรพวิทยาหรือ
เทคโนโลยีที่จะปรากฏสู่สังคมตามแบบแผนของมายาคติ กระทั่งกลายเป็นแรงขับทางวัฒนธรรมที่เข้ามาสร้างพันธกรณี     
ให้แก่ชีวิตของปัจเจกและโลกในทางสังคม ดังข้อเสนอของมิกิที่ว่า 
 

“ในรากฐานแห่งการรังสรรค์ของวัฒนธรรมนั้นมีสภาพความเป็นพิชานอยู่ แต่ไหนแต่ไร วัฒนธรรมจะไม่อบุัติ
ขึ้นจากแค่เพียงพิชานอย่างเดียว พิชานแห่งการรังสรรค์จะต้องเป็นความโหยหาหรือความโหยหิวในสารัตถะ     
ซึ ่งคือความพิสมัยที่มีต่อมโนคติ และความเป็นมายาคติก็จะต้องอยู่ในฐานะของสิ่งที ่มีลักษณะเช่นนั้น           
…มายาคติไม่ได้เป็นแค่สิ่งที่อยู่ในสภาพของพิชานเท่านั้น ทว่าเป็นสิ่งที่ถูกทำให้ข้องเกี่ยวกับสภาพของมโนคติ 
มายาคติในฐานะของสิ ่งที ่หมายรวมเอามโนคติเข้าไว้ด้วยกัน ในเบื ้องแรกสุดนั ้นสามารถผนวกรวม              
การขับเคลื่อนทางวัฒนธรรมทั้งหมดให้เป็นเอกภาพเพียงหนึ่งเดียว”  (Miki, 1967, p. 74–75) 
 

 ในแง่เดียวกันนี้จึงหมายความว่า ทั้งอาถรรพวิทยาและเทคโนโลยีต่างก็ถูกผนวกรวมอยู่ในพลวัตทางวัฒนธรรมที่
ดำเนินไปอย่างเป็นเอกภาพ โดยที่อัตบุคคลเองก็มีความสำนึกรู้ถึงเอกภาพดังกล่าวได้จากการรับรู้รูปลักษณ์ของวัฒนธรรมผ่าน
ทางพิชานไปพร้อมกับอาศัยปริชานในการเข้าถึงมโนคติที ่มีต่อวัฒนธรรมนั้นเอง ด้วยเหตุนี ้จึงกล่าวได้ว่าความสำนึกรู้      
ของอัตบุคคลที่มีต่อการขับเคลื่อนทางวัฒนธรรมในลักษณะนี้ ถึงที่สุดแล้วก็คือความสำนึกรู้ถึงโลกที่ขับเคลื่อนไปในทาง
ประวัติศาสตร์ ดังที ่มิกิได้เสนอทัศนะของตนไว้ต่อกรณีนี้ว่า “การก่อตัวของมายาคติเป็นสิ่งที ่ข้องเกี่ยวกับจินตนาการ        
ความเป็นจริงในทางประวัติศาสตร์และการตระหนักรู้ถึงสิ่งนั้นได้ถูกก่อร่างสร้างขึ้นเป็นมายาคติจากบนพ้ืนฐานของจินตนาการ 
และในการนั ้นย่อมสามารถเป็นไปได้จากการมีอยู ่ของสิ ่งที ่เป็นประหนึ ่งตรรกะแห่งจินตนาการ บนรากฐานของตั ว
ประวัติศาสตร์นั้นเอง” (Miki, 1967, p. 58) 
 ฉะนั้น ตรรกะแห่งจินตนาการซึ่งเป็นโครงการทางปรัชญาที่สำคัญของมิกิ จึงไม่ได้เป็นแค่การวิวัฒน์กระบวนทัศน์
เรื ่องจินตนาการและความสำนึกรู ้แต่เพียงเท่านั ้น ทว่ายังเป็นการต่อยอดแนวคิดเร ื ่องจิตสำนึกเชิงประวัติศาสตร์                
ของปรัชญาสำนักเกียวโต ด้วยการขยับขยายให้เห็นว่าพลวัตทางวัฒนธรรมที่ดำเนินไปในประวัติศาสตร์นั้น แท้จริงแล้วก็คือ
มายาคติที่ถูกรังสรรค์ขึ้นจากศักยภาพของจินตนาการซึ่งจำเป็นต้องอาศัยปริชานและพิชานในการทำให้ปรากฏเป็นรูปลักษณ์
ทางประวัติศาสตร์ต่อจิตสำนึกที่ตระหนักรู้ถึงความเป็นจริงที่สอดคล้องกับโลกและชีวิตอย่างเป็นรูปธรรม ถือเป็นการต่อยอด
แนวคิดเรื่องจิตสำนึกเชิงประวัติศาสตร์จากข้อเสนอเดิมที่เคยปรากฏในปรัชญาสำนักเกียวโตรุ่นที่หนึ่งของนิชิดะ คิตะโร        
ให้มีการขยับขยายมาสู่ปรัชญาสำนักเกียวโตรุ่นที่สองผ่านทางกระบวนทัศน์ของตัวมิกิเอง ส่งผลให้ตรรกะแห่งจินตนาการ
นอกจากจะเป็นกระบวนการที่แสดงให้เห็นกิจกรรมของจิตในแง่ของปัจเจกแล้ว ยังแสดงให้เห็นถึงการรังสรรค์มายาคติ       
อันเป็นพันธกรณีที่ปัจเจกมีต่อสังคมและในทางกลับกันก็เป็นพันธกรณีที่สังคมมีต่อปัจเจก ซึ่งทำให้เห็นว่ารากฐานของโลกและ
ชีวิตได้ถูกขับเคลื่อนไปตามศักยภาพของจินตนาการที่รังสรรค์มายาคติให้กลายเป็นระบอบสังคมโดยมีแก่นแกนสำคัญ          
อยู่ที่จิตสำนึกเชิงประวัติศาสตร์ รวมไปถึงการสมานเอกภาพของปัจเจก สังคม และสภาพแวดล้อมของชีวิตเข้าไว้ด้วยกัน   
อย่างแนบแน่น 
 
 



 
 

วารสารมนุษยศาสตร์สังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น 42 (2) พฤษภาคม-สิงหาคม 2568  94 

 

5. สรุปผล 
การสืบสอบวิธีการทางปรัชญาของมิกิ คิโยะชิ ผ่านโครงการทางปรัชญาที่สำคัญของเขา คือ ตรรกะแห่งจินตนาการ

ได้ทำให้พบว่า ข้อเสนอของมิกิถ ือเป็นหมุดหมายของการปรับกระบวนทัศน์ทางญาณวิทยาเพื ่อสร้างมุมมองใหม่               
เกี่ยวกับจินตนาการ ซึ่งเป็นการทำให้ขอบเขตของจินตนาการก้าวข้ามประเด็นทางสุนทรียศาสตร์ไปสู่การเป็นบ่อเกิดของ
ความรู้ที่สอดคล้องสัมพันธ์กับความเป็นจริงท่ีถูกรังสรรค์โดยปัจเจกและสังคม โดยเสนอวิธีผสานเหตุผลและอารมณเ์ข้าด้วยกัน
ซึ่งทำให้ตรรกะแห่งจินตนาการของมิกิตั้งอยู่บนฐานของการรับรู้ความเป็นรูปธรรม กล่าวคือ มิกิได้แสดงให้เห็นว่า มายาคติ
หรือจินตนาการเป็นสิ่งที่เกิดจากการใช้เหตุผลและการรู้อารมณ์ไปในพร้อม ๆ กันภายในปฏิพัฒนาการของพิชานและปรชิาน 
ข้อเสนอของมิกิจึงฉายให้เห็นความเป็นเอกภาพที ่เหตุผลและอารมณ์ได้เข้ามาบรรจบกันในกิจกรรมของจิตที ่เรียกว่า
จินตนาการ ซึ่งแตกต่างจากกรอบคิดของปรัชญาตะวันตกที่ตั้งต้นจากการใช้เหตุผลในการเก็งหาแก่นสารทางอภิปรัชญาหรือ  
ใช้นิยามสารัตถะของปรากฏการณ์โดยละเลยประเด็นของอารมณ์ความรู้สึกมาอย่างช้านาน 

ด้วยเหตุนี้ มิกิจึงช้ีให้เห็นว่าอันท่ีจริงแล้วทั้งเหตุผลและอารมณ์ต่างก็เป็นสิ่งท่ีดำรงอยู่พร้อมในสภาวะของจินตนาการ 
ดังนั้นการพิจารณาจินตนาการในฐานะที่เป็นกิจกรรมภายในของจิตที่มีศักยภาพในการเชื่อมโยงอัตวิสัยกับภววิสยัเข้าไว้ด้วยกนั
จึงสามารถเป็นไปได้ เนื่องจินตนาการตามทัศนะของมิกิถือเป็นปรากฏการณ์ขั้นมูลฐานของชีวิตซึ่งเป็นบ่อเกิดของความรู้       
ที่จะนำไปสู่การอุบัติขึ้นของความเป็นจริงที่ตอบสนองต่อประสบการณ์ชีวิตของปัจเจกและสังคม การอุบัติขึ้นของความเป็นจริง
เช่นนี ้จึงทำให้เกิดความเป็นรูปธรรมที ่ไม ่ใช่เป็นเพียงการใช้ความรู ้ในการเก็งหาคำอธิบายเพื ่อใช้รองรับความจริง                  
ที่มีต่อปรากฏการณ์นั้น ๆ แต่เป็นการสร้างความหมายและคุณค่าที่เกี่ยวพันกับการดำรงอยู่ของปัจเจกที่กำหนดสังคมและ
สังคมก็กำหนดสภาพแวดล้อมของปัจเจกอยู่ในที 

ฉะนั้นการสืบสอบกิจกรรมของจิตที่ปฏิบัติการรังสรรค์จินตนาการตามทัศนะของมิกิจึงทำให้สามารถยืนยันได้ว่า 
จินตนาการเป็นมโนทัศน์ที่มีรากฐานทางญาณวิทยามากกว่าการเป็นแค่มโนทัศน์ทางสุนทรียศาสตร์ เนื่องจากจินตนาการ     
คือบ่อเกิดของความรู้และอารมณ์ที่ผสานไปสู่ความเป็นจริงที่เกิดขึ้นระหว่างโลกภายในและภายนอกได้อย่างเป็นเอกภาพ      
ซึ ่งนอกจากจะเป็นการวิว ัฒน์กระบวนทัศน์จากจุดย ืนที ่เข ้าไปมีส ่วนร่วมในการถกเถียงกับปรัชญาตะวันตกแล้ว                 
ตรรกะแห่งจินตนาการซึ่งเป็นโครงการทางปรัชญาที่สำคัญของมิกินี้ยังแสดงให้เห็นหมุดหมายสำคัญของการปรับกระบวนทัศน์
ที่เกิดขึ้นในกระแสปรัชญาญี่ปุ่นสมัยใหม่ของสำนักเกียวโตที่พลิกฐานรากจากความเป็นนามธรรมที่ให้ความสำคัญกับนัตถิภาวะ 
(nothingness) โดยเปลี ่ยนมาสู ่การเป็นวิธ ีการทางปรัชญาที ่ม ุ ่งเน้นความเป็นรูปธรรมในมิติที ่ครอบคลุมชีว ิตและ              
สังคมของมนุษย์ท่ีถูกเสนอผ่านปฏิบัติการของจินตนาการ 

 

6. ข้อเสนอแนะ  
 เพื่อให้การวิจัยประเด็นทางปรัชญาของมิกิ คิโยะชิ มีความรอบด้านยิ่งข้ึนสามารถนำข้อค้นพบไปใช้สำหรับการวิจยั
เปรียบเทยีบกับปรัชญาของนิชิดะ คิตะโรหรือเปรียบเทียบกบัประเดน็ปัญหาสมัยใหม่ของจิตวิทยาการรู้คิด 

 
7. กิตตกิรรมประกาศ   
 บทความนี ้เป็นส่วนหนึ ่งของโครงการวิจัยเรื ่อง ‘การศึกษาวิเคราะห์จิตสำนึกรูปธรรมและจิตสมานกายในตรรกะ            
แห่งจินตนาการของมิกิ คิโยะชิ’ ภายใต้ทุนส่งเสริมการวิจัยมหาวิทยาลัยหอการค้าไทย พ.ศ.2566 เพื่อส่งเสริมให้ดำเนินการวิจัย
เชิงสหวิทยาการระหว่างปรัชญา จติวิทยา และญี่ปุ่นศึกษา 
 



JOURNAL OF HUMANITIES AND SOCIAL SCIENCES (HUSOKKU) 42 (2) MAY-AUGUST 2025 95 

 

8. เอกสารอ้างอิง   
Kinberg, O., & Levy, A. (2023). The epistemic imagination revisited. Philosophy and Phenomenological  
        Research, 107(2), 319–336. https://doi.org/10.1111/phpr.12909 
Luria, A. R. (1978). The human brain and conscious activity. In G. E. Schwartz & D. Shapiro (Eds.), 

Consciousness and self-regulation: Advances in research and theory vol.2 (pp. 1–36). Springer US. 
McGuigan, F. J. (1978). Imagery and thinking: Covert functioning of the motor system. In G. E. Schwartz & 

D. Shapiro (Eds.), Consciousness and self-regulation: Advances in research and theory vol.2           
(pp. 37–100). Springer US. https://doi.org/10.1007/978-1-4684-2571-0 

Miki, K. (1967). Miki Kiyoshi complete collection (vol. 8): The Logic of Imagination [三木清全集 〈第八巻〉

構想力の論理]. Iwanami Shoten. 
Schwartz, G. E., & Shapiro, D. (Eds.). (1978). Consciousness and self-regulation: Advances in research and 

theory vol.2. Springer US. https://doi.org/10.1007/978-1-4684-2571-0 
 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 


