
  
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

บทความวิชาการ 
 

พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใต้ตอนล่าง: บริบท ประวัติศาสตร์ และแนวทางการจัดการ 
เพ่ือความยั่งยืน 
 

Multiculturalism in the Lower Southern Border Region: Context, History, and 
Sustainable Management Approaches 
 

นิรัน ดะแซ1*, จิรศักดิ์ สุรังคพิพรรธน์1, และ ละมุล รอดขวัญ1  
Nirun Dasae1*, Jirassak Surungkapiprat1, and Lamun Rodkhwan1 
 

Received: 9 October 2024   Revised: 23 March 2025   Accepted: 25 March 2025 
 

Abstract 
The southern border region of Thailand is characterized by a high degree of ethnic 

and religious diversity, shaped by historical and geographical factors that have facilitated 
continuous cultural exchange. Differences in social systems, lifestyles, and economic 
structures have contributed to ongoing challenges in intercommunal coexistence, as well as 
to a sense of alienation stemming from state policies that emphasize centralized governance 
without adequately reflecting the needs of all population groups. 

This article analyzes the unique characteristics of multiculturalism in Thailand’s 
southern border provinces through several dimensions: a review of existing research and 
peace studies in the region; an examination of the historical and geographical foundations of 
multiculturalism; an exploration of the challenges associated with cultural diversity in the 
area; and the identification of strategies for managing and fostering multicultural 
understanding. The study emphasizes that encouraging active community participation in 
cultural activit ies that reflect the identit ies of diverse groups can help reduce 
misunderstandings and build stronger intercommunal relationships. Promoting learning about 
cultural differences through both formal education and community -based initiatives is 
essential for cultivating values of peaceful coexistence. Furthermore, the development of   
 
1 วิทยาลัยนวัตกรรมการจัดการ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลรัตนโกสินทร์  
1 College of Innovation Management, Rajamangala University of Technology Rattanakosin 
* ผู้ให้การติดต่อ (Corresponding e-mail: nirun.das@rmutr.ac.th)



 384 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

collaborative networks among government agencies, educational institutions, and local 
communities is identified as a key strategy for enhancing social harmony, mitigating conflict, 
and advancing sustainable development in Thailand’s southern border region. 

Keywords: Multiculturalism, Southern Border, Management Approaches 
 

บทคัดย่อ 
พื้นที่ชายแดนภาคใต้ตอนล่างของประเทศไทยมีความหลากหลายทางชาติพันธุ์และศาสนา ซึ่งได้รับ

อิทธิพลจากปัจจัยทางประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ที่เอื้อต่อการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม ความแตกต่างของ
ระบบสังคม วิถีชีวิตและเศรษฐกิจส่งผลให้เกิดปัญหาด้านการอยู่ร่วมกัน รวมถึงความรู้สึกแปลกแยกจาก
นโยบายของรัฐที่มุ่งรวมศูนย์อ านาจและไม่ได้สะท้อนความต้องการของประชาชนทุกกลุ่ม  

บทความนี้วิเคราะห์ลักษณะเฉพาะของพหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใต้ ในประเด็นปริทัศน์ภูมิทัศน์
งานวิจัยและการศึกษาสันติภาพชายแดนใต้ ลักษณะเฉพาะของพหุวัฒนธรรมในชายแดนใต้  ปัจจัยทาง
ประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ที่ส่งผลต่อพหุวัฒนธรรม ความท้าทายที่เกี ่ยวข้องกับพหุวัฒนธรรมในพื้นที่
ชายแดนใต้ การจัดการพหุวัฒนธรรมและการส่งเสริมความเข้าใจในพื้นที่ชายแดนใต้  และแนวทางการส่งเสริม
พหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนในชายแดนใต้ โดยพบว่าการส่งเสริมให้ประชาชนในพื้นท่ีมีส่วนร่วมในการจัดกิจกรรม
ที่สะท้อนอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มจะช่วยลดความเข้าใจผิดและสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่าง
ชุมชน การสนับสนุนการเรียนรู้เกี่ยวกับวัฒนธรรมที่แตกต่างผ่านระบบการศึกษาในโรงเรียนและชุมชนจะช่วย
ปลูกฝ ังแนวคิดเร ื ่องการอย ู ่ร ่วมกันอย่างส ันต ิ การพัฒนาเคร ือข ่ายความร ่วมมือระหว ่างภาครัฐ 
สถาบันการศึกษา และชุมชนท้องถิ่นเป็นแนวทางส าคัญในการสร้างความสมานฉันท์ ลดความขัดแย้ง  และ
ส่งเสริมการพัฒนาอย่างมั่นคงในพ้ืนที่ชายแดนภาคใต้ตอนล่าง 

ค าส าคัญ: พหุวัฒนธรรม, ชายแดนใต้, แนวทางการจัดการ 
 
บทน า 

ดินแดนชายแดนใต้ของประเทศไทย คือ พื้นที่ที่ลมหายใจแห่งประวัติศาสตร์ยังคงล่องลอยในทุกอณู
ของวัฒนธรรมอันหลากหลาย ที่นี่เป็นที่รวมของสีสันแห่งชีวิตและเสียงสะท้อนของมรดกอันทรงคุณค่าที่ไดร้ับ
การสืบทอดมาจากรุ่นสู่รุ่น ความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ศาสนาและวิถีชีวิตที่ถักทออยู่ด้วยกันอย่างแนบแน่น 
ไม่เพียงแค่สะท้อนถึงอดีตอันรุ่งเรืองแต่ยังเป็นบทเพลงที่ขับขานถึงความเป็นหนึ่งเดียวกันภายใต้ความแตกต่าง
อย่างงดงามและซับซ้อน พื้นที่ชายแดนใต้ของประเทศไทยซึ่งประกอบด้วยจังหวัดปัตตานี ยะลา นราธิวาส 
และบางส่วนของจังหวัดสงขลาเป็นภูมิภาคที่มีความหลากหลายทางวัฒนธรรมสูงที่สุดแห่งหนึ่งในประเทศ 
ความเป็นมาของพหุวัฒนธรรมในพื้นที่นี้มีความซับซ้อนและลึกซึ้งเกิดจากการผสมผสานของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มี
ประวัติศาสตร์และวิถีชีวิตที ่แตกต่างกัน รวมถึงการปฏิสัมพันธ์ที ่ต่อเนื ่องยาวนานระหว่างกลุ ่มเหล่านี้ 



 385 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

ประวัติศาสตร์ของพื้นที่ชายแดนใต้สามารถย้อนกลับไปได้ถึงยุคก่อนประวัติศาสตร์ เมื่อพื้นที่นี้เป็นส่วนหนึ่ง
ของอาณาจักรเก่าแก่หลายแห่ง เช่น อาณาจักรลังกาสุกะและอาณาจักรศรีวิชัยซึ่งเป็นศูนย์กลางทางการค้า
และวัฒนธรรมที่ส าคัญในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ การที่พ้ืนที่ชายแดนใต้ตั้งอยู่บนเส้นทางการค้า
เชื่อมโยงระหว่างโลกตะวันตกและตะวันออกท าให้มีการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรม ศาสนาและแนวคิดต่าง ๆ จาก
หลายพื้นที่ ตั้งแต่วัฒนธรรมอินเดีย จีน อาหรับไปจนถึงอิทธิพลจากชาติตะวันตกในยุคล่าอาณานิคม การเข้า
มาของชาติตะวันตกและการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองในภูมิภาคได้น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมที่
ส าคัญอีกครั้งหนึ่ง พ้ืนที่ชายแดนใต้กลายเป็นสนามแห่งความขัดแย้งทางการเมืองและศาสนาที่มีความซับซ้อน 
การรวมกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีความแตกต่างทางวัฒนธรรมและศาสนาภายใต้การปกครองของรัฐชาติสมัยใหม่ท าให้
เกิดปัญหาความไม่เท่าเทียมและความขัดแย้งที่ยังคงอยู่จนถึงทุกวันนี้ พหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ของ
ประเทศไทยจึงเป็นผลมาจากประวัติศาสตร์ที่ยาวนานและซับซ้อนซึ่งเกิดจากการผสมผสานของกลุ่มชาติพันธุ์ 
ศาสนาและวัฒนธรรมที่หลากหลาย ความเข้าใจในประวัติศาสตร์นี้เป็นสิ่งส าคัญในการสร้างแนวทางที่
เหมาะสมในการบริหารจัดการความหลากหลายทางวัฒนธรรมและการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นใน
พ้ืนที่ชายแดนใต้ในปัจจุบัน (Yahprung, 2022) 

จากรายละเอียดและความส าคัญดังที่กล่าวมาเกี่ยวกับพหุวัฒนธรรมของชายแดนใต้จึงน า มาสู่การ
น าเสนอบทความในหัวข้อ ปริทัศน์ภูมิทัศน์งานวิจัยและการศึกษาสันติภาพชายแดนใต้ ลักษณะเฉพาะของพหุ
วัฒนธรรมในชายแดนใต้ ปัจจัยทางประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ที่ส่งผลต่อพหุวัฒนธรรม ความท้าทายที่
เกี่ยวข้องกับพหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ การจัดการพหุวัฒนธรรมและการส่งเสริมความเข้าใจในพื้นที่
ชายแดนใต้ และแนวทางการส่งเสริมพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนในชายแดนใต้ 

 
ปริทัศน์ภูมิทัศน์งานวิจัยและการศึกษาสันติภาพชายแดนใต้ 

Narkurairattana and Sa-U (2022) ได้วิเคราะห์บทบาทของตัวแสดงนานาชาติในกระบวนการ
สันติภาพจังหวัดชายแดนภาคใต้ โดยเน้นบทบาทของ “ฝ่ายที่สาม” ในการเจรจาสันติภาพที่เริ่มต้นอย่างเป็น
ทางการในปี พ.ศ. 2556 ตัวแสดงนานาชาติมีบทบาทส าคัญ เช่น การติดตามสถานการณ์ การสนับสนุนทาง
วิชาการและทุนพัฒนา การอ านวยความสะดวกในการเจรจา และการช่วยเหลือด้านมนุษยธรรม  ประเทศ
มาเลเซียเป็นฝ่ายที่สามซึ่งเป็นหลักในการพูดคุย แต่เผชิญข้อท้าทายด้านความไว้วางใจจากคู่ขัดแย้งและ
เสถียรภาพทางการเมืองของตนเอง โดยงานวิจัยเสนอแนะให้รัฐบาลไทยเปิดโอกาสให้ผู้มีบทบาทจากนานาชาติ
เข้ามามีส่วนร่วมมากขึ้นและส่งเสริมภาคประชาสังคมกับคนในท้องถิ่นให้เป็นหุ้นส่วนในกระบวนการสันติภาพ
เพื ่อเสริมสร้างความมั ่นคงและความยั ่งยืนของการพูดคุย  เช่นเดียวกับ Maluleem (2021) ที่ศึกษา
กระบวนการพูดคุยเพื่อสันติสุขจังหวัดชายแดนภาคใต้ซึ ่งเป็นแนวทางสันติวิธีที่รัฐบาลไทยใช้จัดการความ
ขัดแย้งในพื้นที่โดยมีรากฐานจากประวัติศาสตร์อัตลักษณ์ทางสังคม วัฒนธรรม และความเป็นธรรม อย่างไรก็
ตามกระบวนการนี้ยังเผชิญข้อจ ากัดส าคัญ ได้แก่ การขาดความไว้วางใจระหว่างคู่ขัดแย้ง ความไม่เป็นเอกภาพ



 386 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

ของภาครัฐ ขาดเวทีหารือเชิงลึกและปัญหาการก าหนดคู่เจรจาที่ได้รับการยอมรับซึ่งเป็นอุปสรรคต่อความ
คืบหน้าของการเจรจาสันติภาพ งานวิจัยชี้ให้เห็นว่าการแก้ไขปัญหาต้องอาศัยแนวทางทางการเมืองที่ยึดหลัก
สันติวิธีและเสริมสร้างความไว้วางใจระหว่างทุกฝ่าย 

Waba (2018) ได้วิเคราะห์ยุทธศาสตร์ด้านความมั่นคงแห่งชาติในการบริหารจัดการพื้นที่สามจังหวัด
ชายแดนภาคใต้ พบว่าปัญหาความมั่นคงของไทยมีความซับซ้อนจากทั้งภัยคุกคามรูปแบบเก่าและใหม่ส่งผล
กระทบต่อประชาชนและประเทศโดยรวม สภาความมั่นคงแห่งชาติก าหนดยุทธศาสตร์เสริมสร้างความมั่นคง
ผ่านการพัฒนาสวัสดิการสังคม เสริมศักยภาพผู้ขาดโอกาส และส่งเสริมพื ้นที ่สร้างสรรค์และสันติภาพ 
ในชายแดนใต้ โดยเปิดเวทีแลกเปลี่ยนความคิดเห็น สร้างการมีส่วนร่วมในการลดความขัดแย้ง ฟ้ืนฟูความเป็น
ธรรมและตัดวงจรความรุนแรง รวมถึงเปิดโอกาสให้ผู้เห็นต่างจากรัฐเข้ามาร่วมแก้ไขปัญหาผ่านสันติวิธี ในขณะ
ที่ Tavorn (2023) มุ่งวิเคราะห์ข้อเสนอจากงานวิจัยเกี่ยวกับจังหวัดชายแดนภาคใต้และน าเสนอข้อเสนอ  
เชิงนโยบายเพื่อแก้ไขปัญหา โดยอ้างอิงข้อมูลจากงานวิจัยและบทความวิจัยระหว่างปี พ.ศ. 2550 - 2565 
จ านวน 12 เรื่อง ผลการศึกษาระบุ 6 แนวทางส าคัญในการแก้ไขปัญหาพื้นที่ ได้แก่ (1) การกระจายอ านาจ  
(2) การปกครองตนเอง (3) การจัดการตนเอง (4) การปกครองท้องถิ่น (5) การท างานแบบบูรณาการของ
หน่วยงานในพื้นที่ และ (6) การสร้างสังคมพหุวัฒนธรรม งานวิจัยเสนอว่ารัฐบาลควรน าข้อเสนอเหล่านี้ไปใช้
โดยเฉพาะการจัดการตนเองและการปกครองระดับหมู่บ้านและชุมชนเพื่อให้เหมาะสมกับบริบทของพื้นที่และ
เสริมสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืน สอดคล้องกับ Tieojaroenkit (2020) ที่ศึกษาการเปลี่ยนแปลงของนโยบาย
ความมั่นคงในจังหวัดชายแดนภาคใต้ พบว่า แม้สันติวิธีจะถูกบรรจุในนโยบายความม่ันคงมานานกว่า 17 ปี แต่
แนวทางปฏิบัติขึ้นอยู่กับรัฐบาลแต่ละยุค เจ้าหน้าที่รัฐมองว่าสันติวิธี คือ การไม่ใช้ก าลังแต่ยังคงรักษาความ
มั่นคงของรัฐ ขณะที่ภาคประชาสังคมเน้นการไม่ใช้ก าลังและไม่ละเมิดสิทธิมนุษยชน อุปสรรคส าคัญในการ
ขับเคลื่อนสันติวิธี คือ โครงสร้างและวัฒนธรรมของรัฐที่ยังคงความรุนแรงเชิงระบบ ท าให้แนวทางสันติวิธีเผชิญ
ข้อจ ากัดในการปฏิบัติจริง 

จากการทบทวนงานวิจัยที่เกี ่ยวข้องกับจังหวัดชายแดนภาคใต้สะท้อนให้เห็นถึงความส าคัญของ 
พหุวัฒนธรรมและแนวทางจัดการเพื่อความยั่งยืน โดย Narkurairattana and Sa-U (2022) เน้นบทบาทของ
ตัวแสดงนานาชาติ โดยเฉพาะฝ่ายที ่สามอย่างประเทศมาเลเซียในการอ านวยความสะดวกในการพูดคุย
สันติภาพ ขณะที่ Maluleem (2021) ศึกษากระบวนการพูดคุยเพื่อสันติสุขและพบว่า ความขัดแย้งในพื้นที่
ยังคงเผชิญข้อจ ากัดด้านความไว้วางใจและขาดเวทีหารือเชิงลึก ส่วน Waba (2018) วิเคราะห์ยุทธศาสตร์ความ
มั่นคงแห่งชาติ โดยเสนอให้เน้นการพัฒนาสวัสดิการสังคม เสริมศักยภาพของผู้ขาดโอกาส  และสร้างพื้นที่
สันติภาพเพื่อเปิดเวทีแลกเปลี่ยนความคิดเห็นและลดวงจรความรุนแรง ด้าน  Tavorn (2023) สังเคราะห์
ข้อเสนอเชิงนโยบายส าหรับชายแดนใต้ โดยเน้นแนวทางการกระจายอ านาจ การปกครองตนเองและการสร้าง
สังคมพหุวัฒนธรรมเพ่ือเสริมสร้างสันติภาพที่ยั่งยืน ขณะที่ Tieojaroenkit (2020) วิเคราะห์การเปลี่ยนแปลง
ของนโยบายความมั่นคงและพบว่า สันติวิธีถูกบรรจุในนโยบายมานานกว่า 17 ปี แต่ยังเผชิญอุปสรรคจาก



 387 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

โครงสร้างและวัฒนธรรมของรัฐที่คงความรุนแรงเชิงระบบ จากข้อค้นพบเหล่านี้สามารถก าหนดแนวทางการ
จัดการปัญหาในพื้นที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้โดยเน้นบริบททางประวัติศาสตร์ ความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมและยุทธศาสตร์ความมั่นคงที่เชื่อมโยงกับการกระจายอ านาจ การพัฒนาสวัสดิการสังคม และการ
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของประชาสังคมและกลุ่มผู้เห็นต่างเพื่อสร้างสันติภาพอย่างยั่งยืน  ซึ่งประเด็นเหล่านี้
สามารถน าไปขยายความเพิ่มเติมในบทความวิชาการ  “พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใต้ตอนล่าง: บริบท 
ประวัติศาสตร์ และแนวทางการจัดการเพ่ือความยั่งยืน” โดยให้ความส าคัญกับปัจจัยทางประวัติศาสตร์ที่ส่งผล
ต่อโครงสร้างสังคมของพื้นที่ กระบวนการพูดคุยเพื่อสันติภาพในอดีตและปัจจุบัน รวมถึงการพัฒนาแนวทาง  
ที่สามารถน าไปสู ่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติของประชากรที่มีความหลากหลายทางศาสนาและวัฒนธรรม  
พร้อมเสนอแนวทางปฏิบัติที่สามารถน าไปใช้จริงเพื่อสร้างเสถียรภาพและความมั่นคงในพื้นที่ชายแดนภาคใต้
แบบยั่งยืน 

 
ลักษณะเฉพาะของพหุวัฒนธรรมในชายแดนใต้ 

อัตลักษณ์ (Identity) หมายถึง สิ่งที่แสดงถึงลักษณะเฉพาะตัวของบุคคลในระดับร่วมของกลุ ่มซึ่ง
แสดงออกถึงความเหมือนกันในสังคม เช่น เชื้อชาติ ศาสนา ภาษา วัฒนธรรมเพื่อบ่งบอกให้รู้ว่าเราเป็นใคร 
แตกต่างหรือเหมือนกับสังคมอื่น ๆ อย่างไร เช่นเดียวกับ อัตลักษณ์ชุมชน หมายถึง ลักษณะเฉพาะของบุคคล 
ชุมชนหรือสังคมที่มีเหมือนกัน รวมถึงลักษณะส าคัญที่บ่งชี้ศิลปวัฒนธรรม ทรัพยากรสิ่งแวดล้อม ภูมิปัญญา
ท้องถิ่น วิถีชุมชนหรือสังคม ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความเป็นตัวตนของกลุ่มคน สังคม ชุมชนนั้น ๆ (Phunwoon, 
2018) อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม (Cultural Identity) เป็นวัฒนธรรมของชุมชนที่มีความโดดเด่นและมีลักษณะ
เฉพาะตัวที่ถ่ายทอดมาจากรากเหง้าหรือวัฒนธรรม สามารถพิจารณาจากองค์ประกอบทางวัฒนธรรม การรับรู้
องค์ประกอบทางจินตภาพของผู้อยู่อาศัยและผู้ที่เข้ามาท ากิจกรรมในพื้นที่รวมถึงการประเมินคุณค่าและ
ความส าคัญของชุมชนที่ยังคงอยู่ (Chimpalee, 2022) ในขณะที่ความหลากหลายทางวัฒนธรรม (Cultural 
Diversity) เป็นการอยู ่ร ่วมกันของกลุ ่มคนที ่ม ีความแตกต่างทางเช ื ้อชาติ ภาษา ศาสนา ความเชื่อ 
ขนบธรรมเนียมและวิถีชีวิตซึ่งเป็นปัจจัยส าคัญในการสร้างสังคมที่เปิดกว้างและยั่งยืน ความหลากหลายนี้ช่วย
ส่งเสริมความเข้าใจและความเคารพซึ่งกันและกัน ลดความขัดแย้งและส่งผลดีต่อเศรษฐกิจและสังคมในหลาย
ด้าน เช่น การกระตุ้นนวัตกรรมผ่านการแลกเปลี่ยนแนวคิดจากวัฒนธรรมที่แตกต่าง การเพิ่มศักยภาพทาง
ธุรกิจด้วยการขยายตลาดไปยังกลุ่มเป้าหมายที่หลากหลายรวมถึงการอนุรักษ์และส่งเสริมอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มให้คงอยู่ (Jantawongsri, Chaowarakul, Bunyasut, & Benchamapronchai, 
2023) แม้ว่าโลกาภิวัตน์จะท าให้วัฒนธรรมบางอย่างถูกกลืนไปก็ตาม นอกจากนี้ความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมยังมีบทบาทส าคัญในยุคปัจจุบันที่การท างานและการสื่อสารระหว่างประเทศเป็นเรื่องจ าเป็น เพราะ
ช่วยให้ผู ้คนสามารถปรับตัวและท างานร่วมกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยรวมแล้วความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมเป็นรากฐานที่ช่วยให้สังคมสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติและสร้างโอกาสใหม่ ๆ ในระดับโลก 



 388 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

แนวคิดพหุวัฒนธรรมเป็นแนวคิดหลังสมัยใหม่ (Postmodern) ที่แพร่กระจายไปยังภูมิภาคต่าง ๆ 
ของโลกในปัจจุบัน จุดก าเนิดของแนวคิดนี้น่าจะอยู่ที่อเมริกาเหนือ ในประเทศแคนาดาและสหรัฐอเมริกา
ในช่วงต้นของทศวรรษที่ 1970 ข้ามมหาสมุทรแอตแลนติกมายังตะวันตกและยุโรปตะวันออก แล้วจึงข้าม
มหาสมุทรแปซิฟิกมายังประเทศออสเตรเลียและอินเดีย แนวคิดหลังสมัยใหม่เน้นความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมและไม่มองว่าสังคมสามารถผสมผสานเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันได้ เพราะว่าในความจริงนั้นไม่มีสังคม
ใดที่สร้างขึ้นมาจากคนกลุ่มเดียวหรือมีความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันตั้งแต่ต้น หากแต่ว่ามีความหลากหลายแต่
เริ่มมีสังคมหรืออยู่ร่วมกันแล้ว (Phukhothin, Pratoomkaew, Saichart, & Intawee, 2022)  อย่างไรก็ตาม 
สังคมพหุวัฒนธรรมเป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นการพัฒนาเพื่อให้สมาชิกในสังคมสามารถเรียนรู้และปรับตัวให้อยู่
ร่วมกันได้อย่างกลมกลืนในสภาพแวดล้อมที่มีความหลากหลายทั้งในด้านชาติพันธุ์ ศาสนาและวัฒนธรรม ให้
การยอมรับความแตกต่างบนพื้นฐานของเสรีภาพและความเคารพซึ่งกันและกัน ส่งผลให้แนวคิดพหุวัฒนธรรม
ได้รับความสนใจมากขึ้นในระดับสากล และสามารถพบเห็นได้ในหลากหลายองค์กรและสถาบันทางสังคม 
ปัจจัยส าคัญที่ส่งเสริมสังคมพหุวัฒนธรรม ได้แก่ การแลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างประชากรจากต่างถิ่นรวมถึง
การอพยพและการโยกย้ายถิ่นฐานอย่างถาวรซึ่งน าไปสู่การเรียนรู้เกี่ยวกับภาษา วิถีชีวิตและวัฒนธรรมของกัน
และกันภายใต้กรอบของกฎหมายและระเบียบปฏิบัติใหม่ อย่างไรก็ตามแม้ว่าผู้ย้ายถิ่นจะต้องปรับตัวให้เข้ากับ
สังคมใหม่แต่ยังคงรักษาอัตลักษณ์ทางภาษา วัฒนธรรม ความเชื่อและศาสนาดั้งเดิมของตนเองไว้ แนวคิดสังคม
พหุวัฒนธรรมจึงเป็นการสร้างสมดุลระหว่างการบูรณาการเข้ากับสังคมใหม่และการธ ารงรักษาอัตลักษณ์ของ
แต่ละกลุ่มซึ่งเป็นพื้นฐานส าคัญในการสร้างสังคมที่มีความสมานฉันท์ยั่งยืน และเปิดกว้างต่อความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม (Thitadhammo, Pangthrap, & Kamol, 2019)  

พื้นที ่ชายแดนภาคใต้ของประเทศไทยมีความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่โดดเด่นและซับซ้อน  
พหุวัฒนธรรมในพื ้นที ่นี ้ไม่เพียงแต่สะท้อนถึงความหลากหลายของกลุ ่มชาติพันธุ ์แต่ยังเป็นผลมาจาก
ประวัติศาสตร์ที่ยาวนาน การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมและความสัมพันธ์ทางสังคมที่หลากหลาย ลักษณะเฉพาะ
ของพหุวัฒนธรรมในพื้นท่ีชายแดนใต้ประกอบด้วยองค์ประกอบที่ส าคัญหลายประการซึ่งรวมถึงการปฏิสัมพันธ์
ทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย การจัดการความแตกต่างทางศาสนาและความหลากหลายทางภาษาและวิถีชีวิตที่
อาศัยอยู่ร่วมกัน (Kiatnarumol & Pangkesorn, 2023) ความหลากหลายนี้ส่งผลให้เกิดการปฏิสัมพันธ์ทาง
วัฒนธรรมที่หลากหลายซึ่งมีลักษณะเด่นในหลายด้าน เช่น การแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมและการผสมผสาน
ระหว่างประเพณีและวิถีชีวิตของแต่ละกลุ่มเป็นหนึ่งในลักษณะเฉพาะที่ส าคัญของพหุวัฒนธรรมในพื้นที่
ชายแดนใต้ การแลกเปลี่ยนนี้เกิดขึ้นในหลายระดับ เช่น การท างานร่วมกัน การค้าขาย และการแต่งงาน
ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่แตกต่างกัน การแลกเปลี่ยนนี้ช่วยเสริมสร้างความเข้าใจและความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่ม
ชาติพันธุ์ต่าง ๆ การมีปฏิสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมช่วยให้เกิดการเรียนรู้และการประยุกต์ใช้วิธีการและประเพณีที่
หลากหลาย (Piyasiripon, 2018) 



 389 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

การผสมผสานระหว่างประเพณีและวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ที่แตกต่างกันสร้างความเป็นเอกลักษณ์
ในพื้นที่ชายแดนใต้ ตัวอย่างเช่น การจัดงานเทศกาลที่มีการรวมกันของประเพณีจากกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง  ๆ เช่น 
เทศกาลฮารีรายอของชาวมลายูที่มีการร่วมฉลองกับเทศกาลสงกรานต์ของชาวไทยพุทธ การผสมผสานนี้เป็น
การแสดงถึงความสามารถในการสร้างความร่วมมือและการยอมรับความแตกต่าง อย่างไรก็ตามพื้นที่ชายแดน
ใต้เป็นที่ตั ้งของศาสนาหลักสองศาสนา คือ ศาสนาอิสลามและศาสนาพุทธ ความแตกต่างทางศาสนาเป็น
ลักษณะเฉพาะที่ส าคัญของพหุวัฒนธรรมในพื้นที่นี้ (Phuwaborirak, 2021) ดังนั้นการจัดการความแตกต่าง
ทางศาสนาจึงมีความส าคัญในการสร้างความสงบสุขและความร่วมมือในสังคม ทั้งนี้เพราะศาสนาเป็นปัจจัย
ส าคัญในการสร้างความสงบสุขในพื้นที่ชายแดนใต้ โดยเฉพาะในบริบทของศาสนาอิสลามและศาสนาพุทธที่มี
การปฏิบัติอย่างเข้มงวด การส่งเสริมการศึกษาและการสนับสนุนกิจกรรมที่ส่งเสริมความเข้าใจระหว่างศาสนา
จึงเป็นสิ่งส าคัญ ซ่ึงการสร้างพื้นที่ส าหรับการสนทนาและการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นระหว่างผู้นับถือศาสนาที่
แตกต่างกันจะสามารถช่วยลดความตึงเครียดและส่งเสริมความเข้าใจ (Rangubtook & Chaimusik, 2024)  

การส่งเสริมกิจกรรมที่เกี ่ยวข้องกับศาสนาของกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง  ๆ เป็นวิธีหนึ่งในการสร้างความ
ร่วมมือและความเข้าใจ เช่น การจัดกิจกรรมร่วมกันระหว่างมัสยิดและวัดซึ่งสามารถสร้างโอกาสในการ
แลกเปลี่ยนความคิดเห็นและสร้างความสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ ด้วยบริบทที่มีความหลากหลายทาง
ภาษาและวิถีชีวิตเป็นลักษณะเฉพาะที่เด่นชัดของพหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ โดยมีการใช้ภาษาและวิถี
ชีวิตที่หลากหลายในการด าเนินชีวิตประจ าวัน กล่าวคือ ในพ้ืนที่ชายแดนใต้มีการใช้ภาษา เช่น ภาษาไทยมลายู 
ภาษาไทยกลาง และภาษาจีน การใช้ภาษาเป็นเครื่องมือในการสื่อสารและการแสดงออกทางวัฒนธรรมจึงมี
ความส าคัญ โดยภาษาที่แตกต่างกันเป็นเครื่องมือในการรักษาเอกลักษณ์และวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มชาติ
พันธุ์ (Tepsing, Laeheem, & Azizskun, 2021) กล่าวได้ว่า การเรียนรู้และการใช้ภาษาต่าง ๆ นับเป็นปัจจัย
ส าคัญในการส่งเสริมความเข้าใจและการสื่อสารมีประสิทธิภาพในสังคมที่หลากหลาย (Buranachat, 2015) 
 
ปัจจัยทางประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ที่ส่งผลต่อพหุวัฒนธรรม 

การศึกษาพหุว ัฒนธรรมในพื ้นที ่ชายแดนภาคใต้ของไทยจ าเป็นต้องพิจารณาทั ้งปัจจัยทาง
ประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ซึ่งเป็นองค์ประกอบส าคัญที่หล่อหลอมลักษณะเฉพาะของสังคมในภูมิภาคนี้ 
อย่างไรก็ตาม การศึกษาในประเด็นนี้ควรค านึงถึงข้อจ ากัดและแนวทางที่แตกต่างกันในบริบทอ่ืนที่มีโครงสร้าง
ทางสังคมและเศรษฐกิจใกล้เคียง เช่น ชายแดนมลายูในมาเลเซียและอินโดนีเซียซึ่งมีรูปแบบการจัดการพหุ
วัฒนธรรมที่แตกต่างกัน การวิเคราะห์เชิงลึกในมิติเหล่านี้ช่วยให้เห็นถึงปัจจัยที่ส่งเสริมและเป็นอุปสรรคต่อการ
อยู่ร่วมกันของกลุ่มวัฒนธรรมที่หลากหลาย ตลอดจนแนวทางท่ีสามารถน าไปปรับใช้เพ่ือให้เหมาะสมกับบริบท
ของไทย โดยปัจจัยทางประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ที่ส่งผลต่อพหุวัฒนธรรม มีรายละเอียดดังนี้ 
  



 390 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

1. ปัจจัยทางประวัติศาสตร์ รากฐานของพหุวัฒนธรรมและการเปลี่ยนแปลงในยุคสมัย 
ชายแดนใต้ของไทยเคยเป็นส่วนหนึ่งของอาณาจักรปัตตานีซึ่งเป็นรัฐมลายูมุสลิมที่มีบทบาทส าคัญใน

เครือข่ายการค้าภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และมหาสมุทรอินเดียตั ้งแต่ศตวรรษที่ 15 เป็นต้นมา 
อาณาจักรปัตตานีมีความรุ่งเรืองในฐานะศูนย์กลางการค้าทางทะเลเชื่อมโยงกับพ่อค้าจากอาหรับ อินเดีย 
เปอร์เซีย จีนและยุโรป การติดต่อค้าขายเหล่านี้ส่งผลให้เกิดการผสมผสานทางวัฒนธรรมไม่เพียงแต่ในด้าน
สินค้าและเทคโนโลยีเท่านั้นแต่ยังส่งอิทธิพลถึงศาสนา ประเพณีและระบบกฎหมายของพื้นที่ การค้าระหว่าง
ประเทศท าให้ภาษามลายูกลายเป็นภาษากลางในภูมิภาค (Ministry of Culture, 2019) เช่นเดียวกับที่ภาษา
สวาฮิลีเกิดขึ้นจากการค้าระหว่างแอฟริกาตะวันออกกับอาหรับ อาณาจักรปัตตานียังได้รับอิทธิพลจากศาสนา
อิสลามผ่านนักเดินทางและนักบวชจากตะวันออกกลางซึ่งส่งผลให้ศาสนาอิสลามฝังรากลึกในสังคมมลายู 
อย่างไรก็ตามการผสมผสานกับวัฒนธรรมจีนผ่านเครือข่ายพ่อค้าชาวจีนโพ้นทะเลท าให้ชุมชนจีนฮากกาในพ้ืนที่
ชายแดนใต้มีเอกลักษณ์ท่ีแตกต่างจากชุมชนจีนในภาคกลางของไทย (Raksornsilp, 2023) 

การศึกษาโครงสร้างทางสังคมของอาณาจักรปัตตานีในอดีตยังสะท้อนให้เห็นถึงรูปแบบการปกครองที่
คล้ายคลึงกับรัฐมลายูอื่น ๆ ซึ่งมีสุลต่านเป็นศูนย์กลางของอ านาจและเป็นผู้น าทางศาสนาระบบกฎหมายอิง
ตามหลักชารีอะห์ควบคู่กับกฎหมายจารีตท้องถิ่น (Adat) ซึ่งมีลักษณะเฉพาะตัวและเป็นรากฐานส าคัญของพหุ
วัฒนธรรมในพื้นที่ อย่างไรก็ตามหลังจากการรวมอาณาจักรปัตตานีเข้าสู่รัฐไทยในช่วงต้นศตวรรษที่ 20 มีการ
เปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างที่ส าคัญซึ่งส่งผลต่ออัตลักษณ์ของประชากรในพื้นที่ นโยบายของรัฐไทยในยุค
สมัยใหม่มุ่งเน้นการรวมศูนย์อ านาจและการสร้างความเป็นเอกภาพทางวัฒนธรรมผ่านการใช้ภาษาไทยเป็น
ภาษาทางการ (Songsiri, 2016) เช่นเดียวกับนโยบายการกลืนกลายทางวัฒนธรรม (Cultural Assimilation) 
ท าให้ภาษาและวัฒนธรรมมลายูถูกลดบทบาทลงอย่างมาก เช่น การเปลี่ยนชื่อสถานที่และบุคคลจากภาษา
มลายูเป็นภาษาไทย การบังคับใช้หลักสูตรการศึกษาแบบไทย และการควบคุมการเรียนการสอนศาสนาอิสลาม 
ส่งผลให้ชาวมลายูมุสลิมจ านวนมากรู้สึกว่าถูกกดดันให้เปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ของตน (Briphet, 2020) เมื่อ
น ามาเปรียบเทียบกับรัฐมลายูในประเทศมาเลเซียจะพบว่า แนวทางการจัดการพหุวัฒนธรรมแตกต่างกันอย่าง
สิ้นเชิง เช่น กลันตันและตรังกานู ซึ่งมีความเชื่อมโยงทางวัฒนธรรมและศาสนากับจังหวัดปัตตานี แต่ได้รับ 
เอกราชและสิทธิในการปกครองตนเองภายใต้กรอบของประเทศมาเลเซีย รวมถึงการที่ประเทศมาเลเซียมี
นโยบาย Bumiputera ที่ให้สิทธิพิเศษแก่ชาวมลายูและศาสนาอิสลาม ท าให้ชาวมลายูในมาเลเซียสามารถ
ด ารงอัตลักษณ์ของตนได้โดยไม่ถูกบังคับให้เปลี่ยนแปลง ในขณะที่ชายแดนใต้ของไทยเผชิญกับข้อจ ากัดจาก
นโยบายของรัฐรวมศูนย์ที่ไม่สามารถสะท้อนถึงความหลากหลายของประชากรในพ้ืนที่ (Sopapol, 2022) 

ศาสนาอิสลามเข้ามาในชายแดนใต้ของไทยตั้งแต่ศตวรรษที่ 13 ผ่านพ่อค้าชาวอาหรับและอินเดีย 
โดยเริ่มจากเมืองท่าในคาบสมุทรมลายูและแพร่กระจายเข้าสู่แผ่นดินใหญ่ ศาสนามีบทบาทส าคัญไม่เพียงแต่ใน
ด้านความเชื่อทางศาสนาแต่ยังรวมถึงกฎหมาย การศึกษาและโครงสร้างทางสังคม ในอดีต  อาณาจักรปัตตานี
ใช้หลักชารีอะห์เป็นพื้นฐานของกฎหมายซึ่งครอบคลุมเรื ่องการสมรส มรดกและข้อพิพาทในชุมชนมุสลิม 



 391 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

(Maluleem, 2021) อย่างไรก็ตามหลังจากที่อาณาจักรปัตตานีรวมเข้ากับรัฐไทย ระบบกฎหมายเปลี่ยนไปใช้
กฎหมายแพ่งและพาณิชย์ของไทยที่มีรากฐานจากกฎหมายตะวันตกและพุทธศาสนา สิ่งนี้ก่อให้เกิดข้อขัดแย้ง
เชิงอัตลักษณ์เนื่องจากกฎหมายไทยไม่ได้รองรับวิถีชีวิตของชาวมลายูมุสลิมในพ้ืนที่อย่างเต็มที่ การศึกษาพบว่า 
บทบาทของอิหม่ามและนักการศาสนาในพื้นที่ถูกลดทอนลงหลังจากที่รัฐไทยเข้ามาควบคุมการบริหารศาสนา
อิสลามผ่านส านักงานคณะกรรมการอิสลามประจ าจังหวัดสิ่งนี้แตกต่างจากประเทศอินโดนีเซียซึ่งเป็นรัฐมุสลิม
ที่ให้สิทธิแก่ชุมชนท้องถิ่นในการบริหารศาสนาของตนอย่างเป็นอิสระ (Dissaman, 2023) 

พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติของไทยและเป็นพื้นฐานของโครงสร้างทางสังคมและการปกครอง
ของรัฐไทยมาโดยตลอด ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธศาสนากับชาวมลายูมุสลิมในชายแดนใต้มีทั้งความร่วมมือ
และความขัดแย้ง ในอดีตมีการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรมระหว่างสองศาสนา เช่น การใช้ภาษามลายูในวัดพุทธ
เพ่ือสื่อสารกับชุมชนมุสลิม อย่างไรก็ตามหลังจากที่รัฐไทยเข้ามาควบคุมพ้ืนที่ชายแดนใต้ พุทธศาสนาได้รับการ
สนับสนุนในฐานะศาสนาของรัฐสิ่งนี้ท าให้เกิดความรู้สึกว่าอิสลามไม่ได้รับการยอมรับในฐานะส่วนหนึ่งของ  
อัตลักษณ์ประจ าชาติส่งผลให้เกิดกระแสความตึงเครียดระหว่างชุมชนพุทธและมุสลิม ในปัจจุบันมี  
ความพยายามที่จะฟื้นฟูความสัมพันธ์ระหว่างสองศาสนาโดยการส่งเสริมโครงการเสวนาระหว่างศาสนาและ
การสนับสนุนการศึกษาข้ามศาสนาในโรงเรียน อย่างไรก็ตาม นโยบายของรัฐไทยยังคงมีลักษณะที ่ให้
ความส าคัญกับพุทธศาสนาเป็นหลัก ซึ่งอาจท าให้เกิดข้อจ ากัดในการสร้างความเข้าใจร่วมกัน (Saengkool, 
2021) 

2. ปัจจัยทางภูมิศาสตร์ ข้อได้เปรียบทางธรรมชาติและข้อจ ากัดของพหุวัฒนธรรม 
ชายแดนใต้ของประเทศไทยมีภูมิประเทศท่ีหลากหลาย ทั้งภูเขา ที่ราบลุ่ม และชายฝั่งทะเล ซึ่งมีผลต่อ

โครงสร้างทางเศรษฐกิจและพหุวัฒนธรรม พ้ืนที่ชายฝั่งของปัตตานีและนราธิวาสเป็นจุดยุทธศาสตร์ส าคัญของ
การค้าทางทะเลกับชาวจีน อาหรับ และอินเดียตั้งแต่อดีต ท าให้เกิดการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมผ่านอาหาร 
ภาษา และประเพณี เมื่อเปรียบเทียบกับรัฐกลันตันของประเทศมาเลเซียซึ่งมีภูมิประเทศคล้ายกันและสามารถ
พัฒนาเศรษฐกิจท้องถิ่นให้เชื ่อมโยงกับเศรษฐกิจโลกได้อย่างมีประสิทธิภาพ หากแต่ประเทศไทยกลับไม่
สามารถใช้ข้อได้เปรียบทางภูมิศาสตร์ของชายแดนใต้ในการพัฒนาเศรษฐกิจได้เท่าที่ควร เนื่องจากปัญหาความ
มั่นคงและนโยบายของรัฐที่เน้นการควบคุมมากกว่าการพัฒนา (Saengkool, 2021) 

ทรัพยากรธรรมชาติและการเคลื่อนย้ายแรงงาน โดยเฉพาะทรัพยากรธรรมชาติของชายแดนใต้ เช่น 
ป่าฝน และแหล่งประมง ท าให้เกิดการอพยพของแรงงานจากภูมิภาคอื่น ซึ่งเป็นปัจจัยที่ส่งเสริมพหุวัฒนธรรม 
อย่างไรก็ตามการเข้ามาของแรงงานจากส่วนกลางและภาคอื่นของไทยมักถูกมองว่าเป็นการครอบง าทาง
เศรษฐกิจโดยคนไทยพุทธ ซึ่งท าให้เกิดความรู้สึกแปลกแยกในกลุ่มมลายูมุสลิม เปรียบเทียบกับประเทศ
อินโดนีเซียซึ่งมีโครงการ Transmigration ที่ใช้การเคลื่อนย้ายประชากรเพ่ือพัฒนาเศรษฐกิจในหมู่เกาะต่าง ๆ 
ของประเทศ ในขณะทีป่ระเทศไทยไม่มีโครงการที่สามารถจัดการความสัมพันธ์ทางเชื้อชาติและศาสนาได้อย่าง
มีประสิทธิภาพในพ้ืนที่ชายแดนใต้ (Sopapol, 2022) 



 392 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

จากปัจจัยทางประวัติศาสตร์และภูมิศาสตร์ จึงกล่าวได้ว่าชายแดนใต้ของไทยมีลักษณะเป็นพหุ
วัฒนธรรมมาโดยตลอด อย่างไรก็ตามการจัดการพหุวัฒนธรรมของรัฐไทยยังคงมีลักษณะรวมศูนย์อ านาจและ
ไม่เปิดโอกาสให้กลุ่มชาติพันธุ์ท้องถิ่นมีส่วนร่วมอย่างแท้จริง เมื่อเปรียบเทียบกับประเทศมาเลเซียที่ใช้แนวทาง
ให้สิทธิพิเศษกับชาวมลายูและอินโดนีเซีย ซึ่งใช้การกระจายอ านาจให้กับกลุ่มชาติพันธุ์ในหมู่เกาะต่าง ๆ 
ประเทศไทยยังขาดแนวทางการพัฒนาเชิงโครงสร้างที่สามารถลดความตึงเครียด และส่งเสริมความร่วมมือใน
พื้นที่ได้ ดังนั้นการพัฒนาพื้นที่ชายแดนใต้ควรค านึงถึงบทเรียนจากประเทศเพื่อนบ้านและปรับนโยบายให้เอ้ือ
ต่อพหุวัฒนธรรมในระดับโครงสร้าง เช่น การให้สิทธิด้านการศึกษาและเศรษฐกิจที่สะท้อนถึงเอกลักษณ์
ท้องถิ่นมากข้ึน ตลอดจนส่งเสริมการมีส่วนร่วมของชุมชนมลายูมุสลิมในการก าหนดนโยบายท้องถิ่น 

 
ความท้าทายท่ีเกี่ยวข้องกับพหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ 

ความท้าทายในชายแดนใต้ของไทยเกิดจากความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ศาสนา และวัฒนธรรม 
โดยมีปัจจัยหลัก ได้แก่ ความขัดแย้งทางศาสนา การบูรณาการทางสังคมและเศรษฐกิจ ความไม่สงบ และการ
ขาดการส่งเสริมความเข้าใจทางวัฒนธรรมผ่านการศึกษา (Maluleem, 2021) หนึ่งในความท้าทายหลักที่
เกี่ยวข้องกับพหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ คือ ความขัดแย้งทางวัฒนธรรมและศาสนา ชาวมลายูมุสลิมซึ่ง
เป็นกลุ่มชาติพันธุ์หลักในพื้นที่มีวิถีชีวิตและความเชื่อทางศาสนาที่แตกต่างจากชาวไทยพุทธ ความแตกต่างนี้  
ไม่เพียงแต่สร้างความหลากหลายทางวัฒนธรรม แต่ยังน าไปสู่ความขัดแย้งในหลาย ๆ ด้าน โดยเฉพาะในเรื่อง
ศาสนา ศาสนาอิสลามมีบทบาทส าคัญในวิถีชีวิตของชาวมลายูมุสลิมในพื้นที่ชายแดนใต้ซึ่งรวมถึงการปฏิบัติ
ตามกฎหมายชารีอะห์ (Sharia Law) (Saengkool, 2021) ในบางส่วนของการด ารงชีวิตซึ่งแตกต่างจาก
กฎหมายของรัฐไทยที่เป็นระบบประมวลกฎหมายแบบตะวันตก การที่ชุมชนชาวมลายูมุสลิมมีการปฏิบัติที่
แตกต่างออกไปนี้น าไปสู่ความรู้สึกว่าตนเองถูกกีดกันจากระบบการปกครองและวัฒนธรรมของรัฐไทยซึ่งมี
ศาสนาพุทธเป็นศาสนาหลัก ปัญหานี้สะท้อนให้เห็นถึงความไม่เข้าใจกันระหว่างกลุ่มคนที่มีพื้นฐานทางศาสนา
และวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน ในหลายกรณีความขัดแย้งเหล่านี้ไม่ได้เกิดจากความเกลียดชังต่อกันโดยตรง  แต่
เกิดจากความไม่รู ้และความเข้าใจที่ไม่เพียงพอต่อวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของอีกฝ่าย การสร้างความเข้าใจ
ระหว่างวัฒนธรรม และการส่งเสริมการยอมรับความหลากหลายทางศาสนาจึงเป็นสิ่งที่ส าคัญอย่างยิ่งในพ้ืนที่นี้ 
(Yahprung, 2022) 

อีกหนึ่งความท้าทายส าคัญคือ การบูรณาการทางสังคมและเศรษฐกิจ  ชุมชนในพื้นที่ชายแดนใต้มี
ความรู้สึกว่าไม่ได้รับการพัฒนาหรือได้รับการสนับสนุนทางเศรษฐกิจจากรัฐบาลไทยเท่าที่ควร พื้นที่นี้มีสภาพ
เศรษฐกิจที่ด้อยพัฒนากว่าภูมิภาคอื่นของประเทศ และมีการพัฒนาทางโครงสร้างพื้นฐานที่ไม่สมดุล ความ 
ไม่เท่าเทียมทางเศรษฐกิจนี้เป็นปัจจัยหนึ่งที่สร้างความไม่พอใจในหมู่ประชากรในพื้นที่ชายแดนใต้ซึ่งรู้สึกว่า
ตนเองถูกละเลยจากรัฐไทย ปัญหานี้ยังเก่ียวข้องกับความพยายามของรัฐไทยในการบูรณาการพื้นที่ชายแดนใต้
เข้าสู่ระบบเศรษฐกิจและสังคมของประเทศ (Arphattananon, 2018) แม้ว่าจะมีโครงการพัฒนาเศรษฐกิจ



 393 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

และโครงสร้างพื้นฐานหลายโครงการที่ถูกน ามาใช้ในพื้นที่นี้แต่ความรู้สึกของชุมชนในพื้นที่ยังคงเป็นว่าตนเอง
ไม่ได้รับผลประโยชน์จากการพัฒนาเหล่านั้นอย่างเท่าเทียม การขาดโอกาสในการเข้าถึงการพัฒนาทาง
เศรษฐกิจนี้ส่งผลให้เกิดความรู้สึกแปลกแยกจากรัฐไทย การบูรณาการทางสั งคมยังเป็นความท้าทายที่ส าคัญ 
เนื่องจากพื้นที่ชายแดนใต้มีความแตกต่างทางวัฒนธรรมและศาสนาจากภูมิภาคอื่นของประเทศ การสร้าง
ความเป็นหนึ่งเดียวระหว่างชุมชนต่างวัฒนธรรมในพ้ืนที่นี้กับชุมชนอ่ืนในประเทศไทยจึงเป็นเรื่องที่ยากล าบาก 
การพยายามสร้างความเป็นไทยในแบบเดียวกัน (Thai Identity) ให้กับพ้ืนที่นี้โดยไม่ค านึงถึงความหลากหลาย
ทางวัฒนธรรม อาจท าให้เกิดความขัดแย้งมากขึ้น (Sununta, 2013)  

ปัญหาความไม่สงบและการใช้ความรุนแรง ในพื้นที่ชายแดนใต้เป็นอีกหนึ่งปัจจัยที่ท าให้ความท้าทาย
ทางพหุวัฒนธรรมในพื้นท่ีนี้ยิ่งทวีความซับซ้อน ความขัดแย้งทางการเมืองที่เกิดข้ึนจากกลุ่มผู้ก่อความไม่สงบใน
พื้นที่นี ้มีความเกี่ยวข้องกับปัจจัยทางวัฒนธรรมและศาสนาเป็นอย่างมาก กลุ่มก่อความไม่สงบบางกลุ่ม
เรียกร้องให้มีการปกครองตนเองหรือเอกราชจากรัฐไทยซึ่งสะท้อนถึงความรู้สึกไม่พอใจต่อการปกครองของ  
รัฐไทยในด้านวัฒนธรรม เศรษฐกิจ และการเมือง (Pannapikul, 2017) ความรุนแรงที่เกิดขึ้นในพ้ืนที่ชายแดน
ใต้มีผลกระทบอย่างร้ายแรงต่อชีวิตความเป็นอยู่ของประชากรในพื้นที่ไม่ว่าจะเป็นการบาดเจ็บหรือเสียชีวิต
จากการก่อการร้าย การขาดความมั่นคงทางเศรษฐกิจหรือความกลัวและความหวาดระแวงที่เกิดขึ้นระหว่าง
ชุมชนที่ต่างศาสนา ความรุนแรงยังท าให้การพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคมในพื้นที่นี้ถูกขัดขวางและการอยู่
ร่วมกันในฐานะชุมชนพหุวัฒนธรรมเป็นไปได้ยากขึ้น การใช้ก าลังทหารในการจัดการกับปัญหาความไม่สงบใน
พ้ืนที่ชายแดนใต้เป็นอีกหนึ่งปัจจัยที่ท าให้เกิดความขัดแย้งมากข้ึน ชุมชนในพ้ืนที่รู้สึกว่าตนเองถูกกดขี่จากการ
ที่รัฐไทยใช้ก าลังในการแก้ไขปัญหา ความไม่พอใจต่อการปกครองของรัฐไทยนี้ยังส่งผลให้ความรู้สึกแปลกแยก
ในหมู่ประชากรในพ้ืนที่ยิ่งทวีความรุนแรงมากขึ้น (Saengkool, 2021)  

การศึกษาถือเป็นเครื่องมือส าคัญในการสร้างความเข้าใจและความยอมรับระหว่างวัฒนธรรมแต่ระบบ
การศึกษาในพ้ืนที่ชายแดนใต้ยังเผชิญกับความท้าทายในหลายด้าน กล่าวคือ ระบบการศึกษาของรัฐไทยมุ่งเน้น
ไปที่การใช้ภาษาไทยเป็นสื่อการเรียนการสอนซึ่งสร้างปัญหาให้กับชาวมลายูมุสลิมที่พูดภาษามลายูเป็นภาษา
แม่ อีกท้ังเนื้อหาของการศึกษาในพ้ืนที่นี้ยังไม่ได้ให้ความส าคัญกับวัฒนธรรมและประเพณีของชาวมลายูมุสลิม
เท่าที ่ควรซึ ่งส่งผลให้เกิดความรู ้ส ึกแปลกแยกจากระบบการศึกษาของรัฐ (Thongmark, Neimted, 
Choosuwan, & Sittichai, 2018) การศึกษาในพื้นที่ชายแดนใต้ควรให้ความส าคัญกับการใช้ภาษามลายูเป็น
สื่อการสอนในระดับประถมศึกษาเพื่อให้เด็กในพื้นที่สามารถเข้าใจและเรียนรู้ได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น 
นอกจากนี้ควรมีการปรับปรุงเนื้อหาการศึกษาให้สอดคล้องกับความหลากหลายทางวัฒนธรรมในพ้ืนที่โดยการ
ส่งเสริมให้เด็ก ๆ ได้เรียนรู้เกี่ยวกับวัฒนธรรมของตนเองและวัฒนธรรมของกลุ่มอื่น ๆ ซึ่งจะช่วยเสริมสร้าง
ความเข้าใจและการยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรมตั้งแต่ระดับเยาวชน การสร้างความเข้าใจทาง
วัฒนธรรมผ่านการศึกษาไม่เพียงแต่จะช่วยลดความตึงเครียดทางวัฒนธรรมในพื้นที่ ชายแดนใต้แต่ยังสามารถ



 394 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

ส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสันติระหว่างชุมชนต่างวัฒนธรรม นอกจากนี้การเปิดโอกาสให้ชุมชนในพ้ืนที่มีส่วน
ร่วมในการพัฒนาระบบการศึกษา (Tepsing et al., 2021) 
 
การจัดการพหุวัฒนธรรมและการส่งเสริมความเข้าใจในพื้นที่ชายแดนใต้ 

การจัดการพหุวัฒนธรรมในพ้ืนที่ชายแดนใต้ของประเทศไทยเป็นเรื่องที่มีความซับซ้อน เนื่องจากกลุ่ม
ชาติพันธุ์หลักในพื้นที่นี้คือชาวมลายูมุสลิมและชาวไทยพุทธ ซึ่งมีความแตกต่างทางวัฒนธรรม ศาสนา และวิถี
ชีวิตอย่างชัดเจน การจัดการพหุวัฒนธรรมในบริบทนี้จ าเป็นต้องพิจารณาทั้งในด้านการเคารพและยอมรับ
ความแตกต่างรวมถึงการสร้างสมดุลระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ
การใช้กฎหมาย ชีวิตประจ าวัน และการด าเนินนโยบายของรัฐ (Piyasiripon, 2018) หนึ่งในประเด็นที่ท้าทาย
ที่สุดในการจัดการพหุวัฒนธรรมในพ้ืนที่นี้คือ การรักษาความเท่าเทียมทางสังคมและศาสนา กลุ่มชาติพันธุ์ชาว
มลายูมุสลิมซึ่งเป็นประชากรส่วนใหญ่ในพื้นท่ีชายแดนใต้มีวิถีชีวิตที่ยึดถือหลักศาสนาอิสลามเป็นหลัก ศาสนามี
บทบาทส าคัญในทุกแง่มุมของชีวิต ไม่ว่าจะเป็นการศึกษา การปกครองหรือการตัดสินใจทางสังคม ในขณะที่  
รัฐไทยเน้นการใช้ระบบกฎหมายและการบริหารจัดการแบบโลกิยธรรมตามแบบแผนที่ยึดถือกันในประเทศไทย 
ซึ่งความขัดแย้งระหว่างระบบความเชื่อทางศาสนาของชาวมลายูมุสลิมและระบบรัฐไทยเป็นหนึ่งในปัจจัยที่
ก่อให้เกิดความตึงเครียดในพ้ืนที่ นอกจากนี้การพยายามรวมกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ในพ้ืนที่ชายแดนใต้ให้เข้ากับ
กระแสหลักของประเทศไทยก็เป็นเรื่องที่ซับซ้อนและยากล าบาก โดยรัฐไทยมักใช้แนวทางการสร้าง “ความ
เป็นไทย” เพ่ือเป็นเครื่องมือในการบูรณาการประชากรในพ้ืนที่นี้เข้ากับวัฒนธรรมหลักของประเทศ (Sununta, 
2013) แต่ในความเป็นจริง การพยายามสร้างความเป็นเอกภาพทางวัฒนธรรมในพ้ืนที่ที่มีความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมสูงกลับท าให้เกิดความรู้สึกแปลกแยกในหมู่ประชากรที่ต้องการรักษาเอกลักษณ์ทางศาสนาและ
วัฒนธรรมของตนเอง การบังคับให้ยอมรับหรือบูรณาการวัฒนธรรมอื่นโดยไม่เคารพความแตกต่างที่มีอยู่ อาจ
สร้างปัญหาและเพิ่มความขัดแย้งระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ในพื้นที่นี้ได้มากขึ้น แม้การจัดการพหุวัฒนธรรมจะมี
ความท้าทายอย่างมากแต่ก็น าไปสู่โอกาสในการส่งเสริมความหลากหลายทางวัฒนธรรมที่อาจน าไปสู่การ
พัฒนาสังคมในเชิงบวกได้หากได้รับการจัดการอย่างเหมาะสม การยอมรับและสนับสนุนความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมอย่างแท้จริงสามารถช่วยส่งเสริมการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ และยังเปิด
โอกาสให้ประชากรในพื้นที ่ชายแดนใต้ได้แสดงออกถึงเอกลักษณ์ของตนโดยไม่รู ้สึกถูกละเลยหรือกดขี่ 
(Arphattananon, 2018) 

การส่งเสริมความเข้าใจระหว่างวัฒนธรรมในพ้ืนที่ชายแดนใต้มีความส าคัญต่อการลดความขัดแย้งและ
การสร้างสันติภาพในระยะยาว รัฐไทยมีบทบาทส าคัญในการสร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มคนที่มีวัฒนธรรม
ต่างกัน แต่ปัจจุบันนโยบายของรัฐไทยที่เน้นการรวมศูนย์อ านาจและการบูรณาการตามแนวคิ ด “ความเป็น
ไทย” กลับเป็นหนึ่งในปัจจัยที่สร้างความตึงเครียดและเพิ่มความรู้สึกแปลกแยกในหมู่ประชากรชาวมลายู
มุสลิมในพื้นที่ชายแดนใต้ (Maluleem, 2021) หนึ่งในแนวทางที่รัฐไทยสามารถใช้เพื่อส่งเสริมความเข้าใจ



 395 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

ระหว่างวัฒนธรรม คือ การสนับสนุนการใช้ภาษาและวัฒนธรรมท้องถิ่นในระบบการศึกษา ปัจจุบันระบบ
การศึกษาในพื้นที่ชายแดนใต้ใช้ภาษาไทยเป็นภาษาหลักในการสอน ซึ่งเป็นอุปสรรคต่อการเรียนรู้ของเด็กชาว
มลายูมุสลิมที่ใช้ภาษามลายูเป็นภาษาแม่ การปรับปรุงระบบการศึกษาให้สอดคล้องกับความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมและการสนับสนุนการเรียนการสอนในภาษาท้องถิ่นจะช่วยสร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มคนที่มีความ
แตกต่างทางวัฒนธรรมได้มากขึ้น (Sopapol, 2022) นอกจากนี้การส่งเสริมบทบาทของผู้น าชุมชนและองค์กร
ศาสนาเป็นสิ่งส าคัญในการสร้างความเข้าใจระหว่างวัฒนธรรม ผู้น าทางศาสนาและผู้ น าชุมชนมักมีบทบาท
ส าคัญในการชี้น าและให้ค าแนะน าแก่ชุมชน การให้ความส าคัญกับบทบาทของผู้น าเหล่านี้ในการสร้าง
สันติภาพและความเข้าใจระหว่างกลุ ่มคนต่างวัฒนธรรมจะช่วยเสริมสร้างความเชื ่อมั ่นระหว่างกันได้ 
(Piyasiripon, 2018) 

การจัดการพหุวัฒนธรรมผ่านการสร้างนโยบายที่เป็นธรรมเพื่อให้การจัดการพหุวัฒนธรรมในพื้นที่
ชายแดนใต้เป็นไปอย่างมีประสิทธิภาพ รัฐไทยควรมีการออกนโยบายที่เป็นธรรมและยึดถือหลักการเคารพ
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมและสิทธิมนุษยชน การบังคับใช้กฎหมายที่ไม่สอดคล้องกับวิถีชีวิตและความ
เชื่อของชุมชนในพื้นที่ชายแดนใต้มักจะเป็นสาเหตุของความขัดแย้งและท าให้ประชากรในพื้นที่นี้รู้สึกว่าถูก
ละเลยหรือลิดรอนสิทธิของตน (Phuwaborirak, 2021) การสร้างนโยบายที่เป็นธรรมควรรวมถึงการให้สิทธิใน
การปกครองตนเองในบางเรื่องที่เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตและวัฒนธรรมของชาวมลายูมุสลิม เช่น การให้สิทธิในการ
ใช้กฎหมายชารีอะห์ในบางกรณีที่ไม่ขัดต่อกฎหมายของรัฐไทย การให้สิทธิเหล่านี้จะช่วยลดความตึงเครียดทาง
วัฒนธรรมและส่งเสริมความเข้าใจระหว่างกลุ่มคนที่มีความเชื่อและวิถีชีวิตที่แตกต่างกัน การปรับปรุงการ
บริหารจัดการด้านเศรษฐกิจก็เป็นเรื ่องที่รัฐไทยควรให้ความส าคัญการพัฒนาทางเศรษฐกิจที่ไม่เท่าเทียม
ระหว่างพื้นที่ชายแดนใต้และภูมิภาคอ่ืน ๆ ของประเทศไทยท าให้เกิดความรู้สึกว่าพ้ืนที่นี้ถูกละเลยจากรัฐ การ
จัดสรรทรัพยากรและงบประมาณอย่างเป็นธรรมจะช่วยให้ประชากรในพื้นที่ชายแดนใต้มีโอกาสเข้าถึงการ
พัฒนาเศรษฐกิจและสังคมท่ีดีขึ้นและลดความขัดแย้งที่เกิดจากความรู้สึกไม่เท่าเทียม (Dissaman, 2023)  
 
แนวทางการส่งเสริมพหุวัฒนธรรมอย่างย่ังยืนในชายแดนใต้ 

พื้นที่ชายแดนภาคใต้ของประเทศไทยเป็นภูมิภาคที่มีพลวัตทางวัฒนธรรมที่ซับซ้อนและเป็นจุด
ศูนย์กลางของปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ ศาสนาและวัฒนธรรมที่แตกต่างกัน การพัฒนาแนวทางการ
เสริมสร้างพหุวัฒนธรรมจึงต้องอาศัยกระบวนการที่ครอบคลุมและเชื่อมโยงกับปัจจัยทางสัง คม เศรษฐกิจ 
การศึกษาและการบริหารจัดการพื้นที่ ดังนั้นแนวทางที่ช่วยเสริมสร้างการอยู่ร่วมกันของกลุ่มชาติพันธุ์ในพื้นที่
ชายแดนภาคใต้โดยไม่จ ากัดอยู่เพียงมาตรการทางการเมืองและกฎหมายแต่ยังรวมถึงแนวทางเชิงโครงสร้างที่
สามารถสร้างผลกระทบในระยะยาวได้ โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

1. ความสัมพันธ์ระหว่างพหุวัฒนธรรมกับพลวัตทางสังคม  แนวคิดพหุวัฒนธรรมไม่ได้เป็นเพียง
แนวทางท่ีมุ่งเน้นการอยู่ร่วมกันของกลุ่มประชากรที่แตกต่างแต่ยังเก่ียวข้องกับโครงสร้างทางสังคมที่เอ้ือให้เกิด



 396 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

การปฏิสัมพันธ์และแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม พื้นที่ชายแดนใต้มีลักษณะเฉพาะที่แตกต่างจากภูมิภาคอื่น ๆ 
ของประเทศไทยเนื่องจากเป็นพื้นที่ที่มีเครือข่ายความสัมพันธ์ข้ามพรมแดนซึ่งส่งผลกระทบต่อแนวทางการ
บริหารและการพัฒนาในหลายด้าน โดยเฉพาะการก าหนดนโยบายที่สอดคล้องกับบริบทท้องถิ่น การเสริมสร้าง
พหุวัฒนธรรมต้องอาศัยการออกแบบนโยบายที่สามารถบูรณาการการอยู่ร่วมกันของกลุ่มชาติพันธุ์ให้กลายเป็น
จุดแข็งของสังคมมากกว่าการปล่อยให้ความแตกต่างกลายเป็นปัจจัยที่น าไปสู่ความขัดแย้ง 

2. กลยุทธ์ในการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรม การเสริมสร้างพหุวัฒนธรรมอย่างยั่งยืนต้องอาศัย
แนวทางที่เป็นระบบและครอบคลุมทุกมิติของการพัฒนาสังคม แนวทางที่สามารถน าไปปฏิบัติได้อย่างเป็น
รูปธรรมมีดังต่อไปนี้ 

2.1 การส่งเสริมการแลกเปลี่ยนและความร่วมมือในระดับชุมชน หนึ่งในแนวทางท่ีมีประสิทธิภาพ
ในการเสริมสร้างพหุวัฒนธรรมคือการกระตุ้นให้เกิดการมีส่วนร่วมและการแลกเปลี่ยนระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์
ภายในชุมชน การสร้างพื้นที่ทางสังคมที่เปิดโอกาสให้ประชากรทุกกลุ่มสามารถร่วมมือกันผ่านกิจกรรม เช่น 
การจัดเวทีสนทนาชุมชน โครงการแลกเปลี่ยนด้านศิลปวัฒนธรรมและความร่วมมือในกิจกรรมเพื่อสาธารณะ 
สามารถช่วยลดความเข้าใจผิดและสร้างความสัมพันธ์ที่แน่นแฟ้นระหว่างกลุ่มคนที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกัน 

2.2 การออกแบบระบบบริหารจัดการที่สะท้อนความหลากหลายทางวัฒนธรรม  การเสริมสร้าง
พหุวัฒนธรรมต้องอาศัยระบบบริหารจัดการที่รองรับความแตกต่างทางวัฒนธรรมของประชากรในพื้นที่ 
นโยบายที่รัฐไทยใช้ในปัจจุบันยังขาดความยืดหยุ่นและไม่สามารถตอบสนองต่อความต้องการของกลุ่มชาติพันธุ์
ที่แตกต่างกันได้อย่างมีประสิทธิภาพ การปรับปรุงแนวทางการบริหาร เช่น การให้พ้ืนที่ท้องถิ่นมีอ านาจในการ
ก าหนดแนวทางการพัฒนาของตนเองหรือการจัดตั้งองค์กรกลางที่ท าหน้าที่เป็นสื่อกลางในการสร้างความ
เข้าใจระหว่างรัฐและประชาชนจะช่วยให้ระบบการบริหารจัดการสอดคล้องกับบริบทของพ้ืนที่มากขึ้น 

2.3 การพัฒนากลไกทางเศรษฐกิจที่เสริมสร้างความเป็นอยู่ร่วมกัน  เศรษฐกิจเป็นหนึ่งในปัจจัย
หลักที่ส่งผลต่อความมั่นคงของพื้นที่ชายแดนใต้ การออกแบบโครงการพัฒนาเศรษฐกิจที่ส่งเสริมความร่วมมือ
ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ เช่น การสนับสนุนกิจการร่วมทุนระหว่างชุมชนไทยพุทธและมลายูมุสลิม การให้เงินทุน
สนับสนุนแก่ธุรกิจที่ส่งเสริมการแลกเปลี่ยนทางวัฒนธรรม หรือการส่งเสริมโครงการฝึกอบรมและพัฒนาอาชีพ
ที่รวมประชากรจากหลายกลุ่มจะช่วยลดช่องว่างทางเศรษฐกิจ และเสริมสร้างความสัมพันธ์ทางสังคมไปพร้อมกัน 

3. บทบาทของภาครัฐและองค์กรที่เกี ่ยวข้อง เพื่อให้แนวทางการเสริมสร้างพหุวัฒนธรรมในพื้นที่
ชายแดนใต้ประสบความส าเร็จจ าเป็นต้องมีการบูรณาการความร่วมมือระหว่างภาครัฐ องค์กรภาคประชา
สังคมและประชาชนในพื้นที ่ ภาครัฐต้องมีบทบาทในการก าหนดนโยบายที่ส่งเสริมความเสมอภาคทาง
วัฒนธรรม ในขณะที่ภาคประชาสังคมต้องมีบทบาทในการสร้างพ้ืนที่ส าหรับการแลกเปลี่ยน และการสนับสนุน
โครงการที่ช่วยให้ประชากรในพื้นที่มีโอกาสในการพัฒนาอย่างเท่าเทียม 

4. การจัดตั้งสถาบันเพื่อการศึกษาพหุวัฒนธรรมโดยสถาบันนี้จะท าหน้าที่เป็นศูนย์กลางในการวิจัย
และเผยแพร่ความรู้เกี่ยวกับพหุวัฒนธรรมในชายแดนใต้ ควรมีหลักสูตรเฉพาะด้านที่มุ่งเน้นการศึกษาเชิงลึก



 397 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

เกี่ยวกับปัจจัยทางประวัติศาสตร์สังคมและวัฒนธรรมของกลุ ่มชาติพันธุ์ในพื้นที่  พร้อมทั้งเปิดโอกาสให้
บุคคลภายนอกเข้ามามีส่วนร่วมผ่านการสัมมนาและเวทีเสวนาระดับนานาชาติ 

5. การส่งเสริมโครงการวิจัยและพัฒนา ควรมีการสนับสนุนการศึกษาวิจัยที่เกี่ยวข้องกับแนวทาง 
การพัฒนาเศรษฐกิจที่เหมาะสมกับบริบทของพื้นที่รวมถึงศึกษาความเชื่อมโยงระหว่างโครงสร้างทางสังคม  
กับระดับความมั่นคงในพื้นที่ชายแดนใต้ การวิจัยเชิงนโยบายควรได้รับการสนับสนุนจากภาครัฐและองค์กร
อิสระเพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ครอบคลุมและมีความเป็นกลาง 

6. การปรับปรุงโครงสร้างสื่อสารมวลชน ภาครัฐควรสนับสนุนการผลิตสื่อที่สะท้อนถึงข้อเท็จจริง 
ในพื้นที่ชายแดนใต้ และส่งเสริมการน าเสนอข่าวสารที่สร้างความเข้าใจระหว่างกลุ่มประชากร ลดอคติ  และ
ความขัดแย้งทางสังคม รวมถึงใช้แพลตฟอร์มดิจิทัลเพื่อเผยแพร่ข้อมูลที่ช่วยส่งเสริมสันติภาพและการอยู่
ร่วมกัน 

7. การพัฒนาโครงการน าร่องในระดับพื้นที่ โดยจัดตั้งศูนย์พหุวัฒนธรรมในระดับชุมชนเพื่อท าหน้าที่
เป็นศูนย์กลางในการจัดกิจกรรมที่ส่งเสริมการอยู่ร่วมกัน เช่น โครงการแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมระหว่างโรงเรยีน 
การจัดอบรมผู้น าชุมชน และกิจกรรมที่สร้างความสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ ซึ่งสามารถขยายผลไปสู่ระดับ
จังหวัดและระดับประเทศในอนาคต 

ดังนั้นแนวทางการเสริมสร้างพหุวัฒนธรรมในพื้นที่ชายแดนใต้ต้องเป็นมากกว่าการก าหนดนโยบาย
จากภาครัฐ แต่ต้องอาศัยการบูรณาการแนวคิดที่ครอบคลุมทุกมิติของการพัฒนาทั้งในด้านเศรษฐกิจสังคม 
การศึกษาและการบริหารจัดการพื้นที่ การสร้างกลไกที่ส่งเสริมความเข้าใจระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ การสนับสนุน
โครงการพัฒนาเศรษฐกิจที่ครอบคลุมและการปรับปรุงโครงสร้างการบริหารที่สามารถรองรับความแตกต่าง
ทางวัฒนธรรมจะช่วยให้พื้นที่ชายแดนใต้สามารถพัฒนาไปสู่สังคมที่มีความมั่นคงในระยะยาว 

 
บทสรุป 

การจัดการพหุวัฒนธรรมในพ้ืนที่ชายแดนภาคใต้ตอนล่างของประเทศไทยจ าเป็นต้องได้รับการพัฒนา
ให้เหมาะสมกับบริบทของพื้นที่มากขึ้นเพื่อให้เกิดความสมดุลระหว่างความหลากหลายทางวัฒนธรรมและ
ความมั่นคงของรัฐ ในอดีตนโยบายที่ใช้มักเน้นการรวมศูนย์อ านาจและพยายามสร้างเอกภาพทางวัฒนธรรม
โดยไม่ได้ค านึงถึงอัตลักษณ์เฉพาะของประชาชนในพื้นที่ส่งผลให้ขาดการมีส่วนร่วมอย่างแท้จริง แนวทางใหม่ที่
ควรน ามาใช้ในอนาคตต้องแตกต่างจากแนวทางเดิมโดยเน้นการสร้างระบบธรรมาภิบาลแบบพหุวัฒนธรรมที่ให้
ประชาชนทุกกลุ่มมีบทบาทในการก าหนดแนวทางพัฒนา นอกจากนี้เทคโนโลยีดิจิทัลสามารถน ามาใช้เพ่ือเพ่ิม
ช่องทางการสื่อสารและรับฟังความคิดเห็นจากประชาชนอย่างมีประสิทธิภาพ การพัฒนาศูนย์กลางแลกเปลี่ยน
ทางวัฒนธรรมระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ผ่านระบบการศึกษาและโครงการวิจัยเชิงปฏิบัติการ จะช่วยส่งเสริมความ
เข้าใจร่วมกัน และลดอคติทางสังคม อีกทั้งการออกแบบระบบเศรษฐกิจที่สนับสนุนธุรกิจท้องถิ่นโดยอาศัย
ความร่วมมือระหว่างภาคเอกชนและประชาชนในพื้นที่ จะช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งทางเศรษฐกิจและความ



 398 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

มั่นคงทางสังคม หากสามารถด าเนินการตามแนวทางเหล่านี้ได้อย่างเป็นระบบและมีส่วนร่วมจากทุกภาคสว่น 
พื้นที่ชายแดนภาคใต้จะสามารถเปลี่ยนผ่านไปสู่สังคมที่ให้ความส าคัญกับความหลากหลายเคารพความ
แตกต่างและพัฒนาไปสู่ความม่ันคงท่ียั่งยืน 
 
เอกสารอ้างอิง 
Arphattananon, T. (2018). Multicultural education in Thailand. Intercultural Education, 29(2), 

149-162. 
Briphet, P. (2020). Educational management according to multicultural approach of schools 

under the Office of Krabi Primary Education Service Area, Mueang Krabi District, Krabi 
Province (Independent study). Sukhothai Thammathirat Open University, Nonthaburi. 
[in Thai] 

Buranachat, S. (2015). Educational management in the era of ASEAN Community according to 
the concept of multicultural education. Journal of Community Development 
Research, Humanities and Social Sciences, 8(3), 1-12. [in Thai] 

Chimpalee, S. (2022). Cultural identity of old market community: A case study of Talad-Noi 
Community, Bangkok (Master’s thesis). Thammasat University, Bangkok. [in Thai] 

Dissaman, A. (2023). Nationalism policy and assimilation policy for Malay-Muslim people in 
southern border provinces of Thailand: Impact from past to present. Integrated 
Social Science Journal, 2(1), 240-266. [in Thai] 

Jantawongsri, W., Chaowarakul, J., Bunyasut, S., & Benchamapronchai, P. (2023). Guidelines 
for the development of educational management according to the concept of 
multicultural education. Journal of Rajanagarindra, 20(1), 98-110. [in Thai] 

Kiatnarumol, J., & Pangkesorn, A. (2023). Creative media: Friendship for children in the 
multicultural way of the southern border. Journal of Humanities and Social Sciences, 
Mahasarakham University, 42(5), 694-705. [in Thai] 

Maluleem, J. (2021). The pattern and process of peace negotiation and conflict resolution in 
the Deep South of Thailand. Journal of Innovation and Management, 6(2), 92–101. 
[in Thai] 

Ministry of Culture. (2019). Southern cultural heritage. Retrieved from http://book.culture. 
go.th/SouthernCulture/files/downloads [in Thai] 

Narkurairattana, P., & Sa-U, S. (2022). Sustainable peacebuilding in southern Thailand’s plural 
communities based on cultural rights and holistic health for peace: An exploration 
for feasibility. Journal of MCU Peace Studies, 10(3), 954–970. [in Thai] 



 399 
Hatyai Academic Journal Vol. 23 No. 2 (May – August 2025) 

วารสารหาดใหญ่วชิาการ ปทีี่ 23 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

Pannapikul, S. (2017). Factors impinging upon the resolution to the insurgency problems in 
three southernmost provinces of Thailand. Journal of Rangsit Graduate Studies in 
Business and Social Sciences, 2(2), 15-27. [in Thai] 

Phunwoon, P. (2018). Perception of cultural identity, uniqueness and symbol affecting the 
Mon’s awareness towards socio-cultural impacts of tourism in Ko Kret, Thailand 
(Master’s thesis). Chulalongkorn University, Bangkok. [in Thai] 

Phukhothin, U., Pratoomkaew, S., Saichart, T., & Intawee, P. (2022). Multiculturalism: 
Coexistence of communities based on Buddhist-integrated Saraniyadhamma. Journal 
of MCU Peace Studies, 10(5), 2313-2325. [in Thai] 

Phuwaborirak, K. (2021). Concept of public space and education in the multicultural society 
of the three southern border provinces. Retrieved from https://researchcafe. 
tsri.or.th/culture/ [in Thai] 

Piyasiripon, N. (2018). Multicultural communities in the midst of nationalism discourse in 
Deep South of Thailand. The National Defence College of Thailand Journal, 60(2), 
59–74. [in Thai] 

Raksornsilp, P. (2023). Ethnic groups in Thailand. Retrieved from https://ethnicity.sac. 
or.th/database-ethnic/195 [in Thai] 

Rangubtook, S., & Chaimusik, S. (2024). Conflict management in communities: A case study of 
multicultural communities. Journal of Kwan Phayao, 1(5), 64–72. [in Thai] 

Saengkool, P. (2021). The role of the Internal Security Operations Command Region 4 Front 
in solving problems in the southern border provinces through the Thai Buddhist 
repatriation project (Individual research document). Bangkok: Army Command and 
General Staff College. [in Thai] 

Songsiri, W. (2016). “Patani”: The city of memories. Retrieved from https://lek-prapai.org/ 
home/view.php?id=195 [in Thai] 

Sopapol, W. (2022). Analyzing the promotion of multiculturalism in national security policy 
plan in the Deep South. Journal of Human Rights and Peace Studies, 8(1), 111–135. 
[in Thai] 

Sununta, S. (2013). Learning from the West?: The state of the multicultural debate in 
Thailand. Journal of Language and Culture, 32(1), 5-30. [in Thai] 

Tavorn, C. (2023). Policy recommendation from research and solving problems in Thailand’s 
southern border provinces. Journal of Political and Social Agenda, 2(2), 75-89. [in Thai] 

 



 400 
พหุวัฒนธรรมในชายแดนภาคใตต้อนล่างฯ 

นิรัน ดะแซ และคณะ 

Tepsing, P., Laeheem, K., & Azizskun, H. (2021). Imams and the enhancement of the 
relationship between Muslims and Buddhists in the three southern border provinces 
of Thailand. Journal of Liberal Arts, Maejo University, 9(2), 207-223. [in Thai] 

Thitadhammo, P. M., Pangthrap, K., & Kamol, P. (2019). Living together of peoples in 
multicultural societies of Thailand: A case study of multicultural society of Muang 
District, Chiang Mai Province. Mahachula Academic Journal, 6(2), 46-59. [in Thai] 

Thongmark, S., Neimted, W., Choosuwan, R., & Sittichai, R. (2018). Looking backwards and 
forwards of educational quality in three southern border provinces of Thailand. 
Princess of Naradhiwas University Journal of Humanities and Social Sciences, 
5(special edition), 186-198. [in Thai] 

Tieojaroenkit, T. (2020). Peaceful means in Thai national security policies for the southern 
border. Governance Journal, Kalasin University, 9(1), 304-343. [in Thai] 

Waba, N. (2018). Achievement-oriented strategy of management for national security in the 
three southern border provinces. Journal of Rangsit Graduate Studies in Business 
and Social Sciences, 4(1), 102-114. [in Thai] 

Yahprung, M. I. (2022). State multiculturalism and multiculturalism of the Melayu Muslims:  
A case study of the dialogue on the idea of multiculturalism in southern Thailand. 
Journal of Islamic Studies, Prince of Songkla University, 13(1), 228-253. [in Thai] 

 


