
 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       145                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

บทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในสังคมการเมืองไทยยุคปัจจุบัน 
The Role of Monks and the Multi-Personality Concept of a Fictional Club  

in Modern Thai Political Society 
พระสมัคร ศรีธร 

Phra Samak Sritorn 
มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนนัทา 

Suan Sunandha Rajabhat University 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 1) พัฒนาการอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในสังคมไทย 2) เปรียบเทียบบทบาท
พระสงฆ์ทางการเมืองและสังคมไทยกับต่างประเทศ 3) บทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติในสังคมการ
เมืองไทยยุคปัจจุบัน และ 4) เสนอแนวทางส่งเสริมบทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติในสังคมการเมืองไทย
ยุคปัจจุบัน ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาจากเอกสาร เพื่อสังเคราะห์หาข้อสรุปแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติ  
โดยใช้วิธีตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า  

ผลการวิจัยพบว่า 1) พัฒนาการอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในสังคมไทยมีรูปแบบที่ถูกกำหนดโดยชนชั้นปกครอง
ร่วมกับพระสงฆ์ระดับสูงหรือพระสงฆ์ที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับศูนย์กลางอำนาจรัฐนั้นคือความสัมพันธ์ที่พระสงฆ์ต้องพึ่งพา
การอุปถัมภ์จากรัฐและพระสงฆ์จะทำหน้าที่สนับสนุนการปกครองของรัฐผ่านการเทศนาสั่งสอนปลูกฝังความรักชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์ 2) เปรียบเทียบบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองในสังคมไทยกับต่างประเทศ พบว่า ไม่มีความแ ตกต่างใน
บทบาทที่พระสงฆ์ไทยและต่างประเทศ ต่างต้องเผชิญกับวิกฤตความขัดแย้งทางการเมืองร่วมกับประชาชนในเหตุการณ์สำคัญ
ทางประวัติศาสตร์ของชาติ พระสงฆ์พึ่งพาปัจจัยสี่จากประชาชน ประชาชนพึ่งพาพระสงฆ์ในทางปัญญา 3) บทบาทพระสงฆ์
กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติ พบว่าบทบาทสำคัญยิ่งของพระสงฆ์คือ บทบาทในการลดความแตกแยกเสริมสร้างสังคม
แห่งปัญญาและแก้ไขความขัดแย้งในสังคมโดยสันติวิธี ด้วยการเทศนาสั่งสอนผ่านการใช้หลักธรรมมาบูรณาการให้ประชาชน
ได้รับรู้สร้างสังคมแหง่ปัญญาที่ให้ทุกคนในสังคมตระหนักรู้รากเหง้าของความเป็นวัฒนธรรมไทย และ 4) เสนอแนวทางส่งเสรมิ
บทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติในสังคมการเมืองไทยยุคปัจจุบันเป็นไปในรูปแบบที่ต้องการสะท้อนให้
ผู้นำทางการเมืองตระหนักรู้รากเหง้า ภูมิปัญญาดั้งเดิมของสังคมไทย มาปรับใช้ในทางการเมืองเพื่อสร้างความสมดุลในการอยู่
ร่วมกันระหว่าง มนุษย์ ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อม 
 
คำสำคัญ: บทบาทพระสงฆ์, อเนกชนนิกรสโมสรสมมติ, การเมืองไทย 
 
Abstract 

The objective is to study 1) the development of the multipurpose fictional club in Thai society 2 ) 
comparing the roles of monks in Thai politics and society with foreign countries 3 )  the roles of the monks 
with the assumptions of the multi-role club hypothetical in modern Thai political society, and 4) suggesting 
ways to promote the roles of the monks with the concept of the ankachai club. Postulate in modern Thai 
political society. Used the qualitative research methodology. By studying from documents, in order to 
synthesize the conclusions for the assumption of the multitude of clubs. By using data triangulation. 

The result of the research shows that 1) the development of the multipurpose hypothetical club 
in Thai society has a pattern that is determined by the ruling class with high-ranking clergy or monks that 
have a close relationship with the central government. Monks rely on patronage from the state. And monks 
will support the governing of the state through sermons, teachings, instill patriotism, religion, and monarchy. 
2) Comparing the roles of political monks in Thai and foreign societies, it is found that there is no difference 
in the roles of Thai and foreign monks Have to face the crisis of political conflict with people in important 
historical events of the nation Monks rely on four factors from people. People rely on intellectual monks. 



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       146                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

Keeping cultural traditions.3) The role of monks and the multi-personality concept of a fictional club. Found 
that the most important role of monks is The role of reducing divisions, strengthening intellectual societies, 
and resolving conflicts in society By preaching through the use of principles to integrate To give people the 
knowledge to create a intellectual society that everyone in the society is aware of the root of being Thai 
culture 4) Propose guidelines for promoting the role of monks with the concept of an auspicious person, a 
fictional club In today's Thai political society, it is in a form that wants to reflect political leaders' awareness 
of their roots. Traditional knowledge of Thai society Adapted in politics to create a balance between human 
nature and the environment. 
 
Keywords: The Role of the Monk, Anakachonnikorn samosornsommot, Thai Political 
 
        Received: 2019-09-03                  Revised: 2019-12-19                 Accepted: 2020-03-18 
 
บทนำ 
 ศาสนากับการเปลี่ยนแปลงทางการเมือง และสังคมมีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิด การเปลี่ยนแปลงใด ๆ 
ที่เกิดขึ้นในทางการเมืองไทยย่อมจะมีผลกระทบต่อศาสนาและ ในทำนองเดียวกัน การเปลี่ยนแปลงทางศาสนา
ก็มีผลกระทบทางการเมืองเช่นเดียวกัน ถ้าหากพิจารณาผ่านทางโครงสร้าง และหน้าที่อาจจะกล่าวได้ว่า
ศาสนามีหน้าที่ ประการที่หนึ่ง ทำหน้าที่ในการให้คำอธิบายปรากฏการณ์ในสังคมมนุษย์ว่าเราเกิดมาทำไมจึงมี
ทั้งคนรวยและคนจน ทำไมทุกคนจึงมีหน้าที่ที่แตกต่างกัน ศาสนาจะทำหน้าที่ตอบคำถามเหล่านี้ได้ ประการที่
สอง หน้าที่ในการสนับสนุนสถาบันพื้นฐานทางสังคม เช่นสถาบันทางการเมือง สถาบันทางเศรษฐกิจ ทาง
การเมือง ทางวัฒนธรรมหรืออีกนัยยะหนึ่งศาสนาเป็นพื้นฐานทางด้านอุดมการณ์ทางการเมือง ที่อธิบายคุณค่า
ของมนุษย์ ความชอบธรรมของผู้ปกครอง ประการที่สาม หน้าที่ของบุคลธรรมดาศาสนาทำหน้าที่ในการเติม
พลังแก่ปัจเจกชนหรือบุคลธรรมดา ในกรณีเกิดภัยพิบัติที ่เกิดขึ้นกับบุคคลที่เรารัก อาจจะบอกเพียงว่า
เหตุการณ์เหล่านี้คือ อุบัติเหตุอาจจะไม่เพียงพอสำหรับจิตใจมนุษย์บุคคลธรรมดา ศาสนาจะสามารถมาอธิบาย
แทนได้ ประการสุดท้าย หน้าที่ในการทำให้สังคมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันนั้นคือ ทำให้ขนบธรรมเนียมประเพณี 
ระบบความเชื่อต่าง ๆ ที่เป็นระบบความเชื่อย่อยในสังคมให้รวมกันเป็นหนึ่งเดียว (สมบูรณ์ สุขสำราญ, 2527, 
หน้า 3-4) ดังนั้นกระบวนความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับศาสนาเป็นไปในเชิงอุปถัมภ์ นำมาซึ่งความผูกพันที่สำคัญ
อย่างหนึ่งคือ “ความภักดี” ของพระสงฆ์ต่อรัฐซึ่งมีการแสดงออกโดยการให้ความร่วมมือ และสนับสนุนรัฐ
ความรุ่งเรืองของทั้งสองฝ่ายต่างพึ่งพาอาศัยกันและกัน ดังนั้นเมื่อสถาบันพระพุทธศาสนาหย่อนยานไม่ว่าจะ
เป็นด้านวัตรปฏิบัติหรือความคลาดเคลื่อนของหลักคำสอน ฝ่ายรัฐที่นำโดยกษัตริย์ย่อมไม่อาจจะเพิกเฉยได้ แต่
จะรีบขจัดสิ่งที่เห็นว่าหากปล่อยไว้จะเป็นภัยต่อความบริสุทธิ์ ความศรัทธาและความเจริญรุ่งเรืองของฝ่าย
พระพุทธศาสนา จะเห็นได้ว่าภายใต้ความสัมพันธ์ “ต่างตอบแทน” ในระบบความสัมพันธ์ที่เรียกว่ารัฐกับ
ศาสนาในอดีตตำแหน่งหน้าที่ทางสังคมการเมืองของสงฆ์คือ ตำแหน่งของผู้สอนศีลธรรมซึ่งมีบทบาทสนับสนุน
การปกครองโดยธรรม ตามอุดมการณ์แห่งศาสนาสังคมการเมืองของพุทธศาสนานั้นเองไปสู่  “รัฐ” (กษัตริย์)” 
อย่างชัดเจน ด้วยการตีความทางพุทธศาสนาสนับสนุนความเป็นธรรมราชา พุทธราชา ด้วยเหตุแห่งการกล่าว
ในเบื้อต้นความเป็นธรรมราชา พุทธราชาของการปกครองนี้เองคือสิ่งที่บ่งบอกความเป็น “รัฐพุทธศาสนา” 
เป็นรูปแบบการปกครองในอดีตที่สะท้อนออกมาในรูปแบบ แนวคิด“อเนกชนนิกรสโมสรสมมุติ” ที่พระสงฆ์ที่
อยู่ภายใต้โครงสร้างการปกครองแบบที่กำหนดขึ้นโดยอำนาจรัฐ ตาม พระราชบัญญัติสงฆ์ พ.ศ. 2505 ให้
พระสงฆ์มีตำแหน่งปกครองมีสถานะเป็น “เจ้าพนักงานของรัฐ” ตามกฎหมายให้พระสงฆ์มีบทบาทสำคัญใน



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       147                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

ฐานะกลไกสนับสนุนอุดมการณ์ทางการเมืองแบบอนุรักษ์นิยมที่ตกทอดมาสู่ปัจจุบันที่การเมืองสนับสนุน
อุดมการณ์ชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ พระสงฆ์สามารถมีส่วนร่วมทางการเมืองแนวอุดมการณ์อนุรักษ์นิยม                      
ที่บทบาทพระสงฆ์มีบทบาทพิเศษในการ “ผลิตศีลธรรมสนับสนุนอุดมการณ์อนุรักษ์นิยม” ในการสร้างกำหนด
มาตรฐานที่มองผ่านหลักธรรม “การเมืองในแนวพุทธศาสนาสามารถประยุกต์ให้สอดคล้องกับการเมือง
สมัยใหม่ในระบอบการปกครองประชาธิปไตยในประเทศไทย 
 แนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติเสมือนอุดมการณ์แห่งรัฐที่รัฐสร้างขึ้น เพื่อทำให้ประชาชนยอมรับ
อำนาจ ยอมรับปฏิบัติตามกฎหมายตามโครงสร้างทางการปกครองที่รัฐได้วางรูปแบบไว้ และในที่นี้ได้รวมถึง
การถืออุดมการณ์เป็นบรรทัดฐานในการตัดสินความดีความชั่วในสังคม จนนำมาสู่ยุคสมัยสมเด็จพระจอมเกล้า
เจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 4 ทรงปฏิเสธความเชื่อเรื่องกรรมที่ผูกติดกับจักรวาลในไตรภูมิพระร่วง กล่าวคือสภาพชีวิต
ในแต่ละภูมิจะเป็นอย่างไรขึ้นอยู่กับกรรมที่ได้กระทำมาในอดีตชาติ ในภายภาคหน้าชีวิตยังคงเวียนว่ายตายเกิด
ในภูมิต่าง ๆโดยมีกรรมเป็นตัวกำหนด แต่ทรงอธิบายใหม่ว่า สาเหตุของกรรมจะไม่เน้นกรรมที่เกิดจากชาติ
ก่อนแต่จะเน้นสาเหตุแห่งกรรมที่เป็นผลจากการกระทำในกาลก่อน ซึ่ งหมายความว่า มนุษย์สามารถกำหนด
ชะตากรรมของตนเองได้ และเป็นเรื่องที่อยู่ในชาตินี้เอง เป้าหมายของชีวิตคือการมีชีวิตที่ดีในสังคมชาตินี้ และ
มนุษย์สามารถพัฒนาตนเองด้วยความสามารถและความเชื่อมั่นในศักยภาพสติปัญญาของมนุษย์เอง (ศรีสุพร 
ช่วงสกุล, 2537, พฤษภาคม-สิงหาคม, หน้า 58-64) และต่อมาในสมัยพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า
เจ ้าอยู ่ห ัว ร ัชกาลที ่ 5 ต่อเนื ่องถึงพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ ้าอยู ่ห ัว ร ัชกาลที ่ 6  บทบาท
พระพุทธศาสนาถูกตีความให้เหลือเฉพาะคำสอนในทางโลกล้วน ๆ ที่มุ่งสอนให้คนเป็นคนดีและสืบเนื่องถึงให้
เป็นพลเมืองที่ดี มีจิตสำนึกความเป็นไทย ความเป็นพุทธกับความเป็นไทยถูกนำมาเชื่อมโยงกันอย่างแน่นเฟ้น 
หน้าที่ต่อชาติทำให้เป็นคุณธรรม (พิพัฒน์ พสุธารชาติ , 2545, หน้า 254) การนำคำสอนของพระพุทธศาสนา
มาตีความเพื ่อผลประโยชน์แห่งรัฐได้มีมาเรื ่อยจนกระทั่งในปัจจุบันนี้ด้วยความเชื่อดั งกล่าวคำสอนของ
พระพุทธศาสนากลายเป็นอุดมการณ์ของชาติในที่สุด ภายหลังเปลี่ยนแปลงการปกครอง พ.ศ. 2475 ประเทศ
ไทยก้าวเข้าสู ่การปกครองแบบประชาธิปไตย อำนาจในทางการเมืองเปลี ่ยนจากเจ้าไปสู ่ชนกลุ ่มใหม่ 
(ข้าราชการ ทหารและข้าราชการพลเรือน) กลุ่มอำนาจใหม่ทางการเมืองเกิดความขัดแย้งกันนำไปสู่การก่อ
รัฐประหารโดยคณะทหารในปี พ.ศ. 2490 ซึ่งได้ทำลายกลุ่มอำนาจทางการเมืองภาคพลเรือนจนหมดสิ้น และ
ในปี พ.ศ. 2501 จอมพลสฤษดิ์  ธนะรัตน์ ได้ทำการรัฐประหารซึ่งเป็นรัฐประหารที่สำคัญที่สุดครั้งหนึ่งใน
ประวัติศาสตร์การเมืองไทย เพราะในการทำรัฐประหารในครั้งนี้ทำให้ระบบการเมืองการปกครองไทยต้องเข้าสู่
ยุคเผด็จการอำนาจนิยม สู่ยุคการลุกฮือของประชาชนในวันที่ 14 ตุลาคม พ.ศ. 2516 ซึ่งเรียกว่า “วันวิปโยค” 
(พระมหาสมเด็จ มหาสมิทฺธิ (อัตสาร), 2549, เมษายน-มิถุนายน, หน้า 418) และรัฐประหาร 6 ตุลาคม 2519 
เป็นเหตุการณ์ที่รุนแรงทำให้เสียชีวิตและเลือดเนื้อจำนวนมากและหลังจากนั้นประเทศไทยเข้าสู่ยุคการปฏิรูป
การเมืองในปี พ.ศ. 2540 ภายหลังเหตุการณ์รัฐประหาร 17 พฤษภาคม 2535 ซึ่งเรียกว่า “พฤษภาทมิฬ” 
ผู้วิจัยได้พยายามลำดับเหตุการณ์เพ่ือเป็นการอธิบายท่าทีของรัฐที่มีต่อพระพุทธศาสนาในยุคนั้น ๆ กล่าวคือใน
การเปลี่ยนแปลงบ้านเมืองในแต่ละครั้งส่งผลกระทบต่อพระพุทธศาสนาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ โดยเฉพาะในการ
ตีความคำสอนของพระพุทธศาสนาเพื่อสร้างความชอบธรรมให้ผู้ปกครองของรัฐในช่วงแห่งเปลี่ยนแปลงการ
ปกครองของคณะราษฎร์ที ่ได้พยายามปลูกฝังแนวความคิดประชาธิปไตยแก่ประชาชน ความเชื ่อของ
พระพุทธศาสนาที่สนับสนุนบารมีของพระมหากษัตริย์ไม่เป็นที่นิยมของรัฐ เนื่องด้วยคณะราษฎร์ต้องการลด
บทบาทพระมหากษัตริย์ลง และภายหลังทำการรัฐประหารในปี พ.ศ. 2501 มีการนำประเทศไทยสู ่การ
ปกครองแบบเผด็จการอำนาจนิยม มีอุดมการณ์ทางการเมืองแบบ “พ่อขุนอุปถัมภ์” เป็นอุดมการณ์
ประชาธิปไตยแบบไทย ๆ ที่สะท้อนไปที่ระบบการปกครองเป็นเรื่องของ พระมหากษัตริย์ของเจ้านาย เจ้านาย



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       148                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

ผู้มีบุญวาสนาขอเพียงผู้นำนั ้นมีความเที่ยงธรรมและสุจริตใจตั้งอยู่ในศีลธรรมในทางปฏิบัติแล้วผู้นำคือ
นายกรัฐมนตรี ต้องมีอำนาจเด็ดขาด โดยอำนาจต้องตั้งอยู่บนหลักการแห่งความเป็นธรรม กระบวนการตีความ
หลักการดังที่กล่าวมาเสมือนเป็นการสร้างความชอบธรรมทางการเมืองที่มีพื้นฐานอยู่บนประวัติศาสตร์และ
จารีตประเพณีดั้งเดิมของสังคมไทยเป็นการประยุกต์ใช้แนวความคิดประชาธิปไตยเข้ากับจารีตและวัฒนธรรม
ไทยและเป็นพ่อทุกคนในสังคมไทย ดังนั้นบทบาทพระสงฆ์ในทางการเมืองในขณะนั้นถูกนำมาใช้เป็นเครื่องมือ
ทางการเมืองโดยราชการใช้เป็นเครื่องมือที่สำคัญในฐานะที่เป็นยุทธศาสตร์หนึ่งในการต่อสู้ภัยจากคอมมิวนิสต์ 
ภายหลังรัฐบาลเผด็จการภายถูกโค่นอำนาจจากประชาชนและนักศึกษา สถาบันและกระบวนการทางการเมือง
ในระบอบประชาธิปไตยได้รับการเชิดชู สิทธิเสรีภาพทางการเมือง ซึ่งถูกลิดรอนมานับสิบปี ประชาชนให้การ
ยอมรับอุดมการณ์ทางการเมืองแบบประชาธิปไตยและอุดมการณ์ทางพระพุทธศาสนาในยุคสมัยใหม่จึงได้รับ
การปฏิรูปให้สอดคล้องกับความเชื่อในสังคมยุคนี้ 
 อย่างไรก็ตามในการศึกษาบทบาทพระสงฆ์ไทยในทางการเมืองผ่านแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมตุิ 
ที่กล่าวถึงความสัมพันธ์แห่งการสนับสนุน ส่งเสริมซึ่งกันและกันระหว่างรัฐกับพระพุทธศาสนาจนนำมาสู่ความ
ภักดีที่มีอุดมคติฐานคิดแห่งการปกครองที่นำ หลักคำสอนของพระพุทธศาสนาหรือพุทธธรรมไว้ว่า หลักการ
หรือคำสอนใดก็ตามที่เป็นเพียงการคิดค้นหาเหตุผลในเรื่องความจริงเพื่อสนองความต้องการทางปัญญา โดย
มิได้มุ่งหมายและมิได้แสดงแนวทางสำหรับประพฤติปฏิบัติในชีวิตจริง อันนั้น ให้ถือว่าไม่ใช่พระพุทธศาสนา 
(พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2528, หน้า 20-27) ซึ่งเป็นการแสดงถึงแนวคิดโดยรวมของท่านที่มองว่า 
พระพุทธศาสนาจะเป็นศาสนาของพระพุทธเจ้าอย่างแท้จริง ก็ต่อเมื่อก่อให้เกิดประโยชน์ในทางดีงามแก่มนุษย์
และสังคมมนุษย์ ดังนั้น เมื่อมีปัญหาเกิดข้ึนในสังคมไทยซึ่งเป็นสังคมชาวพุทธไม่ว่าปัญหานั้นๆ จะเป็นเรื่องใดก็
ตาม ซึ่งในงานวิจัยนี้ผู้วิจัยได้กำหนดเป้าหมายไปที่ปัญหาการเมืองไทยซึ่งเป็นสิ่งที่ใกล้ตัวที่เราควรจะมอง และ
นำมาเป็นเครื่องมือในการแก้ไขปัญหาเป็นสิ่งแรกก็น่าจะเป็นหลักคำสอนอันมีคุณค่าของพระพุทธศาสนา ซึ่ง
ตลอดระยะเวลาที่ผ่านมาในเพศบรรพชิตของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ท่านได้เพียรพยายามที่
จะนำหลักคำสอนเหล่านั้นมาแสดงให้เราได้เห็นและเป็นแนวทางในการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นที่ฐานคิดเชิงอุดม
คติทางการเมืองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้รับอิทธิพลโดยตรงจากพระพุทธศาสนาซึ่ง
โดยภาพรวมจะพบว่า ความคิดของท่านไม่ได้เป็นอุดมการณ์อันเลิศลอยแต่เป็นการมองสังคมรอบด้านที่
สะท้อนสู่สังคมวัฒนธรรมไทยที่มีพื้นฐานทางสังคมแนวพุทธที่ต้องการใช้รูปแบบการปกครองที่ไม่ว่าจะเป็น
รูปแบบใดแต่จะต้องมีหลักธรรมในการปกครองที่มุ ่งหวังพัฒนาเพื่อประโยชน์สุขของมหาชนส่วนรวม ซึ่ง
รูปแบบดังกล่าวสะท้อนแนวความคิดที่ผู้นำหรือนักการเมืองที่มาเป็นผู้ปกครองจะต้องนำหลักธรรมมาใช้ในการ
ปกครองผู้ใต้ปกครองให้ได้รับความสุขมากที่สุด ดังนั้นแนวคิดทางการเมืองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต) จึงเป็นแนวคิดที่ผู้วิจัยมองผ่านความสัมพันธ์รัฐกับศาสนาในเชิงอุดมการณ์ที่ใช้แนวคิดอเนกชน
นิกรสโมสรสมมุติที่ผู้วิจัยใช้กำหนดเป็นกรอบในการวิเคราะห์บทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองไทยในปัจจุบัน ที่ใน
การปกครองตามแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติรัฐเองจะต้องได้รับการยอมรับจากมหาชนในเรื่องเป็น
ผู้ปกครองที่ดี มีทศพิศราชธรรมที่ใช้ในการบริหารจัดการบ้านเมือง ดังนั้นการได้ศึกษาแนวความคิดทางการ
เมืองและแนวทางในการแก้ไขปัญหาทางการเมืองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) จึงเป็น
การศึกษาบทบาทพระสงฆ์เพื่อใช้ต้นแบบแนวความคิดทางการเมืองในการแสดงบทบาทพระสงฆ์ในทางการ
เมืองไทยและจะทำให้มองเห็นถึงความเป็นไปได้ในการแก้ปัญหาการเมืองไทยได้ดียิ่งขึ้น เพื่อเป็นประโยชน์ใน
การศึกษาหาแนวทางแก้ไขและพัฒนาการเมืองในรูปแบบที่เหมาะสมและยั่งยืนต่อไป 
 
 



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       149                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
  1. เพ่ือศึกษาพัฒนาการอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในสังคมไทย 
  2. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบบทบาทพระสงฆ์ในการทางการเมืองระหว่างสังคมไทยกับต่างประเทศ 
  3. เพ่ือศึกษาบทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติในสังคมการเมืองไทยยุคปัจจุบัน 
  4. เพื่อเสนอแนวทางส่งเสริมบทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมุติในสังคมการ
เมืองไทยยุคปัจจุบัน  
 
การทบทวนวรรณกรรม 
  งานวิจัยดังกล่าวข้างต้น มีการกำหนดแนวคิดและผลงานวิจัยที่เก่ียวข้องมีดังนี้ 
 1. แนวคิดความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับการเมือง 
     แนวคิดความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับการเมือง เป็นการอธิบายความสัมพันธ์เชิงกลไกแห่งอำนาจใน
การปกครองที่รัฐทำหน้าที่อุปถัมภ์พระพุทธศาสนาที่เป็นองค์กรหนึ่งในสังคม และสถาบันพระพุทธศาสนาทำ
หน้าที่ตอบแทนรัฐด้วยการเป็นสื่อกลางเพื่อลดความขัดแย้งระหว่างรัฐกับประชาชน มีนั กวิชาการสำคัญ 
ประกอบด้วย   Leo Strasuss (1989)  ชัยวัฒน์ สถาอนันท์ (2549) สมบูรณ์  สุขสำราญ (2523)  
  2) แนวคิดบทบาททางการเมืองของสถาบันพระสงฆ์ 
  เป็นการศึกษาการแสดงบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองทั้งจากงานวิจัยที่เกี ่ยวข้อง และการศึกษา
บทบาททางการเมืองแนวคิดทางการเมืองของพระสงฆ์ท่ีได้รับการยอมรับว่ามีบทบาทในการแสดงความคิดเห็น
ทางการเมือง เพื่อหาข้อสรุปในการศึกษาวิจัยบทบาทพระสงฆ์ในทางการเมืองกับแนวคิดอเนกชนนิกนสโมสร
สมมต ิ
  3) แนวคิดพระสงฆ์ไทยกับบทบาททางการเมืองจากอดีตถึงปัจจุบัน 
  เป็นการศึกษาบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองที่ผ่านเหตุการณ์ทางการเมืองจนนำมาสู่การเปลี่ยนแปลง
ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน เช่น พระอาจารย์ธรรมโชติ (บ้านบางระจัน) พระเทพกิตติปัญญาคุณ (กิติศักดิ์ กิตฺติวุ
ฑฺโฒ) “ฆ่าคอมมิวนิสต์ได้บุญมาก กว่าบาป” พระธรรมวิสุทธิมงคล (พระมหาบัว ญาณสัมปันโน) หลวงตามหา
บัว (ทองช่วยชาติ) พระสุวิทย์ ธีรธมฺโม หรือท่ีรู้จักในนามว่า หลวงปู่พุทธะอิสระ เป้นต้น 
  4) แนวคิดพัฒนาการทางการเมือง และแนวคิดการมีส่วนร่วมทางการเมือง 
  เพื่อเป็นแนวคิดในการกำหนดกรอบในบทบาทพระสงฆ์ในการพัฒนาทางการเมืองและส่งเสริมการมี
ส่วนร่วมทางการเมือง ที่หมายถึงการพัฒนาทางการเมืองที่ต้องการให้ประชาชนที่อยู่ร่วมกันในสังคมที่มี
ความเห็นต่างบนวิถีประชาธิปไตยสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติวิธี 
  5) งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 
  พลศักดิ์ จิรไกรศิริ (2527, หน้า 226-227) ได้ศึกษาแนวความคิดทางการเมืองของพระสงฆ์ไทย 
ผลการวิจัยพบว่า (1) ความคิดทางการเมืองของพระสงฆ์ส่วนใหญ่ สะท้อนออกมาทางวิถีชีวิต พฤติกรรมและ
ความเชื่อทางการเมือง มีแนวโน้มเอียงไปทางประชาธิปไตยมากกว่าอำนาจนิยม (2) ความเชื่อในหลักการ
ปกครองโดยธรรม วิธีการปกครองโดยธรรมและวิถีชีวิตที่มีธรรม มีอิทธิพลต่อความคิดของพระสงฆ์  ซึ่งอาจ
กล่าวได้ว่า พระสงฆ์ที่มีความเชื่อพุทธธรรมสูง จะมีความเป็นประชาธิปไตยมากขึ้นและอำนาจนิยมจะน้อยลง 
(3) ปริยัติธรรมและพรรษาสูง มีอิทธิพลต่อแนวความคิดของพระสงฆ์  ในส่วนนิกาย พระสังฆาธิการ พระสัมณ
ศักดิ์ มีอิทธิพลเล็กน้อย 
  ชาตรี อุตสาหรัมย์ (2560, หน้า 236-238) ได้ศึกษาพัฒนาการความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างรัฐกับ
คณะสงฆ์ไทย ผลการวิจัยมีดังนี้  (1) แนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับความสัมพันธ์เชิงอำนาจพบว่า รัฐใช้อำนาจปกครอง



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       150                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

บ้านเมืองผ่านทางกฎหมาย และพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อรัฐทั้งในระดับสถานบันและบุคคลหลักธรรมที่รัฐควร
นำมาปฏิบัติ คือ หลักธรรมาธิปไตยซึ่งเป็นหลักการสำคัญแนวพุทธซึ่งเป็นหลักธรรมของผู้ปกครองที ่ดีมี
สัมมาทิฐิคือ ผู้ที่มีศีลเป็นข้อประพฤติพ้ืนฐานนั่นเอง (2) พัฒนาการความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างรัฐกับคณะ
สงฆ์ไทยพบว่า ในสมัยรัตนโกสินทร์ สมัยรัตนโกสินทร์ปรากฏให้เห็น 3 ด้านคือ ในด้านกฎหมาย ด้านการเมือง
การปกครอง และด้านเผยแผ่พระพุทธศาสนา (3) ความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างรัฐกับคณะสงฆ์ไทย สมัย
รัตนโกสินทร์ พบว่า รัชกาลที่ 1 ตรากฎหมายพระสงฆ์ พ.ศ.2325-2345 เป็นลายลักษณ์อักษรครั้งแรกในสมัย
รัชกาลที่ 4 มีการตรากฎหมายเรียกว่า ประชุมประกาศ รัชกาลที่ 5 มีการตรากฎหมายลักษณะ การปกครอง
สงฆ์ ร.ศ.121 ปรับโครงสร้างคณะสงฆ์เป็น 2 นิกายคือ ธรรมยุตินิกายและมหานิกาย กำหนดให้มหาเถรสมาคม
เป็นที่ปรึกษา ในรัชกาลที่ 8 มีการตราพระราชบัญญัติสงฆ์ พ.ศ.2484 เปลี่ยนการปกครองแบบสมบูรณาสิทธิ
ราชย์ มาเป็นระบบประชาธิปไตย มีพระมหากษัตริย์ใช้อำนาจผ่านอำนาจนิติบัญญัติ อำนาจบริหารและอำนาจ
ตุลาการ รัชกาลที่ 9 ตราพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ.2505 ปี พ.ศ.2535 แก้ไขพระราชบัญญัติสงฆ์ ครั้งที่ 1 
และในรัชกาลที่ 10 แก้ไขพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ครั้งที่ 2 พ.ศ.2560 ได้กำหนดบทบัญญัติพระมหากษัตริย์
ทรงแต่งตั้งสมเด็จพระสังฆราช ตามโบราณราชประเพณี 
  พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธิบุณยากร) (2557 , หน้า 227) ได้ศึกษาแนวโน้มบทบาทพระสงฆ์กับ
การเมืองไทยในสองทศวรรษหน้า. โดยการศึกษา เอกสารงานวิจัย การสัมภาษณ์ การประชุมกลุ่มย่อย และ
การสัมมนาในเวทีต่างๆ พบว่า  บทบาทท่ีพึงประสงค์ใน 6 ประเด็นหลักคือ (1) บทบาทในฐานะ วิศวกรจัดการ
ความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี (2) บทบาทพระสงฆ์กับการชี้แนะและชี้นำทางการเมือง (3) บทบาทในการ
พัฒนาพลเมืองของรัฐตามระบอบประชาธิปไตย (4) บทบาทในการใช้สิทธิวิพากษ์วิจารณ์นักการเมืองและ
นโยบายแห่งรัฐ (5) บทบาทในการชุมนุมเพื่อเรียกร้องความต้องการ ทางการเมือง (6) บทบาทในการใช้สิทธิ
เลือกตั้งนักการเมือง อนึ่งสำหรับชุมชน และสังคมกำลังเผชิญหน้ากับความแตกแยกและแบ่งฝ่ายอย่างร้าวลึก
ในช่วง 10 กว่าปี บทบาทท่ีถือได้ว่าเป็นภารกิจเร่งด่วนของของพระสงฆ์คือการเข้าไปหน้าที่ “วิศวกรสันติภาพ” 
เพ่ือเสริมสร้างความปรองดองให้เกิดขึ้นแก่สังคมไทยตามนโยบายของรัฐบาล และข้อเสนอแนะ คณะกรรมการ
อิสระตรวจสอบและค้นหาความจริงเพื่อการปรองดองแห่งชาติที่ว่า “บุคลากรทางศาสนาควรเพิ่มบทบาทใน
การลดความแตกแยก ส่งเสริมสันติภาพ และแก้ไขความขัดแย้งในสังคมโดยสันติวิธี” ฉะนั้น “ทุกฝ่ายควรให้
ความสำคัญกับการฟ้ืนฟูหลักศีลธรรมและ จริยธรรม และสนับสนุนให้สถาบันศาสนาเข้ามามีบทบาทในการลด
ความขัดแย้ง และยุติการใช้ความ รุนแรง” โดยการเปิดพื้นที่ให้พระสงฆ์เข้าไปเป็นผู้นำกระบวนการกลุ่มเปิด
เวทีพูดคุยเพราะ คุณสมบัติเด่นของพระสงฆ์คือ “การเป็นนักฟังที่ดี” เพราะดำรงความเป็นกลาง ระหว่างผู้ที่ไม่
มีส่วนได้ส่วนเสียในกลุ่มต่าง ๆ  ซึ่งการปกครองในระบอบประชาธิปไตยมีความเชื่อว่า “การปกครองระบอบ 
ประชาธิปไตยที่ดีมีจุดเริ่มต้นมาจากพลเมืองที่ดี”  พระสงฆ์ถือว่าเป็นพลเมืองของประเทศชาติที่ควร เข้าไปทำ
หน้าที่ในการช่วยรัฐพัฒนา “คนดี” ให้กลายเป็น “พลเมืองที่ดี” ของประเทศชาติ และของ โลก ซึ่งหลักการใน
พระพุทธศาสนาเอื้อต่อแนวทางในการพัฒนาดังกล่าว สำหรับแนวโน้มบทบาทพระสงฆ์กับสิทธิการเลือกตั้งใน
อนาคตขึ้นอยู่ตัวแปร 3 ประการคือ (1) การดำเนินนโยบายของรัฐต่อพระพุทธศาสนาที่ขาดความเข้าใจ และ
ไม่สนับสนุน พระพุทธศาสนาอย่างจริงจัง แม้ว่าประชาชนส่วนใหญ่ของสังคมไทยจะนับถือพระพุทธศาสนาก็
ตาม (2) การขาดการตระหนักรู้ของนักการเมืองต่อชาตากรรมของพระพุทธศาสนา ทั้ง ในเชิงพฤตินัย และนิติ
นัย (3) การดำเนินนโยบายของศาสนิกและศาสนาอื่น ๆ ที่กระทบต่อความรู้สึกของ พุทธศาสนิกชน หรือการ
ไม่สามารถที ่ป ้องกันมิให้ศาสนาหรือศาสนิกของศาสนาอื ่น ๆ ทำร้ายหรือกระทำการณ์ที ่บ ั ่นทอน
พระพุทธศาสนาในลักษณะต่างๆ  



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       151                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

  จํานงค์ ทองประเสริฐ (2554, หน้า 298-300) ศึกษาพระพุทธศาสนากับสังคมและการเมือง กล่าวว่า 
“ในสมัยพุทธกาล พระพุทธศาสนาไม่ได้ยุ่งเกี่ยวกับการเมืองเลย พระพุทธเจ้าได้ทรงดำเนินการพระศาสนา
อย่างอิสระ ไม่ขึ้นต่อพรรคการเมืองใด หรือต่อระบอบการปกครองใด ๆ ทั้งสิ้น เพราะฉะนั้น พระองค์ทรง
สามารถประกาศพระศาสนาไป ได้ในทุกประเทศแว่นแคว้น ไม่เลือกว่าแว่นแคว้นนั้น ๆ จะมีการปกครองใน
ระบบใด การเผยแผ่พระศาสนาจึงดำเนินไปด้วยดี และบริสุทธิ์ผุดผ่องยิ่ง ในสมัยนั้น ไม่มีนักการเมืองใด ที่จะ
ใช้พระ ศาสนาเป็นเครื่องมือในการรักษาอำนาจ หรือในการหาเสียงเลย พระศาสนาจึงสามารถทรงตัว อยู่ได้
ด้วยดี และอย่างบริสุทธิผุดผ่องตลอดมา 
  พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2558). ได้ศึกษาบทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาพลเมืองของรัฐตาม
ระบอบประชาธิปไตย กล่าวว่า ตลอดระยะเวลา 2,600 กว่าปีที่พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาได้เข้าไปสัมพันธ์กับ
การเมืองการปกครองตามระบอบสมบูรณาญาสิทธิราช หรือระบอบราชาธิปไตย                     จึงเป็นที่มา
ของการออกแบบหลักธรรม การวางท่าที และพิธีกรรมที่สอดรับกับบริบทของการปกครองในระบอบราชาธิป
ไตย ดังจะเห็นได้จากการจัดวางธรรมะเพื่อเป็นหลักปฏิบัติสำหรับพระราชา ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับ
กษัตริย์ตามระบอบราชาธิปไตยนั้นมีความผสมกลมกลืนทั้งในหลักการดำเนินชีวิต การจัดวางสถานะ และการ
จัดวางพิธีกรรม แนวทางในลักษณะนี้ถือว่าเป็นการเข้าไปช่วยส่งเสริมบทบาทระหว่างกันและกันมากยิ่งขึ้น ซึ่ง
สังคมไทยนั้น ระบอบราชาธิปไตยนั้นเป็นตัวแปรสำคัญต่อความเจริญรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนา พระสงฆ์กับ
พระมหากษัตริย์ไทยมีความสัมพันธ์กันมากยิ่งขึ ้น เมื่อรัชกาลที่ 5 พยายามที่จะขับเคลื่อนแนวคิดเรื ่อง 
“ชาตินิยม” เพื่อต่อสู่กับลัทธิคอมมิวนิสต์ และการล่าอาณานิคมจากประเทศมหาอำนาจพระองค์โปรดให้
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส และกรมพระยาดำรงราชานุภาพรวมศูนย์การบริหาร
คณะสงฆ์โดยออกพระราชบัญญัติการปกครองคณะสงฆ์ ร.ศ. 121 ขึ้นมา เพื่อให้การจัดการศึกษา การบริหาร 
การปกครอง ในหัวเมืองเป็นไปอย่างมีเอกภาพมากยิ่งขึ้น  หลักการดังกล่าวได้รับการพัฒนาต่อเนื่องมาจนถึง
สมัยรัชกาลที่ 7 จุดเปลี่ยนที่สำคัญของโฉมหน้าทางประวัติศาสตร์ขององค์กรสงฆ์ คือ การเผชิญหน้ากับ
การเมืองการปกครองในระบอบประชาธิปไตย ในอีกมุมหนึ่ง พระสงฆ์ยังต้องรักษาความสัมพันธ์กับระบอบ
ราชาธิปไตยท้ังในแง่ของการนำเสนอหลักการปฏิบัติ พิธีกรรม และความสัมพันธ์ในมิติต่างๆ  ในขณะที่อีกด้าน
หนึ่งพระสงฆ์มีความจำเป็นที่จะต้องจัดวางสถานะขององค์กร และเชิงปัจเจกต่อระบอบการปกครองแบบ
ประชาธิปไตย  จะเห็นว่า ไม่จำเพาะองค์กรสงฆ์ หรือตัวพระสงฆ์เองที่พยายามตั้งหลักว่าจะวางสถานะต่อ
ระบอบใหม่ และผู้ปกครองในระบอบใหม่อย่างไร แต่ผู้ปกครองในระบอบใหม่คือ คณะราษฎร์ก็สับสนเช่นกัน
ว่า จะจัดวางพระสงฆ์ และองค์กรสงฆ์อย่างไร ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดเจนคือ “พระสงฆ์กับสิทธิในการเลือกตั้ง” 
พระสงฆ์กลุ่มหนึ่งเมื่อเริ่มปรับตัวได้ จึงพากันตั้งข้อสังเกตต่อพระราชบัญญัติคณะสงฆ์ รศ.121 ว่า “ไม่เป็น
ประชาธิปไตย” เพราะมีลักษณะรวมศูนย์ และไม่เน้นการกระจายอำนาจจึงรวมตัวกันไปปรึกษาหารือกับ
ผู้บริหารบ้านเมือง เพ่ือให้มีการออกพระราชบัญญัติฉบับใหม่ให้เป็นประชาธิปไตยมากยิ่งขึ้น 
  6) วิธีการศึกษาหรือการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (qualitative research) ที่ทำการศึกษาหลักจากเอกสาร 
(document research) เพ่ือมุ่งหาคำตอบบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองผ่านแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติ 
ที่พระสงฆ์มีบทบาทในทางการเมืองในสังคมไทยในปัจจุบัน เป็นการตอบวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยกำหนดขอบเขต 
1) ศึกษาพัฒนาการเชิงอำนาจระหว่างของแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติที่หมายถึง “สัญญาประชาคม” 
“กับการมอบอำนาจจากประชาชน” ผ่านบทบาทที่สมมุมติที่ไม่มีการพิสูจน์ตามนักปรัชญาการเมือง “ดังนั้น
การทำตามสัญญา” คือการทำหน้าที่ประมุขทางการเมือง ที่มีการพัฒนาการแต่ละยุคที่ผู้วิจัยกำหนดกรอบ  (1) 
ยุคก่อนกรุงรัตนโกสินทร์ (2) ยุคกรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น (รัชกาลที่ 1-4) (3) ยุคกรุงรัตนโกสินทร์ตอนกลาง 



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       152                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

(รัชกาลที่ 5-7) และสุดท้าย (4) ยุคกรุงรัตนโกสินทร์หลังเปลี ่ยนแปลงการปกครอง (รัชกาลที่ 8 -9) 2) 
เปรียบเทียบบทบาททางการเมืองของพระสงฆ์สังคมไทยกับ สังคมต่างประเทศ (ในภูมิภาคเอเชียอาคเนย์) ที่มี
การถือกำเนิดพระพุทธศาสนาที่เหมือนกันและนำมาสู่เป็นศาสนาประจำชาติ ประกอบด้วย  (1) สังคมประเทศ
ไทย (2) สังคมประเทศเมียนมาร์ (3) สังคมประเทศกัมพูชา (4) สังคมประเทศลาว (5) สังคมประเทศเวียดนาม 
และ  3) บทบาททางการเมืองของพระสงฆ์ไทยกับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติที่ผู้วิจัยขออธิบายกรอบ
แนวคิด “อเนกชนนิกรสโมสรสมมติ” (1) ด้านสร้างความเป็นชาตินิยม (2) ด้านการสร้างความชอบธรรมทาง
การเมือง (3) ด้านสร้างการมีส่วนร่วมทางการเมือง (4) ด้านสร้างศีลธรรมและจริยธรรมในวิถีประชาธิปไตย (5) 
ด้านการสร้างสันติวิธีแห่งวิถีอารยะ นำประเด็นที่กำหนดในวัตถุประสงค์มาสังเคราะห์จากเอกสารแล้วนำมาจัด
หมวดหมู่เพ่ือตอบวัตถุประสงค์การวิจัยให้สมบูรณ์ที่สุด 
  7) เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 

1.  เอกสารชั้นต้น (primary sources)  เป็นการศึกษาจากหนังสือที่เกี่ยวข้องกับ ผู้วิจัยแบ่ง 2 ส่วน 
                 1) หนังสือที่เกี่ยวข้องกับบทบาททางการเมืองของพระสงฆ์  
                 2) ผลงานทางวิชาการของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
  (1) หนังสือ ที่ประกอบด้วย พุทธธรรม พจนานุกรมฉบับประมวลศัพท์ พจนานุกรมฉบับประมวลธรรม
,สถาบันสงฆ์กับสังคมไทยในปัจจุบัน พจนานุกรม พุทธศาสตร์ จารึกอโศก ธรรมนูญชีวิต มองอเมริกาแก้ปัญหาไทย
พระพุทธศาสนากับสังคมไทย  
  (2) ผลงานวิจัย/บทความ ที่มีการศึกษาเกี่ยวข้องกับสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) แนว
ทางการสื่อสารเพ่ือสันติภาพของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) สังฆโสภณของราชอาณาจักรไทย เป็นต้น และ   
  (3) สื่อสารออนไลน์ผ่านกระดาน กระดานเผยแพร่ผลงาน สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (ป.อ. 
ปยุตฺโต). https://www.facebook.com/ หนังสืออิเล็กทรอนิกส์ พระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) 
2. เอกสารชั้นรอง (secondary sources) เป็น ข้อมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส์ เอกสาร หนังสือ งานวิจัย สิ่งตีพิมพ์ที่เกี่ยวข้อง
กับบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองไทยกับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติ 

8) การตรวจสอบข้อมูลการวิจัย  
  ใช้วิธีตรวจสอบแบบสามเส้า เพื่อสร้างความน่าเชื่อถือในการวิจัย โดยวิธีการแบบสามเส้าสะท้อนให้
เห็นว่าข้อมูลและผลการวิเคราะห์จากข้อมูลที่เก็บรวบรวมที่เก็บรวบรวมไว้มีความน่าเชื่อถือ ถูกต้อง ตรงกับ
ความจริง โดยการตรวจสอบความถูกต้อง เปรียบเทียบจากแหล่งข้อมูลหลายๆ แหล่ง ทำให้ผู้วิจัยมั่นใจว่า
ข้อมูลมีความน่าเชื่อสูง โดยมีวิธีการดังนี้ (ขจรศักดิ์  บัวระพันธ์,2554)  
  (1) การตรวจสอบข้อมูลสามเส้าด้านข้อมูล เป็นการตรวจสอบข้อมูลที่ได้มาจากหลากหลายแหล่ง ว่า
เหมือนกันหรือไม่ ถ้าพบว่าได้ข้อมูลมาเหมือนกันแสดงว่าข้อมูลที่ผู้วิจัยได้มามีความถูกต้อง 
  (2) การตรวจสอบข้อมูลสามเส้าด้านวิธีรวบรวมข้อมูล เป็นการใช้วิธีเก็บรวบรวมข้อมูลต่างกันเพ่ือเก็บ
รวบรวมข้อมูลเรื่องเดียวกัน เช่นการสัมภาษณ์ หรือข้อมูลจากเอกสาร จากนั้ นนำข้อมูลที่เก็บมาวิเคราะห์มี
ข้อสรุปแนวเดียวกันหรือไม่ 

9) การวิเคราะห์ข้อมูล  
  สำหรับกระบวนการในการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสังเคราะห์เอกสาร และจากการสัมภาษณ์
เจาะลึก (in-depth interview) นั้นสะท้อนแนวคิดทางการเมืองของ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
ผู้วิจัยได้นำข้อมูลที่ได้จากเอกสารมาเปรียบเทียบกับการสัมภาษณ์เจาะลึก มาใช้ในกระบวนการวิเคราะห์และ
ประมวลผลข้อมูล โดยดำเนินการร่วมกับวิเคราะห์จำแนกประเภทและเชิงการตีความโดยผู้วิจัยสรุปวิเคราะห์  
 



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       153                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

ผลการวิจัย 
  บทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกนิกรสโมสรสมมติในสังคมการเมืองไทยยุคปัจจุบัน ประเด็น  
  (1) ด้านสร้างความเป็นชาตินิยม พระสงฆ์ทำหน้าที่ในการกล่อมเกลาประชาชนในสังคมผ่านการ
เทศนาสั่งสอนที่มุ่งสอนหลักธรรมมาบูรณาการวิถีปฏิบัติทางโลก ให้สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข 
  (2) ด้านการสร้างความชอบธรรมทางการเมือง พระสงฆ์จะทำหนาที่ตอบแทนรัฐที่รัฐเข้ามาอุปถัมภ์
พระพุทธศาสนา ทั ้งในด้านความเป็นอยู ่ และการบูรณาการวัด ดังนั ้นตามวิถีธรรมเนียมเชิ งอุปถัมภ์ใน
สังคมไทยพระสงฆ์จะทำหน้าที่ตอบแทนรัฐผ่านการให้การสร้างปัญญาประชาชนในสังคมเพื่อต้องการสื่อสาร
กลางระหว่างรัฐและประชาชนในรูปแบบการปกครอง 
  (3) ด้านสร้างการมีส่วนร่วมทางการเมือง พระสงฆ์ทำหน้าที่เข้าไปมีส่วนร่วมในการลดความขัดแย้ง
ระหว่างที่รัฐเผชิญหน้ากับภาคประชาชน ในทางการเมืองพระสงฆ์จะเข้าไปมีส่วนร่วมในการทำหน้าที่คนกลาง
ในการไกล่เกลี่ยลดความขัดแย้งด้วยการใช้หลักธรรมทางการบริหาร 
  (4) ด้านสร้างศีลธรรมและจริยธรรมในวิถีประชาธิปไตย พระสงฆ์จะทำหน้าที ่สื ่อสารบรรยาย
หลักธรรมผ่านสื่อออนไลน์ หรือหนังสือที่ต้องการให้ทั้งรัฐ และประชาชน น้อมนำหลักธรรมมาปฏิบัติในการ
ดำเนินหน้าที่ของตนเอง ในส่วนของรัฐให้ปกครองโดยธรรม ในส่วนของประชาชนให้ใช้ปัญญาในการวิเคราะห์
หาเหตุและผล แยกแยะสิ่งใดควรหรือไม่ควร และสามารถตัดสินใจที่จะอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข 
  (5) ด้านการสร้างสันติวิธีแห่งวิถีอารยะ บทบาทพระสงฆ์ทำหน้าที่เสนอทางออกในยามที่ประเทศเกิด
ความขัดแย้งทางความคิดในวิถีประชาธิปไตย โดยการนำเสนอแนวคิดที่นำหลักธรรมมาใช้ในการปฏิบัติทั้งจาก
ฝ่ายรัฐ (ผู้ปกครอง) และประชาชน (ผู้ถูกปกครอง)         
 
อภิปรายผล 
  พัฒนาการอเนกชนนิกรสโมสรสมมติ สามารถอภิปรายผลได้ว่า รูปแบบความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์
กับรัฐเป็นรูปแบบที่ถูกกำหนดโดยชนชั้นปกครองร่วมกับพระสงฆ์ระดับสูงหรือพระสงฆ์ที่มีความสัมพันธ์ใกล้ชิด
กับศูนย์กลางอำนาจรัฐนั้นคือความสัมพันธ์ที่พระสงฆ์ต้องพึ่งพาการอุปถัมภ์จากรั ฐและพระสงฆ์จะทำหน้าที่
สนับสนุนการปกครองของรัฐผ่านการเทศนาสั่งสอนปลูกฝังความรักชาติ ศาสนา และพระมหากษัตริย์ ทั้งนี้
อาจจะเป็นเพราะว่าความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับสถาบันสงฆ์เป็นความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่ผ่านกลไกการใช้
อำนาจในที่นี้หมายถึงความสัมพันธ์ในทางกฎหมายที่ใช้อำนาจทางการปกครอง  รวมทั้งความสัมพันธ์ที่มีต่อ
บุคคลในเชิงจารีตประเพณีที ่เคยมีมา ความสัมพันธ์ลักษณะดังกล่าวนั ้นหมายถึง ความสัมพันธ์ในด้าน
ปฏิบัติการและการบริหารราชการในทุกระดับตั้งแต่ระดับบุคคล ระดับกลุ่มคน และระดับสังคม เมื่อรัฐใช้
อำนาจในการปกครองบ้านเมืองผ่านทางกฎหมาย ในขณะเดียวกันพระพุทธศาสนามีอิทธิพลต่อรัฐทั้งในระดับ
สถาบันและบุคคล ดังนั้นหลักธรรมที่รัฐควรนำมาปฏิบัติ คือ หลักธรรมาธิปไตยซึ่งเป็นหลักการสำคัญแนวพุทธ 
ที่ไม่ใช่รูปแบบการปกครองแต่เป็นหลักการที่เคารพยึดถือหลักธรรมเป็นใหญ่ โดยหลักธรรมสำคัญได้แก่
หลักธรรมราชาซึ่งเป็นหลักธรรมของผู้ปกครองที่ดีมีสัมมาทิฐิ คือผู้ที่มีศีลเป็นข้อประพฤติพ้ืนฐานนั่นเอง 
  เปรียบเทียบบทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองในสังคมไทยกับต่างประเทศ สามารถอภิปรายผลได้ว่า 
บทบาททางการเมืองพระสงฆ์ไทยเมื ่อเปรียบเทียบกับประสงฆ์ในสังคมต่างประเทศพบว่าจ ะมีบทบาทที่
ใกล้เคียงกันที่พระสงฆ์ทำหน้าที่ตอบแทนปัจจัยสี่ที่ประชาชนเป็นผู้อุปถัมภ์พระสงฆ์ผ่านรูปแบบการเชื่อถือ
ศรัทธา เมื่อประชาชนเดือดร้อนจากการปฏิบัติของรัฐส่งผลกระทบกระเทือนที่พระสงฆ์จะแสดงจุดยืนเคียงข้าง
ประชาชน ไม่ว่าจะเป็นพระสงฆ์ในประเทศเมียนมาร์ที่พบว่าในประวัติศาสตร์จนถึงปัจจุบันที่พระสงฆ์จะ
ออกมายืนเคียงข้างประชาชนถ้าประชาชนได้รับผลกระทบไม่ว่าจากการเรียกร้องความเป็นเอกราชจาก



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       154                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

ประเทศล่าอาณานิคม และการออกมาเรียกร้องที่รัฐขึ้นราคาสินค้าที่ไม่เป็นธรรมส่งผลกระทบต่อประชาชนโดย
ทางตรงในการใช้ชีวิตประจำวันเท่ากับเป็นผลกระทบทางอ้อมต่อปัจจัยสี่ที่ประชาชนอุปถัมภ์พระสงฆ์    ใน
ส่วนของประเทศกัมพูชา และประเทศเวียดนามต่างตกอยู่ภายใต้ลัทธิการล่าอาณานิคมของฝรั่งเศสที่บทบาท
ของพระสงฆ์ท่ีออกมาเคลื่อนไหวเคียงข้างประชาชนในเรื่องของการเรียกร้องเอกราชจากการล่าอาณานิคมจาก
ฝรั่งเศสทีใ่ช้การปกครองเพ่ือกดขี่ข่มเหงและบีบบังคับในการปฏิบัติศาสนกิจของพระสงฆ์ ทำให้พระสงฆ์ลุกขึ้น
ปลุกประชาชนผ่านความเชื่อถือศรัทธาในการสร้างความเป็นชาตินิยมร่วมกับประชาชนในการเรียกร้องเอกราช
จากฝรั่งเศสจำสำเร็จ เช่นเดียวกับบทบาทพระสงฆ์ในประเทศลาวที่ออกมายืนเคียงข้ างประชาชนในการรียก
ร้องเอกราชจากประเทศญี่ปุ่น ดังนั้นจากบริบทที่เกิดขึ้นในสังคมต่างประเทศสะท้อนให้เห็นว่าพุทธศาสนาและ
พระสงฆ์ไทยและต่างประเทศต่างต้องเผชิญกับวิกฤตความขัดแย้งทางการเมืองร่วมกับประชาชนในเหตุการณ์
สำคัญทางประวัติศาสตร์ของชาติ ด้วยเหตุผลว่าพระสงฆ์พ่ึงพาปัจจัยสี่จากประชาชน ประชาชนพึ่งพาพระสงฆ์
ในทางปัญญา การรักษาประเพณีวัฒนธรรม ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับประชาชนจึงเป็นไปในรูปแบบที่
เอื ้ออาทรระหว่างกัน ความเดือดร้อนของประชาชนคือความเดือดร้อนของพระสงฆ์ และในทางกลับกัน
พระสงฆ์ยังต้องทำหน้าที่สนับสนุนอุดมการณ์แห่งรัฐผ่านรูปแบบการปกครองที่พระสงฆ์จะต้องตอบแทนด้วย
การคอยเข้าไปช่วยเหลือส่งเสริมผ่านการเทศนาสั่งสอนประชาชนให้มีความรักชาติศาสนาและพระมหากษัตริย์ 
บทบาทในการทำหน้าที่ดังกล่าวของพระสงฆ์จึงเสมือนทำหน้าที่เป็นกลไกในการปกครองของรัฐที่รัฐจำเป็นต้อง
อาศัยพระสงฆ์ในการสร้างความชอบธรรมเพื่อลดความขัดแย้งระหว่างรัฐกับประชาชน พระสงฆ์จึงเสมือนทำ
หน้าที่ทางการเมืองที่ในความเป็นจริงในรูปแบบการปกครองในปัจจุบันพระสงฆ์ถูกแบ่งแยกปกครองกับทาง
โลก ที่พระสงฆ์ไม่สามารถที่จะเข้าไปยุ่งเกี่ยวทางการเมืองแต่ในทางปฏิบัติกลับพบว่าพระสงฆ์เข้าไปเกี่ยวข้อง
ในทางการเมือง 
  บทบาทพระสงฆ์กับแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในสังคมการเมืองไทยในยุคปัจจุบัน สามารถ
อภิปรายผลได้ว่า บทบาทสำคัญยิ่งของพระสงฆ์ตามแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมตินั้นคือบทบาทในการลด
ความแตกแยกเสริมสร้างสังคมแห่งปัญญา และแก้ไขความขัดแย้งในสังคมโดยสันติวิธี ด้วยเหตุผลสังคมไทย ณ 
ปัจจุบันนี้เกิดความแตกแยกทางความคิดจนนำมาสู่ความขัดแย้งทางการเมืองการปกครองที่บทบาทพระสงฆ์
ในอดีตจะทำหน้าที่ในการลดความขัดแย้งระหว่างรัฐกับประชาชนที่ประชาชนไม่เห็นด้วยกับรัฐในรูปแบบการ
บริหาร พระสงฆ์จะทำหน้าที่เทศนาสั่งสอนผ่านการใช้หลักธรรมมาบูรณาให้ประชาชนได้รับรู้ สร้างสังคมแห่ง
ปัญญาที่ให้ทุกคนในสังคมตระหนักรู้รากเหง้าของความเป็นวัฒนธรรมไทย เพื่อต้องการลดความขัดแย้ง
ระหว่างรัฐกับประชาชนในสังคมแห่งความเป็นประชาธิปไตยที่เป็นแบบไทยที่สังคมกำลังเผชิญหน้ากับความ
แตกแยกและแบ่งฝ่ายอย่างร้าวลึก บทบาทที่ถือได้ว่าเป็นภารกิจเร่งด่วนของของพระสงฆ์คือ การเข้าไปหน้าที่
ในการส่งเสริมการสร้างปัญญาให้ประชาชนคิดเป็นสามารถแยกแยะสิ่งใดผิด สิ่งใดถูก ไม่ใช้อารมณ์ ในการ
ตัดสินมากกว่าเหตุผลที่แท้จริง และชี้ทางสว่างแห่งปัญญาบนพ้ืนฐานของหลักธรรมด้วยมุ่งหวังเสริมสร้างความ
ปรองดองให้เกิดขึ้นแก่สังคมไทยตามนโยบายของรัฐบาล และรัฐเองพึงให้เสรีภาพที่พระสงฆ์สามารถที่จะเข้าไป
ร่วมกิจกรรมทางการเมืองในเชิงสร้างสรรค์ที่พระสงฆ์สามารถทำหน้าที่ทางการเมืองในการมุ่งหวังสร้างสังคมสู่
ความสงบ 
  เสนอแนวทางส่งเสริมบทบาทพระสงฆ์ไทยให้ สอดคล้องสังคมการเมืองไทยในปัจจุบัน สรุปผลได้ว่า 
(1)  บทบาทด้านสร้างความเป็นชาตินิยมนั้นรัฐควรส่งเสริมให้มีการนำหลักคิดทางพุทธศาสนามาบูรณาการ
ร่วมหลักแห่งกฎหมายปกครอง บนพื้นฐานเหตุผลตามพระธรรมวินัยมาช่วยในการอยู่ร่วมกันภายใต้อำนาจรัฐ 
และการนำหลักการบริหารเชิงพุทธมาเป็นพื้นฐานแนวคิดทางการเมืองนั้น หากมีการนำมาปรับใช้อย่างสมดุล
ย่อมจะเกิดประโยชน์ต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมไทยอย่างสันติ    (2) บทบาทด้านการสร้างความชอบธรรมทาง



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       155                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

การเมือง รัฐควรจัดหาพื้นที่ให้พระสงฆ์เข้าร่วมทางการเมืองผ่านการให้พระสงฆ์ทำหน้าที่ใ นการเผยแพร่
หลักธรรมที่สอดคล้องกับแนวคิดแห่งรัฐในเชิงสร้างสรรค์ ซึ่งสัมมาทิฐิสามารถช่วยแก้ไขปัญหาได้ในทุกระดับ 
หากผู้ใช้อำนาจมีสัมมาทิฐิประพฤติดีปฏิบัติชอบอันเป็นคุณลักษณะของผู้ปกครองที่ดีย่อมส่งผลต่อส่วนรวม 
ฉะนั้นผู้ปกครองที่ใช้หลักธรรมาธิปไตยคือปกครองประชาชนย่อมมีความสุข (3) บทบาทด้านสร้างการมีส่วน
ร่วมทางการเมือง รัฐควรปรับปรุงหลักสูตรการศึกษาของพระสงฆ์ให้มีความสอดคล้องกับเชิงอุดมการณ์แห่ง
การปกครองของรัฐที่มีการน้อมนำหลักพุทธศาสนามาปรับใช้ในการบริหารจัดการ เพ่ือที่จะให้พระสงฆ์น้อมนำ
ถ่ายทอดสู่ประชาชนผ่านการเทศนาสั่งสอนอุดมการณ์แห่งรัฐที่มุ่งหวังให้ประชาชนโดยส่วนรวมเกิดความสุข มิ
ใช้เป็นการการปกครองโดยอัตตาธิปไตยถือตัวตนเป็นใหญ่ ใช้อำนาจปกครองแบบเผด็จการจะส่งผลให้
ประชาชนเดือดร้อน (4) ด้านการสร้างศีลธรรมและจริยธรรมในวิถีประชาธิปไตย รัฐควรให้พระสงฆ์ทำหน้าที่ใน
การสร้างปัญญาเพื่อสื่อสารทางการเมืองแก่ผู้ปกครองและหรือประชาชนในเรื่องหลักธรรมที่เกี ่ยวข้องกับ
สัมมาทิฏฐิหรือมิจฉาทิฏฐิเปรียบเสมือนทางสองแพร่ง ผู้ที่มีสัมมาทิฏฐินั้นละซึ่งอกุศลมูลทั้งหลายได้แก่ ความ
โลภ/ความโกรธ/ ความหลง โดยรู้เท่าทันต่อกิเลสอันเป็นมูลเหตุของกรรมไม่ดี ซึ่งกระทำกรรมชั่วทั้งหลาย การ
เป็นคนที่ดีจึงมีมูลเหตุมาจากการรักษาศีลอันปกติของบุคคลที่ดีโดยมีเจตนาที่ดีในการรักษากาย วาจา ใจ ซึ่ง
ทำให้เป็นคนที่ดีมีสัมมาทิฏฐิ  และ (5) บทบาทด้านการสร้างสันติวิธีแห่งวิถีอารยะ รัฐควรสนับสนุนส่งเสริม
บทบาทพระสงฆ์ในการร่วมแสดงความคิดเห็นในการกำหนดนโยบายเกี่ยวกับบทบาทพระสงฆ์ในการแก้ปัญหา
สังคมไทยในกรณีที่มีความขัดแย้งทางความคิดจนนำมาสู่การแตกแยก แบ่งฝ่ายของการเมืองที่เลือกข้าง 
 
ข้อเสนอแนะ 
  ด้านการเมือง  
  1. ในการพัฒนาทางการเมืองไทยในปัจจุบันนี้ จะสำเร็จหรือล้มเหลวของผู้ปกครองที่ทำหน้าที่รักษา
อำนาจรัฐ ประเด็นที่สำคัญจะต้องพึงระลึกอยู่เสมอนั้นคือการให้ความสำคัญในการพัฒนาบนพ้ืนฐานภูมิปัญญา
แห่งวัฒนธรรมไทย ไม่จำเป็นจะต้องเป็นอย่างวัฒนธรรมตะวันตกหรือคล้อยตามตะวันตกทั้งหมด แต่จะใช้
รูปแบบใดก็ได้ที ่จักต้องตระหนักให้สอดคล้องกับวัฒนธรรมไทยและก่อให้เกิดความสงบสุขในสังคมการ
เมืองไทยในปัจจุบันได ้
  2. บทบาทพระสงฆ์ทางการเมืองที่ผ่านแนวคิดอเนกชนนิกรสโมสรสมมติในทางการเมืองที่ต้องการ
สร้างความเป็นชาตินิยมบนพื้นฐานโครงสร้างสังคมดั้ งเดิมที่เน้นรากเหง้าของความเป็นไทย จำเป็นอย่างยิ่ง
จะต้องออกมาทำหน้าที่นอกกำแพงวัด เพราะในการทำงานในปัจจุบันที่พระสงฆ์คอยทำหน้าที่ในการตั้งรับใน
วัด ให้ประชาชนเดินเข้าไปหาจึงเป็นเรื ่องที่ยาก ดังนั้นกระบวนการส่งเสริมสร้างความเป็นชาตินิยมของ
พระสงฆ์จะต้องเดินออกมา หรือนำเสนอสู่เวทีสาธารณะให้มากยิ่งขึ ้น จึงจะส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงใน
สังคมไทย 
  ด้านพระสงฆ์ 
          1. พระสงฆ์ต้องปรับเปลี่ยนบทบาทของตนเอง บนพื้นฐานของการสร้างฐานความรู้ให้เป็นผู้นำทาง
ปัญญาที่สามารถชี้ทางออกหรือชี้ทางในการแก้ไขปัญหาที่เป็นรูปธรรม สามารถน้อมนำมาประยุกต์ใช้ในการ
แก้ไขปัญหาได ้
           2. พระสงฆ์จะต้องวางตัวเป็นกลางทางการเมือง ท่ามกลางสังคมประชาธิปไตยที่มีความขัดแย้งทาง
ความคิด พระสงฆ์จะต้องทำหน้าที่ในการเสนอทางออกของปัญหาบนพื้นฐานวิถีอารยะของสังคมที่ผ่านการ
พัฒนาที่สมดุล ที่สามารถอยู่ร่วมกันได้ระหว่างมนุษย์ ธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อม  
   



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       156                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

  ด้านสังคม 
  1. ในส่วนของสถาบันพระสงฆ์ต้องถือว่าเป็นหน้าที่และบทบาทของพระสงฆ์โดยตรง ในการจะช่วย
แก้ไขปัญหาทางการเมืองในสังคมไทยบนพื้นฐานแห่งความบริสุทธิ์ ความเสียสละและความมีสติปัญญา 
โดยเฉพาะความบริสุทธิ์คือ หัวใจหลักของพระสงฆ์ต้องสร้างให้เป็นที่ยอมรับของสังคมในที่นี้หมายค วามว่า 
สถาบันพระสงฆ์ต้องมีมาตรการใด ๆ ที่เพิ่มขึ้นจากการกำหนดในพระธรรมวินัยหรือระเบียบของมหาเถร
สมาคมในปัจจุบันที่จะช่วยสร้างให้บทบาทของพระสงฆ์ดำรงอยู่ด้วยดีภายใต้กรอบแห่งพระธรรมวินัย 
  2. ในส่วนของการนำหลักพุทธธรรมไปประยุกต์ใช้ในการแก้ไขปัญหาทางสังคมการเมื องไทยเสียใหม่ 
ให้มีความสอดคล้องกับสถานการณ์ในปัจจุบันที ่มองว่า หลักธรรมทางพุทธศาสนาไม่ได้เป็นสิ ่งที่ล้าหลัง 
สามารถที่จะแก้ไขสภาพปัญหาที่แท้จริงในสังคมได้ การสร้างค่านิยมที่สังคมไทยควรนำมาปฏิบัติ ซึ ่งมิได้
กำหนดตายตัวว่าจะเป็นไปในรูปแบบใด แต่ในที่นี้จะมีแนวทางกำหนดไว้เป็นหลักในการปฏิบัติในเบื้องต้น เช่น 
ทาน เมตตา ความสันโดษ การพ่ึงตนเอง การฝึกตนเอง เป็นต้น 
  ด้านประชาชน 
          1. ประชาชนในฐานะที่มีความสัมพันธ์ที่ใกล้ชิดกับวัดบนวิธีความเป็นไทย บทบาทพระสงฆ์จะเข้าไป
ส่งเสริมการมีส่วนร่วมผ่านการสร้างหลักธรรมที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน และในการประกอบ
สัมมาชีพโดยสุจริต 
          2. บทบาทพระสงฆ์กับประชาชนในสังคมปัจจุบันแนวโน้มจะลดน้อยถอยลงอาจจะด้วยการวิถีแห่ง
ความพัฒนาที่ไม่สมดุล ดังนั้นบทบาทพระสงฆ์จึงต้องทำหน้าที่ในการลดช่องว่างระหว่างพระสงฆ์กับประชาชน 
ผ่านการเข้าแทรกซึมทางความคิดที่สื่อสารผ่านระบบการจัดการสมัยใหม่ ที่พระสงฆ์สามารถพึงกระทำได้ 
 
ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป  
  1. ควรมีการศึกษาวิเคราะห์บทบาททางการเมืองของพระสงฆ์ไทยในเชิงเปรียบเทียบอดีตกับปัจจุบัน 
เพ่ือสะท้อนให้เห็นพัฒนาการบทบาทของพระสงฆ์ไทยที่พึงจะเป็นไปในสังคมการเมืองไทย 
  2. ควรมีการวิเคราะห์เชิงเปรียบเทียบแนวความคิดทางการเมืองบทบาทพระสงฆ์ที ่นำมาสู ่การ
เปลี่ยนแปลงทางการเมืองของสังคมไทยและสังคมต่างประเทศ 
  3. ควรมีการศึกษาวิจัยประชาธิปไตยผ่านแนวคิด “ธรรมธิปไตย” เปรียบเทียบกับความคิด 
“ประชาธิปไตยตะวันตก” เพ่ือนำมาสู่การปรับรูปแบบประชาธิปไตยตามแบบฉบับของไทย 
 
เอกสารอ้างอิง 
ไกรฤกษ์ ศิลาคม. (2555). วิถีแห่งเสรีภาพทางการเมืองของพระสงฆ์ไทย: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ในบริบท 
  สังคมไทยสมัยปัจจุบัน. บทความนำเสนอในที่ประชุมวิชาการระดับชาติ มหาวิทยาลัยทักษิณ  
  ครั้งที่ 22 ปี 2555. 
คึกฤทธิ์ ปราโมช. (2527). พระพุทธศาสนาประจำชาติ. กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ์. 
จรูญ สุภาพ. (2527). หลักรัฐศาสตร์. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
จันทนา สุทธิจารี. (2544). การเมืองการปกครองไทยตามรัฐธรรมนูญฉบับประชาชน. กรุงเทพฯ:  
  โรงพิมพ์ วี.เจ พริ้นติ้ง. 
จํานงค์ ทองประเสริฐ. (2554). ประวัติพุทธศาสนาในเอเชียอาคเนย์. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพฯ:  
  สำนักพิมพ์ดวงแก้ว. 
 



 

ปีที่ 10 ฉบับที ่2 (เมษายน-มิถุนายน 2563)                       157                                     Vol.10 No.2 (April–June 2020) 

เจษฎา พรไชยา. (2546). พระราชอำนาจของพระมหากษัตริย์ของประเทศไทยกับประเทศอังกฤษ.  
  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ชัยวัฒน์ สถาอนันท์. (2549). สันติทฤษฎี/วิถีวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: เรือนแก้วพิมพ์. 
ชัยอนันต์ สมุทรวณิช. (2526). ภาษากับการเมือง. กรุงเทพฯ: โครงการเผยแพร่ผลงานวิจัยจุฬาลงกรณ์. 
ชาญวิทย์ เกษตรศิริ. (2538). ประวัติการเมืองไทย. กรุงเทพฯ: บริษัทสามัคคีสาร(ดอกหญ้า) จำกัด (มหาชน). 
ชาตรี อุตสาหรัมย์. (2560). พัฒนาการความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่างรัฐกับคณะสงฆ์ไทย. วิทยานิพนธ์ 
  พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ณรงค์ สินสวัสดิ์. (2518). จิตวิทยาการเมือง. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์. (2554). พุทธศาสนากับสังคมการเมืองในอุษาคเนย์. เอกสารประกอบสัมมนาวิชาการ 
  ประจำปี 2554, 500 ปี ความสัมพันธ์สยามประเทศไทยกับโปรตุเกส และชาติตะวันตกในอุษาคเนย์. 
  พิมพ์ครั้งที่ 6 กรุงเทพฯ:โครงการเผยแพร่ข่าวสารและการศึกษาด้านประชากร สถาบันวิจัยประชากร 
  และสังคมมหาวิทยาลัยมหิดล. 
Almond, G. A. (1956). Comparative Political System. Journal of Political. 18, 398 
Clark, D. N. (2000). Southeast Asia Crossroads of the World. Illinois, Southeast Asia  
 Publications. 
Easton, D. (1971). The political system: An in quirky into the State of Political Science.  

(2nd. ed.). New York: Knopf. 
Eisenstadt, S. N. (1966). Modernization: Protest and Change. New Jersey: Prentice-Hall Press. 
Geoffrey K. R. (1971). A dictionary of political analysis. Great Britain. 


