
พุทธวิธีในการเผชญิโลกธรรม 
Buddhist Methods Facing the Worldly Conditions in Buddhism 

 
พระมหาณัฐพงษ์ นาคถ้ำ1 และ จันทร์ธิภา แสวงทรัพย์2 

PhramahaNatthapong Naktham1 and Chanthipha Sawangsap2 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1,2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand1,2 

Email: jantipajub2012@gmail.com2 

 
Received: 2023-02-17; Revised: 2023-03-25; Accepted: 2023-03-29 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี ้ผู ้เขียนได้ค้นคว้าหลักพุทธธรรมที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้เพื ่ออยู ่กับโลกธรรม  8  
ในปัจจุบัน ได้แก่ ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข เส่ือมลาภ เส่ือมยศ นินทา ทุกข์ สรุปผลท่ีได้คือการใช้โยนิโสมนสิการ 
คือการไตร่ตรองอย่างมีวิจารณญาณ การใช้ขันติคือความอดทนอดกลั้นต่อสิ่งที ่มากระทบ การใช้ปัญญา
พิจารณาหาความจริงเพื่อทำความเข้าใจในความจริงของชีวิตและโลก พิจารณาให้เห็นไตรลักษณ์และท่ีสำคัญ
คือจะต้องมีปรโตโฆสะ คือกัลยาณมิตรที่คอยชี้ทาง แนะนำ ตักเตือน เมื่อต้องประสบกับโลกธรรม ในครั้ง
พุทธกาลพระพุทธองค์ทรงเน้นมาตลอดคือ การดำรงจิตตั้งมั่นไม่ให้หวั ่นไหว โดยใช้โยนิโสมนสิการในการ
พิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริงเกี่ยวกับโลกธรรมนั้นโดยมีพระพุทธองค์ทรงเป็นปรโตโฆสะ และเป็นยอด
แห่งกัลยาณมิตรคอยให้คำแนะนำสั่งสอนตักเตือนแก่พระสาวก อุบาสก อุบาสิกา เมื่อเทียบกับสภาพการณ์
ปัจจุบันของคนยุคสมัยใหม่ค่อนข้างเข้าใจธรรมะอย่างผิวเผินและไม่ได้นำธรรมะไปปฏิบัติจริง จึงมีความ
แตกต่างกันกับยุคสมัยพระพุทธกาลโดยสิ้นเชิง ทั้งที่โลกธรรม 8 เปรียบเสมือนแสงสว่างแห่งชีวิตเป็นบริบท 
ที่ล้ำค่า ที่จะนำทางให้เข้าใจวิถีชีวิตและรู้จักการใช้ชีวิตที่ควรเป็นคือการอยู่กับปัจจุบันโดยมีความระลึกได้อยู่
เสมอถึงความไม่ประมาทและมีสติหยั่งรู้ตลอดเวลา อันจะนำมาซึ่งความเป็นปกติในการดำเนินชีวิตไม่ว่าจะมีส่ิง
ใดมากระทบก็ให้ถือเสียว่าสิ่งนั้นคือโลกธรรม 8 หากทุกคนมีความเข้าใจในโลกธรรม 8 อิสรภาพทางใจย่อม 
เกิดขึ้นกับทุกคน 

 

คำสำคัญ: หลักพุทธธรรม, โลกธรรม 8, ปรโตโฆสะ, โยนิโสมนสิการ 
 
Abstract 

In this article, the author has researched the virtues in the Buddhist principles that can 
be applied to live with the eight worldly dharmas in the present, namely gain, rank, praise, 
happiness, loss of fortune, loss of status, gossip, and suffering. The use of yonisomanasikara is 
critical thinking. The use of tolerance is patience for whatever comes into play. Using wisdom 
to find the truth to understand the reality of life and the world. To see the trinity and, most 



 The Journal of Development Administration Research Vol.13 No.1 (January-March 2023)       | 249 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

importantly, to have Paratoghosa, who are good friends who guide, advise, and warn when 
encountering the eight worldly dharmas. In the time of the Lord Buddha, the Buddha's 
emphasis was to maintain a healthy mind, not to be shaken by using Yonisomanasikara to 
reflect on the reality of the eight world dharmas with the Buddha as the Paratoghosa. As for 
being a good friend, giving advice, admonishing the disciples, churchgoer, churchwoman, 
laypeople, which, when compared to the current situation, the context of people in the new 
era is different from the Buddha era, it is more difficult to find a disciple who knows the 
Dharma as a good friend. 

 
Keywords: Buddhadhamma, The Worldly Conditions 8, Paratokosa, Yonisomanasikarn 
 
บทนำ 

โลกธรรม หรือธรรมดาของโลก ธรรมชาติของโลกที่ครอบงำสัตว์โลกให้ต้องเป็นไปตามธรรมดา 
ของโลก ซึ่งมี 8 ประการคือ ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ เส่ือมลาภ เส่ือมยศ นินทา และทุกข์ เป็นธรรมดาท่ีทุกคน
จะต้องได้ร ับ เมื ่อบุคคลประสบกับโลกธรรม 8 ความหวั ่นไหวแห่งจิตย่อมเกิดขึ ้น ซึ ่งหมายถึงอาการ 
ท่ีจิตกระเพื่อมผิดปกติ กระเพื่อมด้วยความเสียใจหรือกระเพื่อมด้วยความดีใจก็ตาม แม้จะเป็นไปในทางท่ีชอบ
รื่นเริงยินดี หรือผู้ที่ประสบสิ่งไม่ชอบใจเสียสติร้องไห้ เกิดความหวั่นไหวแห่งจิตย่อมเป็นโทษอย่างยิ่ง เพราะ
เมือ่ความหวั่นไหวแห่งจิตได้เกิดขึ้นกับผู้ใดแล้ว จิตผู้นั้นย่อมเกิดความเศร้าหมอง กายไม่ผ่องใส และเป็นทางมา
แห่งอกุศลธรรมท้ังหลาย อิฎฐารมณ์ และอนิฏฐารมณ์ ท้ัง 8 ประการนี้ ล้วนทำหน้าท่ีให้ผลต่อความสงบของใจ
ผู้คนในโลกได้เป็นอย่างมาก แท้ที่จริงแล้วถือว่าเรื่องของขันธ์ 5 เป็นเรื่องธรรมดา คนประกอบด้วยขันธ์ 5  
ต้องมีการกระทบกระทั่งทั้งทางหู และทางตา ทุกสภาวะต้องมากระทบตัว หนีไม่พ้น จึงต้องศึกษาหาวิธีที่จะ
รับมือสิ่งเหล่านี สภาวะโลกธรรม 8 ที่ต่างก็ทำหน้าที่กระทบจิตใจคนให้บอบช้ำ คอยทิ่มแทงจิตใจผู้คนให้
อ่อนแอให้หมดทางสู้ ผู้ที่ไม่มีธรรมสักข้อไว้ปกป้องและเยียวยาจิตใจก็ยากที่จะยอมรับและผ่านพ้นความทกุข์ 
ท่ีเสมือนหนักหนาและใหญ่หลวงในแต่ละคราวไปได้ 

ในพุทธธรรมได้มีการกล่าวถึงโลกธรรมไว้ว่า “บุคคลโสดาบันได้ก้าวหน้าแน่วแน่ดิ่งไปแล้วในทางแห่ง
การตรัสรู้ เข้าใจโลกและชีวิตมากพอท่ีจะไม่หลงตีราคาโลกธรรมต่าง ๆ ไปตามแรงปลุกปั่นของกิเลส เริ่มรู้จัก
ความสงบผ่องใส ความเป็นอิสระเบิกบานเป็นต้นท่ีเป็นด้านโลกุตระ ซึ่งทำให้บุคคลนั้นมองเห็นคุณค่าของธรรม 
จนเกิดฉันทะคือความรักความพอใจในธรรม ต้องการธรรมอย่างจริงจัง จนไม่มีทางที่จะกลับมามัวเมาในการ
เสพแสวงสิ่งปรนเปรอทางวัตถุอีกต่อไป เมื่อประพฤติดีประกอบการสุจริต (ศีล) ก็ตาม เมื่อทำการเสียสละ
บริจาคให้การช่วยเหลือแก่ผู ้อื ่น (จาคะ) ก็ตาม บุคคลนั้นจึงไม่หวังผลตอบแทน ไม่หวังได้ลาภ เกียรติ  
ยศ สรรเสริญ สุข สวรรค์ อย่างโลกียปุถุชนทั้งหลาย และย่อมมีความเข้มแข็งมั่นคงในจริยธรรม เพราะการ
ไม่ได้ผลตอบแทนเหล่านี้ ย่อมไม่อาจเป็นเหตุให้บุคคลนั้นเกิดความย่นระย่อท้อถอยในการทำความดี 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552) 



250 |         วารสารการวจิัยการบริหารการพัฒนา ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

ท่ามกลางธรรมชาติที่เกื้อกูลบ้างไม่เกื้อกูลบ้างนั้น ชีวิตมนุษย์ไม่มีความมั่นคง มนุษย์ต้องดิ้นรนต่อสู้
เพื่อความอยู่รอด แสวงหาเครื่องหล่อเล้ียงชีวิต หลีกหนีและกำจัดส่ิงท่ีเป็นปฏิปักษ์ เมื่อไม่รู้สภาวะท่ีแท้จริงของ
ธรรมชาติ ก็ยึดมั่นต่อส่ิงท่ีตนใฝ่เพื่อสนองความอยาก ทุ่มเทคุณค่าให้แก่ส่ิงเหล่านั้น มองเห็นโลกเป็นแดนท่ีจะ
ทะยานแสวงหาส่ิงเสพเสวย เป็นท่ีให้ความสุขและทุกส่ิงท่ีปรารถนา มองเห็นผู้อื่นเป็นตัวขัดขวางหรือผู้แย่งชิง 
ทำให้เกิดความหวงแหน ความชิงชัง ความเกลียดกลัวการเหยียดหยามดูถูก การแข่งขันแย่งชิง การเบียดเบียน 
และการครอบงำกันระหว่างมนุษย์ ยิ่งกว่านั้นเมื่อการไม่เป็นไปสมปรารถนา หรือเกิดความเปลี่ยนแปลงขึ้น
ภายหลัง ก็เกิดความทุกข์อย่างรุนแรงขึ้น ครั้นมีกัลยาณมิตรช่วยชักจูง ฝึกให้เห็นคุณค่าของเมตตาธรรม ท่าที
ต่อเพื่อนมนุษย์และธรรมชาติก็ดีขึ้น แต่นั่นก็ยังเป็นเพียงสัมมาทิฎฐิระดับโลกีย์ ถ้าจะให้ลึกซึ้งและมั่นคงแน่น
แฟ้นแท้จริง ก็ต้องฝึกให้เกิดสัมมาทิฏฐิแนวโลกกุตระด้วย โดยให้เข้าใจสภาวะท่ีแท้จริงของชีวิตและโลกว่าล้วน
เป็นไปตามธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย โลกธรรมท้ังหลายไม่เท่ียงแท้ถาวรไม่มีแก่นสารท่ีเป็นของมันเอง และท่ีจะให้
ดำรงอยู่ได้โดยตัวของมันเองไม่อาจจะเข้าไปครอบครองเอาไว้ได้จริง และไม่สามารถให้ความหมายท่ีแท้จริงแก่
ชีวิต ชีวิตของเราเองก็มิใช่ตัวตนที่จะเข้าไปครอบครองอะไรเอาไว้ได้จริงจัง ชีวิตเราชีวิตเขาก็เป็นไปตามกฎ
ธรรมดาอย่างเดียวกัน มนุษย์และสัตว์ทั้งหลายเป็นเพื่อนร่วมเกิดแก่เจ็บตายด้วยกันทั้งสิ้น ต่างก็รักสุขเกลียด
ทุกข์เหมือนกัน และชีวิตทั้งหลายที่เป็นอยู่ได้ ก็ต้องสัมพันธ์พึ่งอาศัยกันด้วย ความรู้ความเข้าถึงสภาวะเช่นนี้
จะต้องมีพื้นฐานไว้บ้างแม้แต่ในเด็ก  ๆ  เพื่อให้รู้จักวางใจวางท่าทีต่อโลกต่อชีวิตและต่อเพื่อนมนุษย์ได้ถูกตอ้ง  
ทำให้จัดระบบการตีค่าในทางความคิดใหม่ โดยเปล่ียนจากใช้ตัณหาหันมาใช้ปัญญาเป็นเครื่องวัดค่า รู้ว่าอะไร
เป็นคุณค่าแท้จริงสำหรับชีวิตท่ีควรแก่การฉันทะรู้จักทำจิตใจให้เป็นอิสระเบิกบาน ผ่อนคลายหายทุกข์ได้อย่าง
แยบคายขึ้น และเป็นวิธีบรรเทาความโลภ โกรธ หลง ลดการแย่งชิงเบียดเบียนและลดปัญหาทางศีลธรรม  
ชนิดท่ีมีฐานมั่นคงอยู่ภายใน (พระพรหมคุณาภรณ์ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต), 2552) 
 
พุทธธรรม 

จากการค้นคว้าในหนังสือพุทธธรรมพบว่า สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต)  ได้ใช้
กระบวนการโยนิโสมนสิการ โดยการตั้งไว้ในใจ การคำนึงถึง การใส่ใจ พิจารณา โดยเป็นไปตามกระบวนการ
แห่งปัญญา นอกจากนี้คือให้มีศีล มาเป็นผู้ควบคุมความประพฤติท้ังกาย วาจา และใจ และจะสามารถใช้ชีวิต
อยู่ร่วมกับโลกธรรมได้โดยไม่หวั่นไหว ส่วนผู้ใดถึงพระพุทธเจ้า พระธรรมและพระสงฆ์เป็นสรณะ มองเห็นด้วย
ปัญญาโดยถ่องแท้ซึ่งทุกข์เหตุให้ทุกข์เกิดขึ้น ความก้าวล่วงทุกข์ และอริยมรรคมีองค์ 8 อันให้ถึงความสงบ
ระงับทุกข์ นี่แหละคือสรณะอันเกษม นี้คือสรณะอันอุดม คนถึงสรณะอย่างนี้แล้ว ย่อมปลอดพ้นจากทุกข์  
ท้ังปวง ซึ่งผู้เขียนได้สรุปหัวข้อธรรมท่ีทุกคนสามารถดำเนินตามมรรควิธีได้อย่างง่ายดายดังนี้ 

ปรโตโฆสะ   
ปรโตโฆสะ คือฟังเสียงจากกัลยาณมิตร การสั่งสอนแนะนำ การเรียนรู้จากผู้อื่น ในที่นี้หมายเฉพาะ

ส่วนท่ีดีงามถูกต้อง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการรับฟังธรรม ความรู้หรือคำแนะนำจากบุคคลท่ีกัลยาณมิตร ซึ่งความ
เป็นผู้มีกัลยาณมิตรนั้น ได้แก่ การเสวนา คบหา ภักดี มีจิตฝักใฝ่โน้มไปหาบุคคลที่มีศรัทธา มีศีล มีสุตะ คือ  
เป็นพหูสูต มีจาคะและปัญญา เป็นต้น ปรโตโฆสะ นี้เป็นปัจจัยภายนอก ซึ่งปรโตโฆสะ ท่ีดีนั้นจะได้มาจากการ



 The Journal of Development Administration Research Vol.13 No.1 (January-March 2023)       | 251 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

มีกัลยาณมิตร อันได้แก่ บุคคล และส่ือต่าง ๆ เช่น หนังสือ วิทยุ โทรทัศน์ ฯลฯ ส่ิงเหล่านี้หากเป็นแหล่งข้อมูล
ท่ีดีจะสามารถเอื้อให้บุคคลและสังคมได้รับการพัฒนาได้ (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช), 2548) 

โยนิโสมนสิการ  
 นอกจากอาศัยปัจจัยภายนอกคือปรโตโฆสะแล้ว การเข้าถึงความจริงของพุทธธรรมแล้ว ยังอาศัย

ปัจจัยภายใน คือการรู้จักคิด รู้จักพิจารณาด้วยตนเองอย่างถูกวิธี หรือการมีโยนิโสมนสิการ  การใช้ความคิด 
ถูกวิธี คือการกระทำในใจโดยแยบคายมองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิดพิจารณาสืบค้นถึงต้นเค้า สาวหาเหตุจน
ตลอดสาย แยกแยกพิเคราะห์ดูด้วยปัญญาท่ีคิดเป็นระเบียบและโดยอุบายวิธีให้เห็นส่ิงนั้น ๆ หรือปัญหานั้น ๆ  
ตามสภาวะ และตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย ผู้วิจัยขออ้างอิงงานวิจัยของอภิชาติ พรส่ี (2556) โดยคิดทำ
ใจยอมรับความจริง (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 1/2/3/398) คิดถึงกรรมและสังสารวัฏ (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 1/2/3/238) คิดว่าส่ิง
ท่ีเกิดขึ้นเพราะถูกปัจจัยปรุงแต่ง (ที.ม. (ไทย) 10/207/155) คิดถึงประโยชน์ของการไม่ทุกข์ (องฺ.ปญจก. (ไทย) 
22/50/82-88) คิดถึงโทษของการเป็นทุกข์ (องฺ.ปญจก. (ไทย) 22/50/82-88) คิดเปรียบเทียบระหว่างบัณฑิตผู้
ไม่โศกกับตนเองผู้มีความโศก (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 1/2/3/397-399) คิดอยู่กับปัจจุบัน (องฺ.ปญจก. (ไทย) 22/50/82-
88) คิดหาวิธีแก้ปัญหา (ขุ.ชา.จตุกฺก. (ไทย) 27/109-112/179) คิดว่าสิ่งที่เสียหายไปแล้วเอากลับคนืมาไม่ได้ 
(ขุ.ชา.ทฺวาทสก. (ไทย) 27/37-48/380-382) คิดว่าผู้มีศีลจะไม่เป็นเช่นคนพาล (ขุ.ชา.จตุกฺก. (ไทย) 27/141-
144/185-186) คิดว่าไม่มีประโยชน์ท่ีจะเศร้าโศก (ขุ.ชา.สตฺตก. (ไทย) 27/39-45/261-262) คิดถึงข้อเสียของ
ตนเอง (ขุ.ชา.สตฺตก. (ไทย) 27/39-45/261-262) คิดว่าไม่ควรยึดถือในสิ่งที่เรารัก (ขุ.อุ. (ไทย) 25/78/339-
341) คิดว่าตนเองและคนอื่นเป็นผู้มีกรรม (ขุ.เปต. (ไทย) 26/368-386/225-228) คิดแบบมองโลกในแง่ดี 
(ม.อุ. (ไทย) 14/395-397/447-451,) คิดแบบเมตตาให้อภัย (ขุ.ชา.จตุกก. (ไทย) 27/50/167) คิดแบบท่องคำ
บริกรรมเพื่อหลีกหนีความทุกข์ (ขุ.เถร.อ. (ไทย) 2/3/3/370) คิดแบบมองเฉพาะส่วนที่ดี (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 
22/162/267) คิดเปรียบเทียบคนท่ีเราโกรธกับอวัยวะส่วนต่าง ๆ (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) คิดว่าตนเองและ
คนอื่นเป็นผู้มีกรรม (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/161/265-266) คิดว่าเราเคยเป็นญาติกันมาในอดีตชาติ (สํ.ส. (ไทย) 
16/450-455/187-189) คิดแบบนึกถึงคำสอนของพระพุทธเจ้า (ม.มู. (ไทย) 12/232/244)  คิดแบบพร่ำสอน
ตนเอง (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) คิดถึงบุคคลท่ีเป็นแบบอย่างท่ีดี (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) คิดถึงประโยชน์
ของการเมตตา (พระพุทธโฆสเถระ, 2554) คิดสงสาร (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/162/267-268) คิดถึงคุณค่าของ
ตนเอง (ขุ.วิ.อ. (ไทย) 2/1/-/403-404) คิดเบี่ยงเบนในสิ ่งที ่เราปรารถนา (ขุ.อุ. (ไทย) 25/22/210-214) 
คิดแก้ปัญหา (วิ.มหา. (ไทย) 1/24-39/17-29) คิดถึงความเป็นไปได้ (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 1/2/1/407-410) คิดว่าทุก
ส่ิงเกิดขึ้นเพราะมีเหตุปัจจัย เมื่อหมดเหตุปัจจัย ส่ิงนั้นย่อมเส่ือมไปเป็นธรรมดา (ที.ม. (ไทย) 10/207/155)  

ขันติ  
การรักษาภาวะปกติของตนไว้ได้ไม่ว่าจะถูกกระทบกระทั่งด้วยสิ่งที่พอใจหรือไม่พอใจ มีความมั่นคง

หนักแน่นไม่หวั่นไหวไม่แสดงอาการขึ้น ๆ ลง ๆ ขันติมี 2 ระดับด้วยกัน  
1. อธิวาสนขันติ คือความอดทนตั้งแต่ระดับสามัญ มีความอดกลั้นเป็นลักษณะ เช่นทนตรากตรำ 

อดทนต่อหนาวร้อน เป็นต้น ทนลำบาก อดทนต่อทุกขเวทนาในเวลาเจ็บไข้ได้ป่วย ทนเจ็บใจ อดทนต่อถ้อยคำ
จาบจ้วงล่วงเกิน ทั้งความหนาว ความร้อนมากระทบ แต่อดกลั้นเอาไว้ หรือมีความโกรธเกิดขึ้นแต่ว่าอดกล้ัน



252 |         วารสารการวจิัยการบริหารการพัฒนา ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

เอาไว้ในใจไม่รีบร้อนแสดงออกไป คือ ไม่แสดงความโกรธออกไปทางวาจา ทางกาย อดทนเอาไว้ในใจแต่ในใจ
ยังโกรธอยู่ ใจไม่ปกติ  

 2. ตีติกขาขันติ คือความอดทนด้วยใจที่ได้รับการฝึกแล้ว มีความชื่นบานแจ่มใสแม้ต้องกระทบกับ
อนิฏฐารมณ์ อันไม่น่าพึงพอใจ แต่จิตใจมั่นคงเป็นปกติไม่หวั่ นไหวไม่มีอารมณ์อะไรมากระทบกระทั่งได้  
เป็นอลังการวิเศษอำนวยผลแก่ผู้ที่มีอยู่ทุกคน (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโณ, 
2553) 

บุคคลใดก็ตามที่มีความอดทนได้ ย่อมเป็นมงคลอย่างยิ่งแก่ชีวิต เป็นที่สรรเสริญของพระพุทธเจ้า
ท้ังหลาย ดังพุทธพจน์ท่ีว่า “ขนฺตี ปรมํตโป ตีติกฺขา” (ที.ม. (ไทย) 10/54/55) ซึ่งแปลว่า ขันติ คือ ความอดทน
อดกลั้นเป็นธรรมอันเป็นเครื่องเพียรเผากิเลสอย่างยิ่ง อนึ่งความอดทนซึ่งลมและแดด ความหนาวความร้อน 
ความหิวข้าวกระหายและความอดทนแก่ทุกขเวทนาที่เกิดแต่ความอาพาธความเจ็บไข้ ไม่ย่อท้อที่จะกระทำ
กุศลทาน ศีล ภาวนา ก็ช่ือว่า ขันติ ความอดทน ขันติจะพึงมีเพราะมีหิริ ความละอายใจ โอตตัปปะ ความเกรง
กลัวต่อบาป ธรรมทั้งสองประการนี้ ทำให้มนุษย์เกิดความอดทนอดกลั้นไม่ลุแก่อำนาจกิเลส ขันติ ย่อมสร้าง
ประโยชน์ให้ คือ ทำให้ไม่โศกเศร้า ได้รับคำสรรเสริญจากบัณฑิต ไม่มีเวรภัย เป็นปัจจัยให้ถึงพระนิพพาน 

สติ  
การตามระลึกรู้อารมณ์รู้ทันใจตัวเอง และการยับยั้งช่ังใจก็จะเริ่มดีขึ้น ยังโกรธ หงุดหงิด คับข้อง แต่ไม่

ออกอาการ ระงับได้ เป็นการระงับด้วยสติด้วยปัญญา ไม่ใช่ระงับด้วยการเก็บกด จิตใจก็จะผ่อนคลาย ปลอด
โปร่งขึ้น มีเรื่องอะไรกวนใจก็อยู่ไม่นาน สำคัญตรงท่ีต้องขยันฝึกเท่านั้น สติ เป็นธรรมมีอุปการะมาก คือทำให้
ตื่นตัวอยู่เสมอ เป็นเจตสิกชนิดหนึ่ง สตินั้นหากนำมาใช้กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาลอยู่แล้ว  
ไม่ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอื่น ๆ การคิดอ่านย่อมเป็นระบบ จิตย่อมมีสมาธิในการทำกิจการ
งานใด ๆ อารมณ์มักจะเป็นปกติ ไม่ค่อยโกรธ เครียด หรือทุกข์ใจอะไรมาก ๆ กล่าวโดยรวมคือย่อมเกื้อกูล
ชีวิตประจำวันทางโลกได้อย่างดีซึ่งเป็นประโยชน์ท่ีเห็นได้ชัดเจน ถ้ารู้เนือง ๆ มาก ๆ เข้าจนเป็นมหาสติ ก็จะได้
ประโยชน์จากทางธรรมด้วย การที่เรามีสติอยู่เนือง ๆ รู ้ตัวบ้าง ไม่ รู ้ตัวบ้าง ทำอย่างติดต่อกันเป็นระยะ
เวลานาน ก็เพื่อให้สติเกื้อกูลต่อการ “เห็นความจริง” ความจริงนี้เป็นสิ่งที่ใกล้ตัวที่สุดก็คือกายกับใจจุดหมาย
ของการรู้ก็เพื่อให้เห็นความจริง อันได้แก่อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ว่ากายและใจของเรานั้นเป็นสิ่งไม่เที่ยง  
เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวเรา 

สติใช้เพื่อท่ีจะรู้เท่าทันในสังขาร 3 
 1. รู้เท่าทันในการเคล่ือนไหว (กายสังขาร) ในอันท่ีจะการสร้างกรรมใดๆ นั่นคือศีล 
 2. รู้เท่าทันในอารมณ์ท่ีปรุงแต่งจิต (จิตสังขาร) จนจิตเป็นอิสระจากอารมณ์ นี่คือสมาธิ 
3. รู้เท่าทันความคิดทั้งหลาย (มโนสังขาร) ว่าความคิดเป็นเหตุเป็นผลหรือไม่ (โยนิโสมนสิการ) นี้คือ 

ปัญญา 
ปัญญา   
ความรู้ทั่ว คือรู้ทั่วถึงเหตุถึงผล รู้อย่างชัดเจน รู้เรื่องบาปบุญคุณโทษ รู้สิ่งที่ควรทำควรเว้นปัญญา  

ทำให้เกิดได้ 3 วิธี คือ 



 The Journal of Development Administration Research Vol.13 No.1 (January-March 2023)       | 253 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

1. โดยการสดับตรับฟัง การศึกษาเล่าเรียน (สุตมยปัญญา) 
2. โดยการคิดค้น การตรึกตรอง (จินตามยปัญญา) 
3. โดยการอบรมจิต การเจริญภาวนา (ภาวนามยปัญญา) 
ปัญญา คือ การมองดูรู้จักและเข้า ใจส่ิงท้ังหลายตามความเป็นจริง หรือรู้เท่าทันสังขารธรรมท้ังหลาย 

ที่ทำ ให้เป็นอยู่และทำการต่างๆ ด้วยปัญญา คือรู้จักวางใจวางท่าทีและปฏิบัติต่อชีวิตและโลกอย่างถูกต้อง 
ตามวิธีการแห่งมรรค คือเริ ่มต้นด้วยสัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ ได้แก่ปัญญา ภาวะที่รู ้ ภาวะที่ฉลาด  
มีความรู้ความเข้าใจท่ีถูกต้อง (ปรุตม์ บุญศรีตัน, 2552) สัมมาทิฏฐิ แบ่งออกเป็น 2 ระดับได้แก่ 

(1) ระดับโลกียะ เป็นแนวคิดในการดำเนินชีวิตที่สมควร 10 ประการ คือเห็นว่าทานที่ให้ แล้วย่อมมี
ผล การบูชาย่อมมีผล การเซ่นสรวงย่อมมีผล ผลวิบากของกรรมท่ีทำ ดีทำช่ัวแล้วมีอยู่ โลกนี้มีอยู่ โลกหน้ามีอยู่ 
มารดามีบุญคุณอยู่ บิดามีบุญคุณอยู่ สัตว์ที่ผุดเกิดขึ้นมีอยู่ สมณะพราหมณ์ที่ดำเนินชอบปฏิบัติชอบ ผู้ทำให้
แจ้ง ซึ่งโลกนี้และโลกหน้าด้วยปัญญาอันยิ่งเองแล้วประกาศให้ผู้คนได้รับทราบ มีอยู่ในโลก  (พระศรีวิสทุธิกวี 
(พิจิตร ฐิตวณฺโณ), 2530) 

(2) ระดับโลกุตระ เป็นขั้นของแนวคิดที่เกิดปัญญา กิริยาที่รู้ชัด ปัญญาเครื่องนำทาง ปัญญาเครื่อง
ทำลายกิเลส ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาเหมือนศาสตรา ความสว่างคือปัญญา ปัญญาเหมือนดวงแก้ว 
ความไม่หลง ความวิจัยธรรม ความเห็นชอบ อันเป็นองค์แห่งมรรคเป็น  โลกุตตระ (ม.อุ. (ไทย) 14/258/146) 
หมายถึง ปัญญาที่มีเป้าหมายสูงสุดเป็นอารมณ์สามารถถอนความไม่รู้จริงที่นอนเนื่องอยู่ในสันดานขึ้นเสียได้  
มีความเห็นชอบเป็นลักษณะ มีความประกาศความจริงแท้เป็นหน้าท่ี มีการทำลายความมืดคือ อวิชชา เสียได้
เป็นส่ิงปรากฏให้เห็น 

ดังนั้นการตั้งความคิดไว้ชอบ ทำให้ขบวนความคิดการรับรู ้ ไม่ถูกกิเลสเข้ามาครอบงำ ทำให้เป็น
ความคิดที่ไม่มีอคติ ด้วยการใช้โยนิโสมนสิการ รู้จักไตร่ตรองวินิจฉัยตรงตามความเป็นจริง ไม่มีกิเลสเคลือบ
แฝง เมื่อมีปัญญารู้เข้าใจตามสภาพความเป็นจริงว่า อะไรดี อะไรชั่ว อะไรถูกอะไรผิด ก็จะทำตามปัญญาที่รู้
แจ้ง ตามหลักพุทธปรัชญาถือว่ามีความสำคัญเป็นพิเศษ เพราะปัญญาเป็นตัวตัดสินชี้ขาด ในการเข้าถึง
จุดหมายสูงสุดของพุทธปรัชญา 

หลักกรรม   
กฎแห่งการกระทำ เป็นกฎแห่งเหตุและผล เป็นกฎของธรรมชาติ คือธรรมฝ่ายใดเกิดขึ้นในใจก็ทำ

กรรมฝ่ายนั้น เกิดกุศลธรรมก็ประกอบกุศลกรรม เกิดอกุศลธรรมก็ประกอบอกุศลกรรม อย่างนี้เรียกว่า 
ธรรมชาติ กฎแห่งกรรมเป็นเรื ่องราวความเป็นจริงของชีวิต คือประกอบเหตุอย่างนี้ต้องไปมีผลอย่างนั้น 
ประสบผลอย่างนี้เพราะประกอบเหตุมาอย่างนั้น กรรม คือการกระทำทางกาย ทางวาจา และทางใจ จะดีหรือ
ช่ัว เจตนาหรือไม่ จะน้อยหรือมาก ทุกเพศทุกวัย ล้วนมีผลท้ังส้ินท่ีไม่มีผลไม่มีเลย “ทำดีย่อมได้ดี ทำช่ัวย่อมได้
ช่ัว ทำดีได้ช่ัวไม่มี ทำช่ัว ได้ดีก็ไม่มี” ส่ิงท่ีเราเผชิญคือส่ิงท่ีเราเคยกระทำต่อผู้อื่นมา โลกธรรมท่ีเกิดกับเราคือส่ิง
ท่ีเราเคยทำกับผู้อื่นไว้ก่อนแล้ว เราคือผู้ก่อโลกธรรมด้วย สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของของตน เป็นผู้รับมรดก
กรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นท่ีพึ่งอาศัย กรรมนั่นแหละจำแนกสัตว์ให้ทรามและดี 
ผลกแห่งกรรมให้ผลข้ามภพข้ามชาติได้ ตราบใดท่ีบุคคลยังมีกิเลสอยู่ เขาย่อมต้องทำกรรมดีบ้างช่ัวบ้าง กรรมดี



254 |         วารสารการวจิัยการบริหารการพัฒนา ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

ย่อมก่อผลดีคือเกิดสุข กรรมชั่วย่อมก่อผลชั่วคือความทุกข์ ความสุขหรือทุกข์ย่อมมีชาติ คือความเกิดเป็นท่ี
รองรับ ถ้าไม่มีการเกิด กรรมก็เป็นหมันไม่มีผลอีกต่อไป (วศิน อินทสระ, 2534) สาระสำคัญของการคิดถึงหลัก
กรรมและการเวียนว่ายตายเกิด คือการคิดถึงกรรมเก่า และการคิดถึงการเวียนว่ายตายเกิด การได้เกิดมาพบ
เจอกันไม่ใช่เรื่องบังเอิญ ต้องเคยมีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกันเคยทำกรรมร่วมกันมาก่อน ความคิดเกี่ยวกับ
กรรมและการเวียนว่ายตายเกิดจะทำให้เราทำใจยอมรับผลกรรมที่ได้เกิดขึ้นมาแล้ว และเพียรสร้างกรรมดี 
เพื่อให้วงจรการเวียนว่ายตายเกิดนั้นสั้นลง การคิดเตือนตนเอง คือการคิดถึงคำสอนของพระพุทธเจ้าโดย
มุ่งเน้นพัฒนาจิตใจตนเองให้สูงขึ้น สถานการณ์เลวร้ายท่ีเราเจอเป็นเพียงบททดสอบท่ีเราต้องผ่านมันไปให้ได้ 
หลักการนี้เกี่ยวข้องกับหลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิดเพราะกรรมคือการกระทำ ถ้าเราไม่ทำกรรมนั้นไว้
เราจะไม่ได้ประสบพบเจอกรรมเช่นนั้นแน่นอน 

สติปัฏฐาน 4  
ฐาน หรือที่ตั้งอันเป็นที่รองรับของการกำหนดสติอย่างประเสริฐ เพราะเป็นการตามระลึกรู้อารมณ์

ปรมัตถ์ (รูป-นาม) ที่เกิดขึ้นตามฐาน ซึ่งมี 4 ฐานด้วยกัน คือ กาย เวทนา จิต และธรรม ผู้ใดที่มีการปฏิบัติ
เป็นไปอย่างถูกต้องตามหลักของสติปัฏฐาน ย่อมเป็นเหตุให้เกิดวิปัสสนาปัญญา อันเป็นปัญญาที่เข้าถึง
สภาวธรรมของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตาได้ในที่สุด ทั้งนี้เพราะการปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 สามารถ
ทำลายวิปลาสธรรม 4 ประการได้ คือ 

1. กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการใช้สติตั้งมั่นในการพิจารณากาย ซึ่งเป็นรูปธรรม เพื่อให้เห็นว่า  
แท้ท่ีจริงรูปนั้นเป็นอสุภะ (ความไม่งาม, ความน่าเกลียด) เป็นการทำลาย สุภวิปลาส (สำคัญว่างาม, ว่าน่ารัก) 

2. เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการใช้สติต้ังมั่นในการพิจารณาเวทนา ซึ่งเป็นนามธรรม เพื่อให้เห็น
ว่า แท้ท่ีจริงเแล้ว นามเป็นทุกข์ เป็นการทำลาย สุขวิปลาส (สำคัญว่าเป็นสุข) 

3. จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการใช้สติตั้งมั่นในการพิจารณาจิต ซึ่งเป็นนามธรรม เพื่อให้เห็นว่า 
แท้ที ่จริงแล้วนามเป็นอนิจจัง เป็นการทำลาย นิจจวิปลาส (สำคัญว่าเที่ยง) ความรู้ชัดในอาการของจิตใน
ขณะนั้น เช่นจิตมีโทสะ จิตมีโมหะ จิตอยู่ในสภาพหดหู่ ฟุ้งซ่านไม่เป็นสมาธิหรือจิตไม่หดหู่ฟุ้งซ่านเป็นสมาธิรู้
ชัดตามการทำงานของจิตตลอดเวลา 

4. ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการใช้สติตั ้งมั ่นในการพิจารณาธรรม ซึ่งเป็นทั้งรูปธรรม และ
นามธรรม เพื่อให้เห็นว่า แท้ท่ีจริงแล้ว รูปและนามนั้น เป็นอนัตตา เป็นการทำลาย อัตตวิปลาส (สำคัญว่าเป็น
ตัวตน) ธัมมานุปัสสนา ได้แก่ 

(1) นิวรณ์ คือรู ้แจ้งชัดในนิวรณ์ 5 อันได้แก่ความพอใจในกาม ความคิดร้าย ความหดหู่และ  
เซื่องซึม ความฟุ้งซ่านและร้อนใจ ความลังเลสงสัย รู้ชัดเหล่านี้ว่ามีอยู่ในจิตของตนหรือไม่ ถ้ามีจะละได้อย่างไร 

(2) อุปาทานขันธ์ 5 คือรู้ชัดในความยึดมั่นถือมั่นในเบญจขันธ์ว่าเกิดขึ้นมาได้อย่างไร จะละได้
อย่างไร 

(3) อายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 รู้ชัดในอายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก  
6 รู้ชัดถึงสังโยชน์ อันเกิดเนื่องมาจากอายตนะนั้น ๆ รู้ชัดว่าสังโยชน์เกิดขึ้นมาได้อย่างไร 



 The Journal of Development Administration Research Vol.13 No.1 (January-March 2023)       | 255 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

(4) โพชฌงค์ 7 (ที.ปา. (ไทย) 11/327/220 – 221; 343/266, อภิ.วิ. (ไทย) 35/542/257) คือรู้ชัด
ในขณะนั้นว่าโพชฌงค์แต่ละอย่างมีอยู่ในจิตหรือไม่ ที่ยังไม่เกิดจะทำให้เกิดขึ้นอย่างไร ที่เกิดแล้วจะทำให้
บริบูรณ์อย่างไร 

(5) อริยสัจ คือรู้ชัดในอริยสัจ 4 
ผลของการเจริญสติย่อมทำให้ได้รับผลตั้งแต่โสดาบันไปจนถึงอรหันต์ สำหรับผลการเจร ิญสติ  

ในฆราวาสก็คือทำให้กิจการงานไม่เสียหาย ไม่มีความประมาท 
 

วิธีคิดตามหลักไตรลักษณ์  
มีลักษณะ 3 ประการ หมายถึงสามัญลักษณะ คือ กฎธรรมดาของสรรพสิ ่งทั ้งปวง อันได้แก่  

อนิจจลักษณะ ลักษณะไม่เที่ยง มีการแปรเปลี่ยนไปเป็นธรรมดา ทุกขลักษณะ ลักษณะทนอยู่ตลอดไปไม่ได้  
ถูกบีบคั้นด้วยอำนาจของธรรมชาติทำให้ทุกสิ่งไม่สามารถทนอยู่ในสภาพเดิมได้ตลอดไป และอนัตตลักษณะ 
ลักษณะไม่สามารถบังคับบัญชาให้เป็นไปตามต้องการได้ เช่น ไม่สามารถบังคับให้ชีวิตยั่งยืนอยู่ได้ตลอดไป  
ไม่สามารถบังคับจิตใจให้เป็นไปตามปรารถนา  

เมื่อเข้าใจความไม่เที่ยงกับเรื่องราวที่เผชิญจะช่วยให้เราไม่ประมาท รู้เท่าทัน เมื่อเข้าใจทุกข์ ว่าชีวิต
ต้องประสบพบเจอกับความทุกข์เป็นเรื่องธรรมดา จะช่วยให้เราเบ่ือหน่ายในทุกข์และลดความยึดมั่นถือมั่นหรือ
ปล่อยวางตัวตนลงได้มาก เมื่อเข้าใจอนัตตา ทำให้เรารู้ความจริงของส่ิงท้ังปวงไม่ยึดมั่นในอารมณ์ท่ีมากระทบ 
เป็นการคลายตัณหา มานะ ทิฏฐิ ทำให้เบากาย เบาใจ ทำให้เข้าใจว่าความปรารถนา เป็นเรื่องท่ีบังคับกันไม่ได้ 
ทุกความปรารถนามีดับไปในท่ีสุด 

สรุปว่าการทำความเข้าใจในไตรลักษณ์ จะช่วยให้ชีวิตแจ่มใส ผาสุก ไม่ร้อนรน เข้าใจถึงธรรมชาติชีวิต
และสรรพสิ่ง รวมถึงโลกธรรมที่เกิดว่าล้วนเกิดขึ้น เปลี่ยนแปลงในท่ามกลาง และดับไปในที่สุด เมื่อใจคิดได้
อย่างนี้ก็จะไม่เป็นทุกข์มาก  
 
อัปปมาทธรรม  

ความไม่ประมาท คือ ความเป็นอยู่อย่างไม่ขาดสติ หรือความเพียรท่ีมีสติเป็นเครื่องเร่งเร้าและควบคุม 
ได้แก่ การดำเนินชีวิตโดยมีสติเป็นเครื่องกำกับความประพฤติปฏิบัติและการกระทำทุกอย่าง ระมัดระวังตัว  
ไม่ยอมถลำไปในทางเสื่อม แต่ไม่ยอมพลาดโอกาสสำหรับความดีงามและความอันจะต้องรับผิดชอบ ไม่ยอม
ปล่อยปละละเลย การทำการด้วยความจริงจัง รอบคอบและรุดหน้าเรื่อยไป “รอยเท้าของสัตว์บกทั้งหลาย 
ชนิดใด ๆ ก็ตาม ย่อมลงในรอยเท้าช้างได้ท้ังหมด, รอยเท้าช้าง เรียกว่าเป็นยอดของรอยเท้าเหล่านั้น โดยความ
ใหญ่ ฉันใด กุศลธรรมท้ังหลายอย่างใด ๆ ก็ตาม ย่อมมีความไม่ประมาทเป็นมูล ประชุมลงในความไม่ประมาท
ได้ทั้งหมด ความไม่ประมาท เรียกได้ว่าเป็นยอดของธรรมเหล่านั้นฉันนั้น” ความไม่ประมาท เป็นทางไม่ตาย  
ความประมาทเป็นทางแห่งความตาย ผู้ไม่ประมาทย่อมไม่ตาย คนประมาทเหมือนคนที่ตายแล้ว ฯลฯ ผู้ไม่
ประมาท เพ่งพินิจอยู่ ย่อมประสบความสุขอันไพบูลย์ (ขุ.ธ. (ไทย) 25/12/18) 
 



256 |         วารสารการวจิัยการบริหารการพัฒนา ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

ประสบการณ์  
ความจัดเจนท่ีเกิดจากการกระทำหรือได้พบเห็นมา และประสบการณ์ก็เป็นส่ิงท่ีมีคุณค่าในการเรียนรู้

ทุก ๆ ด้าน ประสบการณ์ท่ีมีผลต่อการสร้างสรรค์ศิลปะมีอยู่ 2 ลักษณะ ดังนี้  
1. ประสบการณ์ตรง เป็นประสบการณ์ท่ีเราได้ปะทะหรือสัมผัสด้วยตัวเองได้พบเอง กระทำเอง ได้ยิน

ได้ฟังเอง  
2. ประสบการณ์รอง หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า "ประสบการณ์ทางอ้อม" เป็นประสบการณ์ท่ีได้รับการ

ถ่ายทอดหรือรับรู้มาอีกทอดหนึ่ง 
การนำประสบการณ์มาใช้ในกระบวนการพัฒนาจิตเป็นสิ่งสำคัญในการพัฒนาตนในการก้าวข้าม

ความรู้สึกสุข ทุกข์ หวั่นไหว เมื่อต้องเผชิญโลกธรรมท้ัง 8 นั้น อาจกล่าวได้ว่าเป็นการสร้างความเข้าใจในโลก
ธรรม เมื่อจิตเกิดการยอมรับเข้าใจ ความรู้สึกสุข ทุกข์ต่าง ๆ จึงไม่มี หรืออาจบรรเทาลงได้ เป็นการฝึกอบรม
เสริมสร้างให้จิตพรั่งพร้อมสมบูรณ์ด้วยคุณสมบัติ 3 ด้านคือ 

1. คุณภาพของจิต ได้แก่ สร้างเสริมจิตใจให้ดีงามด้วยคุณธรรมต่าง ๆ เป็นจิตใจท่ีสูงประณีต มีเมตตา 
มีความรัก มีความเป็นมิตร มีความปรารถนาประโยชน์แก่ผู ้อื่น มีใจกรุณาอยากช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นทุกข์  
มีจาคะ มีน้ำใจเผื่อแผ่ โอบอ้อมอารี มีคารวะ ความเคารพ เห็นความสำคัญของผู้อื่น มีมัทวะ ความอ่อนโยน 
กตัญญู ความรู้คุณค่าแห่งการกระทำของผู้อื่น 

2. สมรรถภาพจิต หรือความสามารถของจิต เช่นความมีสติ วิริยะ ความเพียร มีความอดทนและ
ทนทาน มีสมาธิจิตแน่วแน่ มีสัจจะ มีความจริงจัง เอาจริงเอาจัง ความคิดเด็ดเดี่ยวต่อความมุ่งหมาย มีความ
หนักแน่นเข้มแข็งมั่นคงในจิตใจที่จะทำงานให้ได้สมบูรณ์ โดยเฉพาะงานทางปัญญา คือความคิดพิจารณาให้
เห็นความแจ่มแจ้งชัดเจน 
   3. สุขภาพจิต คือจิตที่มีสุขภาพดี มีจิตใจที่เป็นสุข สดชื่น ร่าเริง เบิกบาน ปลอดโปร่ง สงบ ผ่องใส 
พร้อมท่ีจะยิ้มแย้มได้ มีปีติ ความอิ่มเอิบใจ มีปราโมทย์ ความแช่มช่ืนใจ มีปัสสัทธิ ความผ่อนคลาย ไม่คับข้อง
ขุ่นมัว ไม่หม่นหมอง ไม่หดหู่เหี่ยวแห้งเรียกว่าสุขภาพจิต (พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโต), 2530) 

โลกธรรมท้ัง 8 ตัวที่มีอิทธิพลต่อมนุษย์มากท่ีสุดคือตัว นินทา เพราะตัวนินทานั้นเกิดขึ้นได้ตลอดเวลา 
ยกตัวอย่างเช่นว่า เมื่อได้รับลาภ ก็ถูกนินทาว่าอาจจะได้ลาภมาโดยมิชอบ เมื่อเสื่อมจากลาภก็ถูกนินทาว่าไม่
สามารถรักษาลาภเอาไว้ได้บ้าง เพราะประพฤติตัวไม่ดีบ้าง เมื ่อได้ยศ ก็ถูกนิ นทาว่าซื้อยศซื้อตำแหน่งมา  
ก็เส่ือมจากยศก็ถูกนินทาว่า ไม่มีความสามารถในการรักษายศเอาไว้ให้ได้ ดังนั้นตัว นินทานี้จึงมีอิทธิพลสูงมาก
ต่อชีวิตมนุษย์ ซึ่งต่างกับตัวโลกธรรมตัวอื่นที่นาน ๆ ถึงจะได้ลาภ และเสื่อมจากลาภ นานครั้งถึงได้เลื่อนยศ
และเสื่อมจากยศ หรือแม้แต่เมื่อประสบสุข ในบางครั้งก็ไม่มีคนยินดีในความสุขของเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน กลับ
นินทาลับหลัง และเมื่อเพื่อนมนุษย์ประสบซึ่งทุกข์ ก็มีกล่าวซ้ำเติม ไม่มีความเห็นอกเห็นใจต่อเพื่อนมนุษย์
ด้วยกัน ดังนั้นเมื่อมนุษย์ถูกกระทบทางอายตนะ ทางหู จึงทำให้เกิดความรู้สึกหวั่นไหว ดังกระบวนการเกิดตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท ดังนี้ 

สฬายตนะ – คือชีวิตที่จะสนองความต้องการของตัวตน และพร้อมจะกระทำการต่าง ๆ โต้ตอบต่อ
โลกภายนอก จะต้องมีทางติดต่อกับโลกภายนอก สำหรับให้กระบวนการรับรู้ ดำเนินงานได้ ดังนั้นอาศัยนาม



 The Journal of Development Administration Research Vol.13 No.1 (January-March 2023)       | 257 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

รูป เป็นเครื่องสนับสนุน กระบวนการแห่งชีวิตจึงดำเนินต่อไปตามพลังแห่งกรรม ถึงขั้นเกิดอายตนะ ท้ัง 6 คือ 
ประสาท ตา หู จมูก ล้ิน กายและเครื่องรับรู้อารมณ์ภายใน คือใจ จากนั้น  

ผัสสะ - กระบวนการแห่งการรับรู ้ก็ดำเนินงานได้ โดยการเข้ากระทบหรือประจวบกันระหว่าง
องค์ประกอบ สามฝ่าย คืออายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ) กับอารมณ์หรืออายตนะภายนอก  
(รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์) และวิญญาณ (จักขุวิญญาณ โสตวิญญาณ ฆาน  วิญญาณ 
ชิวหาวิญญาณ กายวิญญาณ และมโนวิญญาณ) เมื่อการรับรู้เกิดข้ึนครั้งใด  

เวทนา - ความรู ้สึกที ่เร ียกว่า การเสวยอารมณ์ ก็จะต้องเกิดขึ ้นในรูปใดรูปหนึ ่ง คือสุขสบาย  
(สุขเวทนา) ไม่ สบาย เจ็บปวด เป็นทุกข์ (ทุกขเวทนา) หรือไม่ก็เฉย ๆ (อทุกขมสุขเวทนา หรือ อุเบกขาเวทนา) 
และโดยวิสัยแห่งปุถุชน กระบวนการย่อมไม่หยุดนิ่งอยู่เพียงนี้  
 
บทสรุป  

หนึ่งในโลกธรรมท้ัง 8 ท่ีมีอิทธิพลต่อความรู้สึกของมนุษย์ คือการนินทา เพราะเกี่ยวเนื่องโดยตรงกับ
อายตนะ 6 คือหูท่ีรับรู้ เสียง เกิดโสตวิญญาณ เมื่อขาดสติในการตั้งรับ ถูกกระทบด้วยคำติฉินนินทา ก็จะทำให้
เกิดเวทนาขึ้นมาทันที ดังนั้นสติคือการระลึกรู้ ตามมาด้วยการใช้สติเพื่อการรู้เท่าทันตามความเป็นจริง โดยใช้
ปัญญาพิจารณาคิดไตร่ตรองให้เห็นและเข้าใจถึงความเป็นจริงของโลกธรรมตัวนี้ ก็จะสามารถบรรเทาเวทนา
หรือ สามารถดับเวทนาลงได้ดังแผนภูมิรูปภาพดังต่อไปนี้ 

 
ผู้เขียนได้สังเคราะห์หลักธรรมออกมาได้จากหลักพุทธธรรมท่ีเกี่ยวเนื่องกับโลกธรรม 8 ใน และมีความ

คิดเห็นว่าข้อธรรมในครั้งพุทธกาลท่ีพระพุทธองค์ทรงเน้นมาตลอดคือ การดำรงจิตต้ังมั่นไม่ให้หวั่นไหว โดยใช้
โยนิโสมนสิการในการพิจารณาให้เห็นตามความเป็นจริงเกี ่ยวกับโลกธรรมนั้นโดยมีพระพุทธองค์ทรงใช้ 
ปรโตโฆสะ ในส่วนของการเป็นกัลยาณมิตรคอยให้คำแนะนำแก่พระสาวก อุบาสก อุบาสิกา แต่ในสังคม
ปัจจุบัน ปัญหามีมากขึ้น มีความละเอียดอ่อนต่อสภาพจิตใจคนในทุกวันนี้มากขึ้น บริบทของคนในยุคปัจจุบัน
แตกต่างจากยุคพุทธกาลอย่างส้ินเชิง การท่ีคนจะเข้าถึงธรรม เพื่อน้อมนำไปปฏิบัติเป็นเรื่องยาก การท่ีจะหาผู้รู้
ธรรมมาเป็นกัลยาณมิตรคอยชี้แนะแนวทางที่ถูกต้องตรงก็หายาก ทั้งที่มีสื่ออยู่ทั่วไปที่โพสต์บอกเกี่ยวกับข้อ
ธรรม ค่อนข้างเข้าใจธรรมอย่างผ ิวเผิน และไม่ได้นำธรรมะไปปฏิบัต ิจร ิง การศึกษาโลกธรรม  8  



258 |         วารสารการวจิัยการบริหารการพัฒนา ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ISSN: 1905-2219 (Print); ISSN: 2730-2075 (Online) 

จึงเปรียบเสมือนเส้นทางแสงสว่างแห่งชีวิต ท่ีจะนำทางให้เข้าใจวิถีชีวิตและรู้จักการใช้ชีวิตท่ีควรเป็นในปัจจุบัน
โดยมีความระลึกได้อยู่เสมอถึงความไม่ประมาทและมีสติหยั่งรู้ตลอดเวลา อันจะนำมาซึ่งความเป็นปกติในการ
ดำเนินชีวิตไม่ว่าจะมีส่ิงใดมากระทบก็ให้ถือเสียว่าส่ิงนั้นคือโลกธรรม 8 
 
เอกสารอ้างอิง 
ปรุตม์ บุญศรีตัน. (2552). หลักพระพุทธศาสนา. เชียงใหม่: มรดกล้านนา. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดคำวัด. กรุงเทพฯ: วัดราช

โอรสาราม. 
พระพุทธโฆสเถระ. (2554). คัมภีร์วิสุทธิมรรค. (สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) แปลและเรียบ

เรียง). พิมพ์ครั้งท่ี 10. กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม (ฉบับปรับปรุงและขยายความ) . พิมพ์ครั ้งที ่ 11.

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตโต). (2530). พัฒนาคน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
พระศรีวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2530). การพัฒนาจิต. กรุงเทพฯ: มหามกฎุราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 
วศิน อินทสระ. (2519). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนา (พุทธปรัชญาเถรวาท). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโณ). (2553). ธรรมาภิธาน พจนานุกรมคำสอน

พระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั ้งที ่ 2 (ฉบับปรับปรุงเพิ ่มเติม). กรุงเทพฯ: สำนักเลขานุการสมเด็จ
พระสังฆราช. 

อภิชาติ พรส่ี. (2556). การศึกษาวิเคราะห์วิธีคิดเพื่อบรรเทาทุกข์ในพระพุทะศาสนาเถรวาท (วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรดุษฎีบัณฑิต). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


