
วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 197    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

 

 

การปรับทัศนคตติอการเขาใจอสิลามสูการสรางประชาชาตหินึง่เดียว 
 
อับดุลรอซาก สุไลมาน มุฮัมมัด อะฮฺหมัด 

 
บทคัดยอ 

 

บทความฉบับนี้มวีัตถุประสงคเพ่ือแจงความเขาใจในอิสลามเกี่ยวกับการปรับทัศนคติตอการสราง
ประชาชาตหินึ่งเดียวบนพ้ืนฐานของสัจธรรมและความยุติธรรม โดยใหความสําคัญตอปจเจกบุคคลซึ่งเปน
พ้ืนฐานของการสรางประชาชาต ิสรางความเขาใจภาระและหนาท่ีพรอมกับเสริมสรางความรับผดิชอบตอการ
ปฏบัิตตินสูการเขาใจวถิแีหงมนุษยธรรม การวจัิยคร้ังนี้เปนการวจัิยเชงิเอกสารท่ีมกีารรวบรวมขอมูลจากการ
อานและศกึษาวเิคราะหตามหลักการประวัตศิาสตรและการสังเคราะห ผลจากการศกึษามดีังตอไปนี้ 
 อิสลามใหความสําคัญกับพัฒนาสติปญญาของปจเจกบุคคล เนื่องจากเปนพ้ืนฐานของการสราง
ประชาชาตท่ีิมคุีณภาพหลังจากถูกบิดเบือนในหลายดาน 

อิสลามไดบุกเบิกความรูศาสนา ภาษาและศิลปะท่ีเปนพ้ืนฐานของการปรับทัศนคติตอการพัฒนา
ปจเจกบุคคล 

ความสําเร็จของปจเจกบุคคลในการสรางสังคมท่ีอยูบนพ้ืนฐานของรากฐานอีหมาน จริยธรรม และ
ศาสตรความรูภายใตความรุงเรืองของอสิลาม 

อิสลามไดพัฒนาสติปญญามนุษยสูการเขาใจวิถีแหงมนุษยธรรมบนพ้ืนฐานของการไดรับการดล
บันดาลใจท่ีมาจากพระผูเปนเจา 

ผลจากการพัฒนาสตปิญญาท่ีอสิลามไดวางรากฐานนั้น สังคมสามารถพัฒนาดวยการสรางรัฐบน
พ้ืนฐานของศาสนา การเมอืง เศรษฐกจิ สังคมดวยความเขาใจอสิลามในรูปโฉมใหม 

อสิลามไดใหสทิธิ เสรีภาพและความปรารถนาแกทุกปจเจกเพ่ือสรางความเปนมนุษยธรรม เนือ่งจาก
ความจริงคือการสรางประชาชาตหินึ่งเดยีว 

ผูคนหลายระดับไดเขารับอิสลามหลังจากภูมิใจกับความหมายของความเปนมนุษยธรรมจนได
กอใหเกดิความเปนประชาชาตท่ีิประเสริฐท่ีถูกอุบัตขิึ้นแกมวลมนุษยชาต ิ
 
คําสําคัญ: ทัศนคต,ิ ประชาชาตหินึ่งเดยีว 

                                                                                                                                                                                              
                                                        

 ดร. (ประวัตศิาสตรอิสลาม), ผูชวยศาสตราจารยประจํา คณะอิสลามศกึษาและนติศิาสตร มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

บทความวจิัย 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 198    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

 

 

Intellectual shift in the light of the concepts of Islam to Ummah al-Wahidah  
 
Abdelrazak  Sulaiman 

 

Abstract 
 

The aim of this article is to illuminate the new concepts brought by Islam, which caused an 
intellectual transformation to reform the human mindset to create one Ummah based on truthfulness, 
justice, and care of the individual as he is the base of the making this Ummah, who is responsible for 
understanding this concepts and fulfill them in training the spirt of humans. We followed the historical and 
descriptive methods to collect the data and reading the sources and references, and reached to the 
following findings: 
  Islam had cared about the mentality of the individual, because it is the base of the making 
Ummah, after changing a lot of the previous concepts. 
  Islam had brought religious, linguistic and literal sciences which took apart in the intellectual 
transformation of the individual. 

In Islam, the individual had succeeded in building a community based on faith, ethics, and 
knowledge. 
  Islam had worked to reform the human mind set to rise the human spirit on the divine guidance. 
Because of intellectual transformation, the community had established a state with political, religious, 
economic, and social characteristics based on the news concepts. 
Islam had granted free will to the individual, which helped in building his humanity and motivated in 
building of One Ummah. 
  Islam had freed humanity by the maintaining the meanings of humanity, thus the best nation 
was created. 
 
Keywords: Intellectual shift, Ummah al-Wahidah 
 

                                                                                                                                                                                              
                                                        


 Asst. Prof. Dr. (Islamic History), Lecturer  Faculty of Islamic Studies and Law, Fatoni University 

RESEARCH  



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 199    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

 

 

  التحول الفكري في ضوء مفاهيم الإسلام لتكوين أمة واحدة
 

 
  المساعد ومحاضر في كلية الداراسات الإسلامية والقانون وكلية الدراسات العليا، جامعة فطاني ذستاالأ، حضارة الإسلاميةدكتوراه في *

 
ملخص 

التي جاء ا الإسلام محدثاً تحولاً فكرياً في إصلاح العقل يقصد من هذا المقال توضيح المفاهيم الجديدة   
البشري، والهدف منها تكوين أمة واحدة تسير على معاني الحق والعدل، والاهتمام بالفرد لكونه أساس ظهور 
هذه الأمة، وتقع عليه مسئولية فهم وتطبيق هذه المفاهيم في تربية النفس البشرية، ونعتمد في جمع وقراءة 

  :لومات من المصادر والمراجع، وفق المنهج التاريخي والوصفي، وقد توصلت إلى هذه النتائجالمع
 .إهتم الإسلام بعقلية الفرد لأنه أساس صناعة الأمة بعدما غير الكثير من المفاهيم لديه 

 .أبرز الإسلام علوم دينية ولغوية وأدبية ساهمت في التحول الفكري عند الفرد
 .سالة الإسلام من بناء مجتمع يقوم على دعائم الإيمان والأخلاق والعلمنجح الفرد في ظل ر

 .عمل الإسلام على إصلاح العقل البشري من أجل تربية النفس الإنسانية على قاعدة الهداية الربانية
ونتيجة للتحول الفكري الذي أحدثه الإسلام استطاع اتمع المتحول من إقامة دولة لها طابع ديني 

 .واقتصادي واجتماعي من مفاهيم الإسلام الجديدة وسياسي
 .أعطى الإسلام الحرية والإرادة للفرد فساعدت على بناء إنسانيته وكانت الدافع في بناء الأمة الواحدة

 .اعتنقت البشرية دين الإسلام عندما احتوى على معاني الإنسانية فتكونت خير أمة أخرجت للناس
 

  واحدةالتحول الفكري، أمة : الأهمةالكلمات 

  المقالة البحثية



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 200    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

 مقدمة
ورسالته الخالدة والتي جاءت خاتمة لكل الرسالات السماوية وخالدة إلى يوم  سلام دين االله الخاتمالإ

القيامة، وجاء الإسلام مؤكداً على معاني الحق والعدل والخير التي تضمنتها الرسالات السابقة، وباعثاً لها من 
ا كانت مخالفة لأهوائهم ومصالحهم جديد بعد أن غفل الناس أو ضلوا عنها وتركوا العمل بمقتضاها لأ

المادية، وقد احتوت رسالة الإسلام على تشريعات جديدة صالحة لكل زمان ومكان معطلة للشرائع السابقة 
حيث كان يؤمن ا أصحاب الأمم الماضية لأا كانت حقاً ولكن أبطل العمل ا لأن شريعة الإسلام كانت 

  ).75م،ص1984فروخ،.(أتم وأكمل الشرائع
كما احتوت تعاليم الإسلام بعدة مفاهيم جديدة لتهيئة الإنسانية لمرحلة الرشد الكاملة، فجاء للتعامل        

مع البشر وفق مبدأ العدل، ولكن على أساس الإهتمام بالفرد ككائن له خصوصية في التفكير والاهتمام 
، فهو يسلب منه كل ما علق في ذاكرته من أمور والاتجاه، ويأتي هذا الاهتمام بالفرد لكونه لبنة الإسلام الأولى

مخالفة لروح الإسلام، وفي نفس الوقت أقر الإسلام على خصال حميدة كانت منتشرة قبل الإسلام بعد أن 
هذا وجعلها تتماشى وفق قيم الحق والعدل، وعلى ضوء ذلك ألغى الإسلام كل العادات والاعراف 

الفوضى والجهل لأا لا تتلاءم مع نص وروح   والممارسات التي كانت تؤسس تمع
  ).54م،ص2003/ه1423جابر،.(الإسلام

فكانت هذه الأسس عامل وحدة بين أفراد الأمة الإسلامية الواحدة ابتداءً من العرب في شبه الجزيرة 
باعد العربية وأطرافها، وعامل وحدة روحية بين اتباع الدين الإسلامي على اختلاف ألوام ولغام وت

ديارهم، ثم عامل وحدة لجميع الذين يجمعهم اللسان العربي، لأن بفضل القرآن الكريم حفظت اللغة العربية 
الفصحى، وبفضل القرآن الكريم والحديث النبوي نشأت علوم دينية ولغوية وأدبية ونتاج فكري عام، فأصبح 

الحضارة العربية إلى الحضارة الإسلامية، لأن الإسلام أساس الثقافة المؤدية لتكوين الأمة الواحدة، فتحولت 
الرفاعي، .(الإسلام بنظر المسلمين عقيدة وشريعة وحضارة ومثل عليا تبني جماعة واحدة

  ).10م،ص1998/ه1419
من جانب آخر جعل الإسلام في العرب والأمم الأخرى خاصية مميزة في أخلاقها قادا إلى العمل        

صدها ووجهها إلى هدف واحد، لأم آمنوا بما جاءهم في القرآن الكريم وفهموا الصالح، حيث وحد بين مقا
أحكامه وطبقوا مبادئه، وماهي إلا أياماً معدودات حتى هذّبت مدرسة محمد بن عبد االله من نفوس أفراد هذه 
الأمة، وأنشأت منهم رجالاً أصبحوا في عقلهم وعدلهم قدوة لمن جاء بعدهم على توالي القرون 

  ).143م،ص1968كرد علي،.(الأحقابو
نلاحظ مما ورد أن الإسلام جعل من العقل حكماً على اعتناق الدين الإسلامي والإيمان بأسسه        

وغاياته، فهو يسمو بعقل الإنسان وترتقي بالعلم والعمل به ونشر الخير بين أفراد الأمة، كما دعى الإسلام 
اء إلى الإيمان بخالقه الذي سخره لأجل هذا الفرد لبناء مجتمعات تقوم للنظر في الكون لاستنباط سننه والاهتد



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 201    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

على أسس الإيمان والأخلاق والعلم، وأيضاً يدعو إلى التدبر والتأمل في آيات خلق االله ليكون الإيمان باالله على 
  .عقل وبينة استجابة لما ورد في الأيات القرآنية أفلا تتفكرون، أفلا تعقلون

جه الإسلام الطاقة العقلية إلى التأمل في حكمة االله وتدبيره، فالتأمل هذا ليس مقصوداً في لذلك يو       
ذاته، ولكن لأجل إصلاح العقل البشري، وإقامة الحياة في الأرض على أسس من الحق والعدل الأزليين 

في شعورها الإحساس بالحق الكامنيين في بنية الكون وبنية الحياة، فبالحق يربي الإسلام النفس البشرية، ويعمق 
حتى يصبح هو العقيدة ويصبح هو الحياة، من أجل ذلك يهتم الإسلام بقيادة الحس البشري إلى طريق الحق 

  ).79م،ص2001/ه1421قطب، .(والعدل والهداية في حياة الإنسان، ويجعل هذا التدبر جزءاً من العقيدة
العقيدة والعمل، وتسمى العقيدة بالإيمان، وأصل العقيدة  ومن المعلوم أن الإسلام يقوم على ركنين هما       

قل هو االله أحد، االله الصمد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً {:الإيمان بوحدانية االله، قال تعالى
، أما الأعمال فهي العبادات التي يجب على المسلم القيام ا، كالصلاة والصوم والحج )سورة الإخلاص(}احد

ومع هذا فالإسلام ليس عقيدة سماوية وفروضاً دينية فحسب بل هو سلوك خلقي قويم، إذ يدعو إلى  والزكاة،
  ).11:م،ص1963ضيف،.(طهارة النفس من كل ما علق ا من شوائب وأدران

وعندما فهم المسملون الأوائل مبادئ الدين الجديد عملوا على رفع الظلم عن عاتق الفقراء والمحرومين        
تكونت منهم طبقة العبيد في مجتمعات العصور الماضية، والذين ذاقوا ألوانا وصنوفاً من العذب على  الذين

أيدي أسيادهم كما يدعون، ولكنهم وجدوا في الإسلام ما كانوا يفتقدونه وهو إعادة الامل إليهم وحفظ 
في كل الحقوق حقوقهم، فرجعت الثقة في نفوسهم، وأصبحوا سواسية مع الذين كانوا يضطهدوم 

والواجبات، والدافع الأول من ذلك هو تأسيس مجتمع إسلامي عالمي فاضل تسود فيه العدالة والمساواة 
  ).84:م،ص1984/ه1404بري، .(والإخاء والرحمة والسلام

إني جاعل في الأرض {: وقد نظر الإسلام إلى الإنسان على أنه خليفة االله في الأرضن قال تعالى       
سورة (}ولقد كرمنا بني آدم{: ، كما فضل االله الإنسان وكرمه، قال تعالى)30/رة البقرةسو(}خليفة

، وهذه الكرامة التي اختص االله ا الإنسان هي حماية إلهية له، تحتوي على أبعاد مختلفة كاحترام )70/الإسراء
إنا {: والمسؤولية، قال تعالى حريته وعقله وفكره وإرادته، وهذه الكرامة إشارة لتحمل الإنسان أمانة التكليف

سورة (}عرضنا الأمانة على السماوات والأرض فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان
، وإذا كان االله قد اختص الإنسان بالتكريم وجعله مكلفاً ومسؤولاً، فإنه من ناحية أخرى قد )72/الأحزاب

وسخر لكم ما {: ته المادية والروحية على السواء، قال تعالىخلق االله له هذا الكون بما فيه ليمارس فيه نشاطا
، فالتفكير )13/سورة الجاثية(}في السماوات وما في الأرض جميعاً منه إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون

والنظر في ملكوت السماوات والأرض بالاستفادة من هذه المسخرات سيؤدي إلى الرقي المادي، وفي نفس 
  ).119م،ص1994/ه1415السائح،.(الروحيالوقت إلى الرقي 

بذلك كان للإسلام أثر كبير في تغيير قيمة الأشياء والأخلاق في نظر معتنقيه، فارتفعت قيمة أشياء        
وانخفضت قيمة أشياء أخرى، فانخفض إله القبيلة وإن اتسع سلطانه، وارتفع عندهم إله العالمين ومدبر الكون، 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 202    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

ك أن يرقى لفهم إله خالق الكون وما فيه من مخلوقات لا مثيل له، ثم عرف أن فاستطاع الفرد المسلم بذل
الإسلام خير الأديان، وأم ورثته في هداية الأمم، وعليهم الخضوع الله رب العالمين والانقياد لأوامره، 

الإسلام وإخضاع منافع الفرد واتمع لمبادئ هذا الدين، فكان ذلك من العوامل المساعد لإبلاغ رسالة 
  ).75م،ص1978أمين،.(للمجتمعات الأخرى والدعوة لهذا الدين والتبشير به، ومن دخل فيه كان كأحدهم

ثم إن االله سبحانه : "ونجد ذلك في وصف الإمام علي بن أبي طالب رضي االله عنه عن تلك الفترة حيث قال       
بلاغاً لرسالته، وكرامة لأمته، ثم أنزل عليه الكتاب نوراً  بعث محمداً صلى االله عليه وعلى آله بالحق، وجعله االله سبحانه

لا تطفأ مصابيحه، وسراجاً لا يخبو توقده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يضل جه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وعزاً 
ومنازل لا يضل جها  لا زم أنصاره، وحقا لا تخذل أعوانه، فهو معدن الإيمان وبحبوحته، وينابيع العلم وبحوره،

  ).463:،ص1م،ج1988/ه1408الرضي،)(المسافرون، وأعلام لا يعمى عنها السائرون
يظهر مما سبق أن الإسلام جاء لتطهير النفس البشرية مما أصاا من شوائب العهود السابقة له، واتجه        

ليجعل النفوس تستمر في ما كانت عليه  ا إلى الخير والفضائل، فأخذ كل ما يوافق تعاليمه ونبذ ما يخالفها،
بما يناسب الإسلام بمفاهيم جديدة، فهو يأخذ ويعطي كل ما في مصلحة الفرد ومن ثّم الإنسانية، ومعنى ذلك 
أن الإسلام لم يسلب كل ما كان من أمور مخالفة لروح الإسلام، بل حرم كل ما فيه ضرر للإنسان، لأن 

حاا، وكذلك لم يهمل الجانب الخُلقي في الإنسان، وهو يمثل السلوك الذي الإسلام جاء لإرجاع الحقوق لأص
يجب على الفرد المسلم إتباعه بكل ما ورد فيها من نظم وهي حقوق العباد تجاه بعضهم البعض، والغرض من 
 ذلك تكوين مجتمع إسلامي توطد فيه دعائم الأمن والسلام، وتشاع فيه المحبة والاستقرار، وتنتشر فيه
الفضائل، ويكثر فيه المعروف، ويعرف فيه الحق، فتكوين هذا اتمع بدأ بالفرد الذي أحدث فيه الإسلام 
تغييراً شاملاً بتغيير مفاهيمه، فاكتسب عقلاً راشداً استطاع أن يؤسس مجتمع يسير على الحق، فكانت الأمة 

بمكة المكرمة وأكملها بالمدينة المنورة، وشمل الإسلامية الواحدة، فالإسلام أوجد هذه الأمة التي بدأ تكوينها 
  :هذا التغيير المفاهيم التالية
  من الوثنية إلى التوحيد

عبد الناس قبل الإسلام العديد من الأصنام وهي عبادة لغير االله، فكانوا يفدون من مكان لتقديم        
لف شؤون حيام، فكانت عبادم ترتبط القرابين لهذه الألهة، وهم على دراية تامة أا ذات نفع لهم في مخت

بالمادة، ولا يرى الفرد سوى ذلك، فيسجد أمامها ويطلب مشورا في تجارة أو حرب أو نكاح، ويستسقي 
ا وينحر عندها، وعند ظهور نور الإسلام وانتشار تعاليمه رأى هذا الإنسان عدم الجدوى من عبادة حجر 

لا يضر، فاتجه بعقله وقلبه إلى عبادة االله الواحد الأحد، فوصل إلى درجة ينحته بيده وينصبه لنفسه لا ينفع و
عالية من العمق والتفاني في سبيل نشر هذا الدين والدفاع عنه، بعدما فهم المبادئ والتعاليم التي نادى ا، ولعل 

لفوز بلقاء االله تعالى أن ينال من وراء ذلك إحدى الحُسنيين إما النصر لدين االله وانتشاره، وإما الشهادة وا
  ).39:،ص6م،ج1994شلبي،.(واستقراره بجنة الفردوس



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 203    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

وذا يعتبر التوحيد جوهر الإسلام، ونفي كل الألهة المضلة التي كانت تتحكم في مصير الإنسان،        
وتحريره من العبوديات الزائفة كلها، وإطلاق روحه تعمل بكل طاقاا، فهي متحررة من كل قيد زائف، 

قيدة في نفس الوقت بمنهج االله وأوامره، التي يتحقق ا خير الدنيا وسعادة الآخرة، والعبودية لغير االله تعالى مت
تستهدف جزئية واحدة من نفس الإنسان ومل بقية الكيان، أما العبودية الله تعالى وحده فهي العبودية الحقة 

رم الإنسان، وتحرر النفوس من داخلها فتصبح قوة كونية لأا تتجه إلى رب العالمين الذي لا إله غيره، وهي تكُ
فاعلة في واقع الحياة، ولها أثر واضح في سلوك النفس الداخلية، وبالتوحيد تتوحد في الوقت ذاته أشياء كثيرة 
في كيان الإنسان وحياته، فيتوحد المادي والمعنوي، ويتوحد العمل والعبادة، ويتوحد الجسد والروح، وتتوحد 

  ). 57:قطب،مرجع سابق،ص.(نيا والآخرةالد
لذلك يرفض الإسلام أي واسطة بين الإنسان وخالقه، فجعل الاتصال بينهما اتصالاً مباشراً، بعد أن       

أحكم الفوارق بين الألوهية والنبوة، وكرم الإنسان بإشاعة المُثل في نفسه والحكمة في تصرفه، وأنقذه من 
دة أحد غير االله، ومنها عبادة المال والجاه والبشر وغير ذلك، فإذا تحرر الإنسان من العبوديات التي تجر إلى عبا

هذه العبوديات بإمكانه أن ينصرف بكامله إلى الحقيقة الإلهية، فلا يتعبد إلا ا ولا يلتزم إلا بأوامرها، في 
دته ومشيئته والالتزام بما أمر به وى نطاق من المساواة التامة بين جميع البشر، فالخضوع الله تعالى والامتثال لإرا

عنه، في كل ذلك خروج على المألوف ونبذ للتقليد السائد، تمهيداً إلى العبور الكبير على جسر الحق إلى ما فيه 
  ).  23:جابر،مرجع سابق،ص.(سعادة الإنسان وأمنه واستقراره

نسان، التي كانت تتجه قبل الإسلام إلى يمكن القول مما سبق أن الإسلام أحدث تحولاً في عقلية الإ       
عبادة غير االله، وهذا ما جعله في تلك الفترة يتخبط في الفتن، ويقترف كل أنواع المفاسد دون وعي وإدراك 
لذهاب عقله في الضلال المبين، وما أن أطل فجر الإسلام بتوحيد االله في العبادة، حتى سارع العديد منهم 

للخلاص من ذل العبودية المادية التي كان يؤمن ا، ويتحرر من شوائب الماضي،  لاعتناق هذا الدين الجديد
  .ويطهر نفسه من كل ذنوا، لمعرفته حقيقة الإسلام

وعند إدراك عقل هذا الإنسان الجديد بحقيقة هذه العبادة، تساوى أمامه كل شيئ فتوحد عنده المادي        
الإسلام يشعر بالإطمئنان المعنوي لعدم مخالفة أوامر االله، كما  والمعنوي، فحين يطلب المادة وفق تعاليم

توحدت عنده العبادة والعمل، فإذا كان العمل لابتغاء وجه االله، وفائدة للبشر يصبح حينئذ عبادة، وأيضاً 
توحد الروح والجسد، فشعرت الروح بالسكينة حيال ما يقوم الجسد من أفعال أقر ا الإسلام فتم الاتحاد 
بينهما، أما توحد الدنيا والآخرة فنتج عنه كون الدنيا دار ممر والآخرة دار مقر، فأفعاله في الدنيا جزاؤها 

  .الإحسان في الآخرة
فإذا توحدت هذه الأمور وارتبطت في نظر هذا الإنسان أصبحت معاني الدين راسخة في نفسه        

اهدة في سبيله والانتصار له والعمل على نشره، حيث أنه وفكره، وأعطاه ذلك الدافع الدعوة لهذا الدين وا
  .دين جاء ختاماً للشرائع السابقة وناسخاً لها جامعاً لأحكام الدنيا والآخرة



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 204    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

وهكذا نجد أن التحول الذي طرأ على حياة إنسان ذلك الزمان لم يحدث إلا بعد اقتناعه بمبادئ الدين        
قق مصالحه، وكان من نتائج هذا التحول والإيمان ذا الدين أن نجح بفكره الجديد وانتصاره له وإيمانه بأنه ح

    .الجديد في تأسيس دولة إسلامية تقوم على أساس تعاليم الإسلام وشرائعه
  من السيف إلى المسالمة

لى انتشرت في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام صفة الحروب المتكررة، ومن أسباا كانوا يتنافسون ع       
شرف الرياسة، أو يتنازعون أماكن تصلح لرعي حيوانام، أو تكون رداً لغارة أو طلباً لثأر قديم، فتلك كانت 
أبرز الدوافع لهذه الحروب، وكثيراً ما كان أحدهم ينصر قومه إذا سمع النداء دون أن يعلم سبب النصرة، 

م، فلا بد من عمل يوضح أخذ الثأر وإن وذلك لاعتقادهم أن صفات الضعف والجبن من مظاهر الذلة عنده
  ).64:م،ص1968/ه1388الجبوري،.(تغير الناس وتبدل الزمان، ويطال الثأر كل أفراد الأسرة

لذلك تخضع القبائل في تلك الفترة لقانون الأخذ بالثأر والمفروض على الكبير والصغير، فهو شريعتهم        
أن ينقض هذا القانون أو يخرج عليه أو يقف ضده، فكانوا لا  المقدسة، ولا يستطيع أحد من أفراد القبيلة

يفرغون من دم إلا وبدأوا دم آخر، فأصبح ذلك سنة من سنن حيام، فإذا قتل فرد من قبيلة شهرت سيوف 
العشيرة بمؤازرة من العشائر الأخرى للأخذ بثأرها، أدى ذلك لازدياد اشتعال الحروب لكثرة الثارات بينهم، 

ضت على الحرث والنسل، ومع ذلك لا يرضون بأخذ الدية لوقف القتال لعدم استبدال الدم بالإبل حتى ق
وألباا، ويعتبر ذلك ذل ما بعده ذل، فأصبح سفك الدماء غريزة من غرائزهم ، لذا يدخل أفراد القبيلة في 

أمين، .(م يد على من سواهمتضامن شديد الوثاق، فينصرون أخاهم ظالماً أو مظلوماً يسعى بذمتهم أدناهم وه
  ).10:مرجع سابق، ص

كما تعد القبيلة كتلة واحدة يشترك جميع أفرادها في الأخذ بثأر من قُتل من أفرادها، وما على الفرد        
  ).94:،ص1م،ج1985/ه1405شاكر،.(سوى السمع والطاعة

 الحروب المتكررة التي كانت بين لذا جاء الإسلام بمفاهيم جديدة من شأا تغيير السلوك السائد في       
وإن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا {: بني البشر، فبدأ يضعف من شأن القبيلة ويحل محلها فكرة الأمة، قال تعالى

، فهي أمة يعلو فيها السلطان الإلهي على السلطان القبلي، فتوحد الناس )52/سورة المؤمنون(}ربكم فاعبدون
رابطة القبلية، فأول ما فعله الإسلام لتقوية هذه الرابطة أن نقل حق أخذ الثأر من القبيلة بالرابطة الدينية وترك ال

إلى الدولة، وبذلك انتهت سلسلة الحروب والمعارك الدموية، فأصبح لزاماً على القبيلة أن تقدم القاتل لأولي 
يا أيها الناس إنا خلقناكم {: تعالىالأمر حتى يجد جزاءه، فمضى الإسلام في القضاء على العصبية القبلية، قال 
، وبذلك )13/سورة الحجرات(}من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند االله أتقاكم

  ).19:ضيف، مرجع سابق،ص.(تصبح أمة مثالية يتعاون أفرادها على الخير، يسودهم البر والتعاطف
في أموره دون وعي وإدراك وينصر أخاه ظالماً او مظلوماً، لم وبعد أن كان يحتكم الرجل إلى السيف        

تظهر حادثة اعتدى فيها مسلم على غيره أو دافع عن ظالم، وكان رائدهم في ذلك رسول االله صلى االله عليه 
وسلم، فلقد أوذي بألوان متعددة من العذاب دون أن يرد عن نفسه أذى بأذى، وكذلك أصحابه واتباعه لم 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 205    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

أذن {: تداء باعتداء بل صبروا حتى أذن االله لهم بالهجرة إلى المدينة وبالدفاع عن أنفسهم بقوله تعالىيقابلوا اع
، وهذا ماحدث لأفراد القبائل التي )39/سورة الحج(}للذين يقاتلون بأم ظلموا وإن االله على نصرهم لقدير

  ).41، 6بق،جشلبي، مرجع سا.(كانت تشعل الحروب لأقل الأسباب ولعدد من السنوات
هكذا جاء الإسلام مطهراً للنفس الإنسانية من العادات السيئة التي كانت منتشرة بينهم ومنها الحروب        

المتكررة، فوضع حداً لهذا الأعمال ، ثم بين حقوق الأفراد وواجبام التي يجب التمسك ا والحفاظ عليها، وذلك 
  ).62:م،ص1983/ه1403ناطور،/فاعور.(وين أمة واحدةلأجل بناء مجتمع أسلامي جديد وبالتالي تك

نستطيع القول أن الإسلام أوجد عقلية في العرب تتسم بالانضباط، بدلاً عن عقلية الفوضى التي        
كانت منتشرة حينئذ، فمن مظاهر الفوضى عندهم جعلهم السيف قاضياً فيما بينهم للفصل في منازعام، 

فأدى إلى حروب بين القبائل لا اية لها، إلا أنه وبظهور الإسلام توقفت هذه  وخاصة التراع بسبب الثأر،
: الحروب، لأنه شرع لهم القوانين التي تقضي على أسباب الفتن من جذورها، فأول ما أنزله االله عليهم قوله

: ولهذا الحق أمور: قال القرطبي في تفسيره ،)33/سورة الإسراء(}ولا تقتلوا النفس التي حرم االله إلا بالحق{
، 7م،ج1967/ه1387القرطبي،(منها مانع الزكاة وترك الصلاة، وقد قاتل الصديق مانعي الزكاة،

ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجزاؤه جهنم {: ، ثم أوضح القرآن جزاء القاتل في الآخرة قال تعالى)133:ص
إلى نصاا، وأدى ذلك لتعاون الجميع على  ، وذا الحق أرجع الإسلام الأمور)93/سورة النساء(}خالداً فيها

  .فعل الخير والتنافس فيه
أما مسألة عدم رد الأذى عن المسلمين الأوائل حتى ذاقوا صنوفاً من أشكال العذاب، فإن ذلك يرجع        

إلى ضرورة منع الفوضى في اتمع، فعندما زاد عددهم وقويت شوكتهم، أخذوا في الدفاع عن أنفسهم بعد 
أذن االله لهم بذلك، فلم يكن م ضعف أو جبن وإنما كان انتصاراً حتى يأتيهم حكم االله، فكان هدفهم  أن

تطبيق شرع االله على أنفسهم منذ اعتناقهم للإسلام، وترسيخ مبدأ الانقياد والامتثال لأوامر الإسلام فيما يخص 
تنفيذ المنهج الذي حدد لهم، وذا كان  لأجل تكوين أمة مثالية تعمل على  جميع جوانب الحياة، وكل ذلك

   .الاحتكام لقانون الإسلام من لوازم الحرية والأمن والاستقرار في اتمع
  من القوة إلى القانون

انتشرت صفات سيئة قبل الإسلام جعلت الحياة عبئاً ثقيلاً لا يحتمل، كالظلم والقتل والسطو،        
رد الحياة الآمنة المستقرة في ذلك الوقت، لخضوع اتمع لمنطق القوة، واغتصاب القوي للضعيف، فلم يجد الف

فلم يكن البقاء إلا للأقوى، فجاء الإسلام وهذّب من طبيعة النفس الإنسانية، فنهى عن كل تلك الشرور، 
يعة وحدد العقوبات لكل جريمة من هذه الجرائم بالإضافة إلى عذاب الآخرة، فأتى بالقانون الذي يصلح للطب

  )77:م،ص1990الفقي،.(البشرية في كل زمان ومكان
ويجب أن ندرك أن قانون الأرض ينبع من الطبقة الأقوى لحماية مصالحها، ذلك للتمييز بينها وبين        

الطبقات الضعيفة من ناحية، وأيضاً لتحقيق منافعها على حساب الآخرين، بينما شريعة الإسلام تنبع من وحي 
فيها جميع الطبقات والأفراد لكوم عباد االله، فهي نظام يطبق على الجميع ولأجل الجميع،  السماء، وتتساوى



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 206    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

ولا يحابي أحداً على حساب أحد، فالحاكم والمحكوم والغني والفقير والشريف والوضيع جميعهم سواسية أمام 
افع عنها ولا يرفضها أو قانون الشريعة، وهذا يثق كل صاحب حق في هذه الشريعة لأا تكفل له حقوقه فيد

  )86:قطب،مرجع سابق،ص.(يخرج عنها
كما يجب أن نعلم أن الإسلام يعطي الحرية والإرادة للفرد، وهما من مقومات شخصيته، ولكن يجب أن يكون        

اع الهوى، استقلال الشخصية في المحافظة على هذه المقومات، وفي دفع عوامل الانحراف، لأن انحراف الإنسان يتمثل في اتب
وهو مسلك فاسد وسلوك غير مستقيم، والإسلام إذ يمنح استقلال الشخصية للفرد يطلب في نفس الوقت ابعاد الهوى 
الذي هو مصدر كل شر وعبث، ويريد أن يبقى الإنسان إنساناً تبدو عليه مظاهر الإنسانية الخالصة في الاعتقاد الصحيح 

  )164:م،ص1970/ه1389 البهي،.(والحكم العدل والسلوك المستقيم
نلاحظ مما سبق أن القوة كانت تعتبر الدستور الذي عاش عليه الفرد قبل الإسلام، والجميع يخضع        

لهذا الدستور، وبموجبه لا يسأل أحد من أفراد الشعب فيما يفعل أصحاب النفوذ والسلطة في اتمع، وعلى 
فرد في ذلك الوقت يتصرف كما شاء، فلم يأمن أحد على ضوء الحرية التي كانت سائدة والتي يتمتع ا ال

  .حياته، وبذلك انعدم الاستقرار
ومع ظهور الإسلام طبق القانون الذي يحاكم به الفرد في حال ارتكابه لجرائم تؤدي إلى اضطراب        

عون في الأرض إنما جزاؤا الذين يحاربون االله ورسوله ويس{: حياة الآخرين وتنشر الرعب بينهم، قال تعالى
، )33/سورة المائدة(}فساداً أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف أو ينفوا من الأرض

وبترول هذه الآية تكون القوة التي لا تستند إلى العقل والشرع قد انتهت، لأن الإسلام يسعى لاستقرار اتمع 
  .ونشر السلام فيه

لحرية والإرادة للفرد، ولكن ليست كالتي كانت في عهد ما قبل الإسلام، فهذا كذلك منح الإسلام ا       
الحرية مقيدة تمنع الفرد من الانجراف وراء المعاصي التي حرمها االله تعالى، فهذه الحرية تؤدي إلى إنسانية الفرد، 

  .ناء الأمةباتباع الخلق القويم مما يحافظ على قوة شخصيته، فتصبح الدافع للوحدة القوية في ب
  

  من نظام الطبقات إلى المساواة
طبقات رفيعة ذات مترلة ومكانة عالية، ثم تتلوها : تتكون اتمعات قبل الإسلام من عدة طبقات       

طبقات أخرى أقل درجة ومترلة، حتى تأتي الطبقة الدنيا التي تمثل قاعدة لهرم هذا اتمع وسواد الناس، وهذه 
عنى يمنع الاختلاط مع بعضها عن طريق التزاوج والتصاهر، وذلك بسبب الفوارق المترلية الطبقات شبه مغلقة بم

  )284:،ص4كرد علي، مرجع سابق، ج.(التي تفصل بينهم
ولذلك تتبع كل طبقة مهنة محددة، تناسب وضعها ومكانتها، فطبقة الأشراف والأغنياء وهم سادة        

ذا تكون القوم وأصحاب المكانة الرفيعة في اتمع تمتلك الأراضي الواسعة للزراعة والمال الوفير للتجارة، و
صاحبة السلطان والقوة إصدار الأحكام، ثم طبقة الفقراء الذين لا يملكون شيئاً وهم أجراء عند ملاك 
الأراضي، ومع ذلك لا يجدون منهم رحمة أو شفقة، فهم محرومون من مال االله، فاعتقدوا أن من حقهم أخذ 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 207    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

ال هؤلاء الأغنياء عن طريق القوة، وهم أفضل حالاً من طبقة العبيد الذين يمثلون الطبقة الأخيرة في اتمع، م
وهذه الطبقة تقوم بالخدمة وبسائر الأعمال التي يأنف الإنسان الحُر من ممارستها، ويتصرف صاحب العبد به 

  )69:م،ص1982أحمد،.(كتصرفه في ماله الخاص، والعبد ليس له حق الاعتراض
فكان الفرد في السابق يخضع لنظام الطبقات ويؤمن به ويسير على هديه، وينظر إلى اتمع على أنه        

بدله طبقات متفاوتة تبعاً للدم والنسب، وعند ظهور الإسلام أعاد تكوين هذا اتمع فرفض مبدأ الطبقات وأ
يا أيها الناس إنا خلقناكم من {: ، قال تعالى)48:،ص6شلبي، مرجع سابق،ج(بعامل التقوى والعمل الصالح

  )13/سورة الحجرات(}ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند االله أتقاكم
ذت كل الفوارق الطبقية هكذا أرسى الإسلام هذه القاعدة الاجتماعية التي قضت على العصبية ونب       

بين الأفراد، بما في ذلك فوارق الشرف والسيادة، فالناس جميعاً سواء في الحقوق والواجبات، قال رسول االله 
يا أيها الناس إن ربكم واحد وإن أباكم واحد، كلكم لآدم، : "صلى االله عليه وسلم في خطبة حجة الوداع

ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا أسود على  وآدم من تراب، ألا لا فضل لعربي على أعجمي
، )411:،ص5م،ج1991/ه1411ابن حنبل،"(أحمر إلا بالتقوى، خيركم عندي أتقاكم، إن االله عليم خبير

وبذا أصبح اتمع أسرة واحدة يسودها البر والتعاطف، وتكون أمة مثالية يتعاون أفرادها على الخير، وكل فرد 
  )19ضيف،مرجع سابق، .(لنفسه بل يعيش لأجل الجماعة فيها لا يعيش

نرى مما ذكر أن الأفراد يتفاضلون على بعضهم حسب وضعهم في اتمع، وهذا الأسلوب نتج عنه        
الظلم والقسوة وعدم الشعور بالكرامة لامتهان الفرد فيها، فمن المؤكد أن أصيبت الطبقات الدنيا بالقهر 

ولم تجد وسيلة غير العنف لا استرداد حقوقها المهضومة،، وبالتالي انعدم الاستقرار في هذا والاحتقار والمذلة، 
  .اتمع
وهذا ما حدا بالطبقتين الأخيرتين الدخول في الإسلام طواعية، لإقرار الإسلام بالمساواة بين الجميع،        

و الذي صدع طبقات اتمع وهدد ونستنتج من إحلال المساواة محل الطبقات في التكوين الاجتماعي، ه
أركانه، لأن المساواة تؤدي إلى تكوين مجتمع ينعم بالاستقرار وينتشر التعاون بين أفراده، وتشاع بينهم الألفة 

    .والأخوة
  من حياة النهب إلى حياة الأمانة

تها إما لتدافع عاش الأفردا قبل الإسلام حياة حربية، وكانوا على شكل مجموعات تحمل معها أسلح       
عن نفسها، أو لتغير على غيرها، فتسبي النساء وتنهب الأموال من الإبل وغيرها، ويعد السلب والنهب من 
الفروسية قبل الإسلام، ثم ظهرت جماعة قطاع الطرق عرفت بإسم الصعاليك، وقامت حيام على السلب 

  )336:ضيف،مرجع سابق،ص.(والنهب
فطبيعتهم انتهاب ما في أيدي : "قدمته أسلوب النهب والسلب حيث قالوذكر ابن خلدون في م       

الناس، وأن رزقهم في ظلال رماحهم، وليس عندهم في أخذ أموال الناس حد ينتهون إليه، بل كلما امتدت 
أعينهم إلى مال أو متاع أو ماعون انتهبوه، فإذا تم اقتدارهم على ذلك بالتغلب والملك بطلت السياسة في 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 208    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

أموال الناس وخرب العمران، وإنما همهم ما يأخذونه من أموال الناس باً أو مغرماً، فإذا توصلوا إلى حفظ 
ذلك وحصلوا عليه أعرضوا عما بعده من تسديد أحوالهم والنظر في مصالحهم وقهر بعضهم عن أغراض 

  )118:م،ص1993/ه1413ابن خلدون،"  (المفاسد
غارات لأجل السلب والنهب إلى ازدياد عدد هذه الجماعات من جانب آخر يعزى سبب هذه ال       

المتفلتة نسبة إلى ضيق المساحات الصالحة للاستقرار التي يقيمون فيها، أو بسبب إصابتهم بجدب الأرض، 
فيضطرون إلى الزحف إلى أراضي يستقر ا غيرهم، فيشنون عليهم الغارات، ويستولوا عليها 

  )38:م،ص1978/ه1398الشامي،.(عنوة
فبعد ظهور الإسلام اشتملت تعاليمه تغيير كثير من المفاهيم الخاطئة، بمفاهيم جديدة ومنها مفهوم        

الأمانة، فقد حث المسلم على أن يتبع في معاملاته المحافظة على الأمانة في حديثه وفي فعله وفي حفظه لأموال 
  )42:م،ص1982ه،1402عيسى،.(الآخرين

، يرى القرطبي من هذه )58/سورة النساء(}االله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلهاإن {: قال تعالى       
الأية أا عامة لجميع الناس، فهي تتناول الولاة فيما إليهم من الأمانات في قسمة الأموال ورد الظلامات 

ير ذلك، كالرجل والعدل في الحكومات، وتتناول من دوم الناس في حفظ الودائع والتحرز في الشهادات وغ
القرطبي،مصدر .(يحكم في نازلة ما ونحوه، والصلاة والزكاة وسائر العبادات امانة االله تعالى

  )256:،ص5سابق،ج
روى مسلم في صحيحه أن إمرأة مخزومية سرقت متاعاً في عهد رسول االله صلى االله عليه وسلم فجاء        

: فغضب عليه الصلاة والسلام من هذه المحاولة، ثم قالأهلها يستشفعون لدى الرسول ليسقط عنها العقوبة، 
أيها الناس إنما أهلك من كان قبلكم أم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الوضيع "

أبومسلم، ( "أقاموا عليه الحد، أما والذي نفس محمد بيده لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطع محمد يدها
  )668:،ص3م،ج2001/ه1421

أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا : "وروى أبي بن كعب قال سمعت رسول االله صلى االله عليه وسلم يقول       
  )564:،ص)ت.د(الترمذي،"(تخن من خانك

كنا جلوساً عند النبي صلى االله عليه وسلم، فأقبل علينا رجل : قال علي بن أبي طالب رضي االله عنه       
ألين شيئ : (يا أخا العالية: برني يا محمد عن أشد شيئ في هذا الدين وألينه، فقال لهأخ: من أهل العالية، فقال

في هذا الدين شهادة أن لا إله إلا االله وأن محمداً رسول االله، وأشد شيئ يا أخا العالية الأمانة ألا إنه لا دين لمن 
  )61:،ص3م،ج1988/ه1409البزار، )(لا أمانة له وإن صام وصلى

لما هبط المسلمون المدائن وجمعوا : الطبري عن هبيرة بن الأشعث عن أبي عبيده العنبري، قالروى        
ما رأينا مثل هذا قط، : أقبل رجل بحقٍ معه، فدفعه إلى صاحب الأقباض، فقال والذين معه" الغنائم"الأقباض 

 لولا االله ما أتيتكم به، فعرفوا أن أما واالله: هل أخذت منه شيئاً؟ فقال: ما يعدله ما عندنا ولا يقاربه، فقالوا
لا واالله لا أخبركم لتحمدوني، ولا غيركم ليقرظوني، ولكن احمد االله : من أنت؟ فقال: للرجل شأناً، فقالوا



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 209    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

الطبري، .(وأرضى ثوابه، فأتبعوه رجلاً حتى انتهى إلى أصحابه، فسأل عنه فإذا هو عامر بن قيس
  )465:،ص2م،ج1987/ه1407

ا ورد مدى التطور والتحول الذي أحدثه الإسلام في عقلية البشر، فقد نقلهم من حياة النهب يتضح مم       
إلى حياة الأمانة، فوضع الإسلام الأمور في نصاا، وأوضح للمسلم التكاليف الشرعية التي يجب اتباعها 

اطها بشرائع الدين، لذلك ويهتدي ا، ومن تلك التكاليف الأمانة التي رسخت في قلب المسلم وعقله بعد ارتب
والذين هم لأمانام وعهدهم : (حافظ عليها المسلمون وعملوا ا، وذا دخلوا في وصف االله تعالى لهم بقوله

  ).8/سورة المؤمنون)(راعون
  

  من الإباحية إلى الطهر
احة النساء، انتشرت آفات سيئة بين البشر قبل الإسلام ولعل أهمها شرب الخمر ولعب الميسر واستب       

فكانت هذه من مظاهر الحياة عند الأفراد، وهي من المتع التي يكمل بعضها البعض، وكان في ذلك الوقت 
إماء وحرائر، وكان عدد الإماء كثير جداً، وكان منهن العاهرات يتخذن : يتألف اتمع من نوعين من النساء

  )70:الجبوري،مرجع سابق،ص.(وانيت الخمارينالاخدان، وفتيات يضربن على المُزهر، وغيرهن يعملن في ح
وتنصب البغايا على أبوان رايات ليعرف مكان، ومنه نكاح الخدن، وقد أشار إليه القرآن الكريم        

ما استتر : ، وكانوا يقولون)25/سورة النساء(}محصنات غير مسافحات ولا متخذات أخدان{: في قوله تعالى
  )132:،ص1كرد علي،مرجع سابق،ج.(ومفلا بأس به، وما ظهر فهو ل

لذلك تأثر الرجل في العهود الماضية بالفسوق والإباحية المنتشرة من حوله، وكثيراً ما يحصل منها بحظ        
وافر، وذلك لكثرة الروايات التي تبيح تلك الفواحش المملوءة بالإغراء والإثارة ومن ذلك الأشعار التي تنادي 

عاليم غيرت مجرى حياة هذا الرجل فألبسه حلة من الطهر والعفة، فأصبح يغض الطرف بذلك، فجاء الإسلام بت
ويبعد عن مواطن الزلل، وإذا استدرجه الشيطان وارتكب الفاحشة سارع الإعتراف بذنبه والمطالبة بتطهير 

  )47:،ص6شلبي،مرجع سابق،ج.(نفسه تكفيراً عما ارتكبه من ذنب
االله بن بريدة عن أبيه أن ماعز بن مالك الأسلمي أتى رسول االله صلى االله  يروي الإمام مسلم عن عبد       

، فرده الرسول صلى االله عليه )إني ظلمت نفسي وزنيت وإني أريد أن تطهرني(يارسول االله : عليه وسلم فقال
 قومه ، فرده الرسول ثانية، وأرسل إلى)يا رسول االله إني قد زنيت: (وسلم، فلما كان من الغد أتاه فقال

ما نعلمه إلا وافر العقل، فأتاه الثالثة فرده الرسول، : أتعلمون بعقله بأسا أو تذكرون منه شيئاً؟ فقالوا: يسألهم
وأعاد السؤال عنه فأخبر أنه لا بأس به ولا بعقله، فلما كانت الرابعة حفرت له حفرة ثم أمر به الرسول 

  )672:،ص3مسلم،مصدر سابق،ج.(فرجم
السياق يروي الإمام مسلم ما فعلته المرأة الغامدية التي جاءت إلى الرسول صلى االله عليه وفي ذات        

إني حملت من الزنا، فقال لها : يارسول االله إني قد زنيت فطهرني، فردها الرسول، ولكن قالت: وسلم لتقول له
ز، فأخذ الرسول الولد إذهبي لتلدي ثم ترضعيه فتطعميه حتى يفطم، فجاءت به وفي يده قطعة خب: الرسول



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 210    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

ودفعه لرجل صالح وأمر ا فرجمت، وكان من بين من رجموها خالد بن الوليد فتطاير رشاش من دمها عليه 
مهلاً يا خالد، فو الذي نفسي بيده لقد تابت توبة لو تاا صاحب مكس لغفر له، ثم : فسبها، فقال له الرسول
  )المصدر السابق.(امر فصلى عليها ودفنت

يظهر مما ذكر انتشار العادات السيئة بين الأفراد قبل الإسلام، ويعزى ذلك إلى اتباع عبادة الأوثان، ثم        
الفراغ الذي أحدثته الطبيعة القاسية في عهد الجاهلية، بالإضافة إلى قول الشعر الذي يزين من اتباع تلك 

  .ذه الأمور وعدم محاربتهم لهاالعادات، كذلك لعدم وجود قانون يردعهم، مع تقبل الناس لمثل ه
إلا أنه وبظهور الإسلام تخلصت البشرية من هذه الدنايا والرذائل، لأن الإسلام تناول هذه الآفات        

بكثير من التفصيل، وأوضح للناس الضرر الذي يصيبهم في حال إتياا، فالإسلام حرم كل مفسدة، وترك كل 
يا أيها الذين آمنوا إنما الخمر والميسر والأنصاب {: والميسر قال تعالىما فيه مصلحة للعباد، ففي شأن الخمر 

، أما في مسألة استباحة النساء )90/سورة المائدة(}والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون
  ).32/سورة الإسراء(}ولا تقربوا الزنا إنه كان فاحشة وساء سبيلا{: قال تعالى

أن الخمر يذهب بالعقل، والميسر يضيع المال، والزنا يؤدي إلى فساد الأنساب باختلاط فنرى من ذلك        
المياه، فحرمها االله على الناس لأا تؤدي إلى المفسدة، والهدف من ذلك ليأمن اتمع ويصبح شريفاً عفيفاً، 

ا يكون مجتمعاً قادراً على يسعى للفضائل، فبلغ الطهر بالفرد درجة من السمو يندر أن يوجد لها مثيل، وذ
 .حمل رسالة الإسلام إلى الآخرين، وتكوين أمة واحدة

  من الانزواء إلى الانتشار
عند ظهور الإسلام في شبه جزيرة العرب، كان الناس ينقسمون بين العرب في شبه الجزيرة، والروم        

الفرس والروم تنظر للعرب نظرة إزدراء  في بلاد الشام، والفرس في بلاد العراق، والحبشة في بلادهم، وكانت
واحتقار، بسبب ما سمعوا عنهم من غارام المتكررة على بعضهم لأجل السلب أو النهب، أو الإغارة على 
العدو للحصول على شيئ من الغنائم لأجل الرزق، ويعلمون فقر جزيرم، وجدب أرضهم، وفي نفس الوقت 

شاكر،مرجع سابق، .(روم نسبة لقوما في ذلك الوقتكان العرب يخشون مواجهة الفرس أو ال
  )332:،ص2ج

ونرى استعلاء وترفع الفرس في رسالة شهريار قائد الفرس إلى المثنى بن حارثة الشيباني الذي قاد        
إني قد بعثت إليك جنداً من وخش أهل فارس، إنما رعاة الدجاج : [جيوش المسلمين لغزو بلاد فارس قال فيها

  )344:،ص2الطبري،مصدر سابق،ج].(زير ولست أقاتلك إلا موالخنا
بسم االله : "ولكن تغيرت النظرة بعد أن بعث خالد بن الوليد برسالة إلى ملوك الفرس يقول فيها       

الرحمن الرحيم، من خالد بن الوليد إلى ملوك الفرس أما بعد، فالحمد الله الذي حلّ نظامكم ووهن كيدكم، 
ولو لم يفعل ذلك بكم كان شراً لكم، فأدخلوا في أمرنا ندعكم وأرضكم، ونجوزكم إلى وفرق كلمتكم، 

المصدر ".(غيركم، وإلا كان ذلك وأنتم كارهون على غلب، على أيدي قوم يحبون الموت كما تحبون الحياة
  )321:، ص2السابق،ج



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 211    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

ا الفرس والروم ر من ذلك دب الرعب في قلوب الفرس والروم، ويظهر ذلك عندما عبر جيش       
احتسبوا ملككم، : الفرات حيث جيش المسلمين بقيادة خالد بن الوليد، فقالت الروم والفرس بعضهم لبعض

هذا رجل يقاتل على دين، وله عقل وعلم، واالله لينصرن ولنخذلن، ثم لم ينتفعوا بذلك، وكانت تلك المعركة 
  )328:المصدر السابق، ص.(في الفراض

يا أيها الرسول بلغ ما {: ؤلاء القوم من بلادهم لأجل تبليغ الدعوة الإسلامية انطلاقاً من قوله تعالىفخروج ه       
، لذلك أرسل الرسول الوفود والرسل إلى الملوك )67/سورة المائدة(}أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل ما بلغت رسالته

لك من بما جاء في حديث رسول االله صلى االله عليه وسلم عن والحكام الذين يقيمون خارج شبه الجزيرة العربية، نستلهم ذ
أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا االله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا {: أبي هريرة رضي االله عنه قال

  )26:،ص1م،ج2000/ه1420البخاري،(}بحقها، وحسام على االله
لأجل تبليغ الدعوة الجديدة للأمم الأخرى، وكان ذلك في سبيل اعلاء  فخرجت الجيوش تلو الجيوش       

يا قوم واالله إن الذي : كلمة االله، فالجيش الذي خرج تحت قيادة عبد االله بن رواحة يشجعهم ويقول لهم
 تكرهون للذي خرجتم تطلبون الشهادة، وما نقاتل الناس بعدد ولا قوة ولا كثرة، ما نقاتلهم إلا ذا الدين

قد واالله صدق : الذي أكرمنا االله به، فانطلقوا، فإنما هي إحدى الحسنيين إما ظهور، وإما شهادة، فقال الناس
  )150:،ص2الطبري،مصدر سابق،ج.(ابن رواحة فمضى الناس

يظهر مما سبق أن الجيوش الإسلامية خرجت من شبه الجزيرة العربية إلى نشر الإسلام خارجها،        
ك سلاح الإيمان، فبعد أن كانوا متروين في بلادهم، بدل الإسلام من حالهم ورفع من فاستخدمت في ذل

شأم، وخلق منهم رجالاً استطاعوا أن يقلبوا موازين القوى لصالحهم، ويحطموا عروش أكاسرة الفرس 
سلمين، وقياصرة الروم في مدة وجيزة، وفتحوا البلاد، وهكذا انتهت رهبة هذه الدول وزالت من نفوس الم

ومن يقاتل في سبيل {: فكانوا على استعداد دائم لملاقام وفي آن واحد، وكان معينهم في ذلك قول االله تعالى
  )74/سورة النساء(}االله فيقتل أو يغلب فسوف نؤتيه أجراً عظيماً

لى فالتحول الذي طرأ على أهل شبه الجزيرة العربية نتيجة لتمسكهم بمبادئ الإسلام والعمل ع       
تطبيقها بينهم ونشرها للآخرين، واجتازوا كل الصعاب التي واجهتهم في سبيل إعلاء كلمة االله، والدافع لهم 

سورة (}يا أيها الذين آمنوا أن تنصروا االله ينصركم ويثبت أقدامكم{: وعدهم بنصر من االله، قال تعالى
  )7/محمد
فنتج عن ذلك دخول أعداد غفيرة من الناس في  فبتأييد من االله انتقل المسلمون من نصر إلى نصر،       

الإسلام من مختلف الشعوب، وكان لهذا الأثر البالغ في نفوس المسلمين ورفع معنويام، ونعتقد أن الارتباط 
الوثيق والاستقرار اللغوي السبب المباشر في توحد المسلمين، لما وجدوا من يوحدهم بظهور الإسلام الذي 

ق إلى الرحب والسعة، لما في ذلك من دواعي الطمأنينة والرحمة، التي أدت لقيام مجتمع أخرجهم من حال الضي
جديد يتسم بالاستقرار والأخوة والتضامن، ونتيجة لهذا عرف كل فرد من أفراد اتمع الجديد حقوقه 

موا بحبل االله جميعاً واعتص{: وواجباته تجاه الآخرين وتجاه مجتمعه، وتضامنهم هذا كان تطبيقاً لقول االله تعالى



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 212    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

سورة آل (}ولا تفرقوا، وأذكروا نعمة االله عليكم إذ كنتم أعداءً فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً
  )103/عمران
وهكذا حمل أهل شبه الجزيرة العربية هذه الأفكار وخرجوا بثوم الإسلامي الجديد، فهو الذي        

عن غيرهم، فالإسلام جعل لهم خاصية في أخلاقهم قادم إلى العمل  قدمهم إلى الناس وبه عرفوا، وميزهم
الصالح، ووحد بين مقاصدهم ووجهها إلى هدف واحد، توحيد االله وإقرار العبودية له، وذا أصبحوا سادة 

  .على غيرهم، بعد أن كانوا عبيداً في نظر الفرس والروم
 أعانتهم على تحمل المسئولية في نشره ببقاع الأرض كما استمدوا القوة اللازمة من الإسلام والتي       

المختلفة، لما وجد الفرد في هذه القوة الإيمانية من تكريم وإحساس بالإنسانية، فالإسلام جمعهم بعد تشتت، 
  .وأخى بعد فرقة، وهذّب بعد فوضى، وأعز بعد ذلة

ثم إن هذا الإسلام دين االله الذي : "وصف الإمام علي بن أبي طالب رضي االله عنه الإسلام بقوله       
اصطفاه لنفسه، واصطنعه على عينه، وأصفاه غير خلقه، وأقام دعائمه على محبته، أذل الإديان بعزته، ووضع 
الملك برفعه، وأهان أعداءه بكرامته، وهدم أركان الضلالة بركنه جعل االله فيه منتهى رضوانه، وذروة دعائمه، 

وثيق الأركان، رفيع البنيان، منير البرهان، مضئ الميزان، فشرفوه واتبعوه وأدوا إليه وسنام طاعته، فهو عند االله 
 )462:،ص1الرضي،مصدر سابق،ج".(حقه، ووضعوه مواضعه

ومن خلال تلك المفاهيم الجديدة للإسلام نبع مجتمع تميز فيه الفرد بالروابط المتينة والشعور بالخصائل        
    :فتأسس هذا اتمع على الحميدة تجاه بعضهم البعض،

  الإخوة
: يشعر المسلم منذ أن يعتنق الإسلام ويدخل الإيمان في قلبه أن المسلمين جميعاً أخوة له، قال تعالى       

، فأصبحت الإخوة أشد أواصر الارتباط بينهم، فلا رابطة تجمع )10/سورة الحجرات(}إنما المؤمنون إخوة{
يارهم ومهما كانت قوميام ولغام، وأنه بدخوله في الإسلام يكون قد هؤلاء إلا الإسلام أينما كانت د

  )117:،ص2شاكر،مرجع سابق،ج.(اكتسب جنسية جديدة
يبدو من ذلك أن الإسلام جعل من المسلم إنساناً مختلف عما كان في السابق، فقد جمع بينهم        

لنسب التي ضاقت دائرا عند حدود صلة وجعلهم أخوة في الدين والعقيدة، وهذا أرفع من أخوة الدم وا
القرابة ومع عوامل ضعف قوا أمام عوامل الخصام والبغضاء، بخلاف أخوة الدين التي اتسعت دائرا لتشمل 

    .كل مسلم وتقوي رابطتها وتتسم بالخير والمعروف والإحسان وغير ذلك مما حض عليه الدين الإسلامي
  التعاون

عهم بالتعاون بين أفراده، ومقومات هذا البناء شرائع الإسلام وأحكامه، وتمثل بنى المسلمون مجتم       
التعاون في الجانب الروحي والمادي للإنسان، لذلك حث الإسلام كل مسلم ومسلمة بأن جعلوا التعاون سمة 

مين على زيادة من سمات معاملام فيعين بعضهم بعضاً، في أوجه الحياة المختلفة المباحة شرعاً، كما حث المسل



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 213    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

وتعانوا على البر والتقوى ولا تعاونوا {: ، قال تعالى)20:عيسى، مرجع سابق، ص(تعاوم في أعمال البر، 
  )  2/سورة المائدة(}على الإثم والعدوان

ذه الكيفية يخلق التعاون الترابط بين الأفراد، والتضامن لأجل استقرار اتمع وإشاعت المحبة بين        
، ومن خلالها ينتبه كل فرد للعمل والبناء كلٌ في موقعه، إذن يتم التعاون عن طريق الإيمان، الذي هو الجميع

أساس العلاقة والارتباط بين المؤمن وأخيه المؤمن، وهو الدافع لنشوء علاقة الرابطة بين أفراد اتمع والتآخي 
    .فيه المعاونة والمشاركة لخيرهم جميعاً بينهم على نحو ترتفع فيها الأنانية الفردية وطغياا وتسود

  الطاعة
بعد أن جمع الإسلام البشرية في مجتمع واحد شعروا بوجود قائد واحد لهم وهو رسول االله صلى االله        

وما أرسلنا من رسول إلا {: عليه وسلم، فطاعته واجبة لكونه رسول االله صلى االله عليه وسلم، قال تعالى
، لذلك تجب طاعته بصفته رأس اتمع وقائده، وهو الذي أسس قواعد )64/ورة النساءس(}ليطاع بإذن االله

الدعوة، فالمسلم لا يتصرف إلا بإذنه، فإشارته أمر، ورغبته فرض يجب تحقيقها، وكذلك تجب طاعة الأمير 
على تنفيذ شرع  فهو يمثل رئيس اتمع الإسلامي ما دام يقيم فيهم حدود االله، فهو ذه الصفة يكون قائماً

  )122:،ص2شاكر،مرجع سابق،ج.(االله فيمن تولى أمرهم
إذن الطاعة من الإيمان، وهي كل ما يوافق الإسلام من عبادات ومعاملات بين الأفراد، فالطاعة تجب       

فيها في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لما فيها من سعادة الجماعة وسعادة الأفراد إذا ظلوا متمسكين بما 
  .من مثل وقيم ومبادئ

  
  الشعور

يشعر المسلمون جميعاً أم يشكلون مجتمعاً خاصاً م، ولو كانوا متفرقين في مناطق متعددة، ولكن       
كل فرد يشعر أنه يؤدي واجباً معيناً تجاه مجتمعه الإسلامي، فهو متكامل لأن كل عضو فيه يؤدي مهمته 

هذا اتمع بأنه متحد في العقيدة، متفق في الفكرة، منسجم بالشعور، وكلهم  المكلف ا لأداء وظيفته، فامتاز
إخوة متساوون، ذه الواجبات يتكامل البناء الاجتماعي، ويسير نحو الأفضل ويقترب تدريجياً من 

  )117:،ص2شاكر،مرجع سابق،ج.(الكمال
تشبه الجسد الواحد في التكوين، وتشبه نرى من ذلك السياق أن الشعور شكّل بين أفراد اتمع هيئة        

العقل في التدبير، فكل فرد يصاب يشعر الجميع به ويعينوه في مصيبته، بسبب شعور الأفراد تجاه بعضهم 
بالعطف والمودة والرحمة، مما أدى إلى التجانس والتكافل في القيام بأعمال الخير، والصبر والاحتساب عند 

تمرار في الحياة بروح الإيمان مع عدم اليأس، فهذه عوامل النجاح في الحياة في كل البلاء والمحن، فنتج عنه الاس
  .طور من أطوار حياة الإنسان



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                      มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 214    July-December 2017 

 
อัล-นูร 

  الخاتمة
تعتبر تلك نماذج لما في اتمع الإسلامي، والتي دلت على مدى التحول الذي حدث للفرد في ظل       

والقسوة والوحشية ، فتحول بفكره لحياة المساواة  مبادئ الإسلام، الفرد الذي نبذ حياة الطبقية والعصبية
والسماحة والخضوع للقوانين، فسارت حياته في جو من العدالة والتراهة والتي تحمسوا لها واختلطت بدمائهم، 
لما وجدوا فيها من النعيم المقيم، فساروا على هديها، وهكذا حمل هؤلاء الأفراد مبادئ الإسلام والأخلاق 

كافة بقاع الأرض فاعتنق الناس أفواجاً هذا الدين لما وجدوا فيه كل معاني الإنسانية، ويرجع  الفاضلة، إلى
الفضل في ذلك للهدي الرباني ثم لشخصية الرسول صلى االله عليه وسلم الفريدة في صفاا، والتي هي خير 

    .قدوة يقتدي ا المسلمون
 النتائج

لذي أحدثه الإسلام في عقلية البشر مكّوناً لأمة واحدة، توصلنا بعد أن سردنا وقائع التحول الفكري ا      
  :إلى النتائج التالية

 .إهتم الإسلام بعقلية الفرد لأنه أساس صناعة الأمة بعدما غير الكثير من المفاهيم لديه -
 .أبرز الإسلام علوم دينية ولغوية وأدبية ساهمت في التحول الفكري عند الفرد-
 .رسالة الإسلام من بناء مجتمع يقوم على دعائم الإيمان والأخلاق والعلمنجح الفرد في ظل -
 .عمل الإسلام على إصلاح العقل البشري من أجل تربية النفس الإنسانية على قاعدة الهداية الربانية-
ونتيجة للتحول الفكري الذي أحدثه الإسلام استطاع اتمع المتحول من إقامة دولة لها طابع ديني -

 .اسي واقتصادي واجتماعي من مفاهيم الإسلام الجديدةوسي
أعطى الإسلام الحرية والإرادة للفرد فساعدت على بناء إنسانيته وكانت الدافع في بناء الأمة -

 .الواحدة
  .اعتنقت البشرية دين الإسلام عندما احتوى على معاني الإنسانية فتكونت خير أمة أخرجت للناس-

  



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวทิยาลัย                                                                                            มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 
ปที่ 12 ฉบับที่ 23 (ฉ.ที่ 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 215    July-December 2017 

     
อัล-นูร 

    المصادر والمراجع
العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي  .ن خلدون، عبدالرحمن بن محمداب

  .م1993/ه1413. دار الكتب العلمية: بيروت. 1ط. السلطان الأكبر
  .م2001/ه1421. دار الكتب العلمية: بيروت. 1ط. صحيح مسلم. أبو مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج

: الإسكندرية. دراسات في تاريخ العرب منذ ما قبل الإسلام إلى ظهور الأمويين. ى أبو ضيفأحمد، مصطف
  .م1982. مؤسسة شباب الجامعة

  .م1978. مكتبة النهضة المصرية: القاهرة. 12ط. فجر الإسلام. أمين، أحمد
دار : بيروت .1ط. ضبطه صدقي جميل العطار. صحيح البخاري. البخاري، أبو عبداالله محمد بن إسماعيل
  .م2000/ه1420. الفكر للطباعة والنشر والتوزيع

: دمشق. 1ط. تحقيق محفوظ الرحمن. البحر الزخار المعروف بمسند البزار. البزار، أبو بكر أحمد بن عمر
  .م1988/ ه1409. مؤسسة علوم القرآن

  .م1970/ه1379. دار الفكر العربي: القاهرة. الإسلام في حياة المسلم. البهي، محمد
  ).ت.د. (دار الكتاب العربي: بيروت. صحيح الترمذي. الترمذي، محمد بن علي بن الحسن

  .م1968/ه1388. مطبعة المعارف: بغداد. الجاهلية. الجبوري، يحيى
  .م1988/ه1408. دار الجيل: بيروت. 1ط. تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم. ج البلاغة. الرضي، الشريف

  .م1998/ه1419. دار الفكر: دمشق. 1ط. الإسلاميةالنظم . الرفاعي، أنور
  ).م1994/ه1415.الرباط. 12العدد. ( مجلة الإسلام اليوم". الإسلام والحضارة. "السايح، أحمد عبد الرحيم

  .م1978/ه1398. مطابع سجل العرب: الدوحة. في تاريخ العرب والإسلام. الشامي، أحمد عبد الحميد
  .م1987/ ه1407. دار الفكر: بيروت. 2ط. تاريخ الأمم والملوك. ريرالطبري، أبو جعفر محمد بن ج

  .م1990. دار الفكر العربي: القاهرة. معالم التاريخ الإسلامي. الفقي، عصام عبد الرءوف
دار الكتاب العربي : القاهرة. 3ط. الجامع لأحكام القرآن. القرطبي، أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد

  .م1967/ه1387. للطباعة والنشر
  .م1984/ ه1404. دار التعارف للمطبوعات: بيروت. 1ط. العرب والإسلام. بري، عبد االله

  .م2003/ه1423. دار الكتب العلمية: بيروت. 1ط. الإسلام بين البداوة والحضارة. جابر، قاسم حبيب
  .م1985/ه1405. المكتب الإسلامي: بيروت. 4ط. التاريخ الإسلامي. شاكر، محمود

  .م1994. مكتبة النهضة المصرية: القاهرة. 8ط. موسوعة الحضارة الإسلامية. ، أحمدشلبي
  .م1963. دار المعارف: القاهرة. 6ط. العصر الإسلامي. ضيف، شوقي

  .م1982/ه1402. دار الصحافة للطباعة والنشر: الخرطوم. أداب المعاملة في الإسلام. عيسى، عبد النبي غالب
  .م1983/ ه1403. تاريخ الدولة العربية حتى اية الغزو المغولي. طورفاعور، أحمد وشحاتة نا

  .م1984. دار العلم للملايين: بيروت. 2ط. تاريخ الجاهلية. فروخ، عمر
  .م2001/ه1421. دار الشروق: القاهرة. 15ط. منهج التربية الإسلامية. قطب، محمد

 .م1968. مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر: القاهرة. 3ط. الإسلام والحضارة العربية. كرد علي، محمد


