
วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 17

  دراسة تحليلية لأسباب سقوط الدولة الأموية
  

   ∗∗∗∗عبد الرزاق سليمان محمد أحمد
  
  ملخص
   

توضح هذه الدراسة الأسباب التي أدت لسقوط الدولة الأموية، وماهي الأحداث التي 
تسببت في زوالها، وهل جاء السقوط نتيجة لدوافع سياسية أم لدوافع أخرى، أو كان هناك ايار 

ل لوجود الأحزاب المتعددة التي ظهرت نتيجة لظهور الدولة الأموية دافعاً في من الداخل، وه
ايارها، وسوف أتبع في هذه الدراسة المنهج التاريخي في جمع الحقائق من مصادرها المختلفة، مع 
الاعتماد على المنهج التحليلي لبعض الأحداث، وقد توصلت من خلال هذه الدراسة إلى أن تغيير 

كم السياسي من الشورى إلى ولاية العهد والوراثة هي من الأسباب المباشرة في زوال نظام الح
  . حكم الدولة الأموية

  
Abstract 
 

      This study shows the causes that led to the fall of the Umayyad period, and what are the 

events that caused the demise, it was falling due to political motives or for other motives, or there 

was a collapse from within, and whether the presence of multi-party, which emerged as a result of 

the emergence of the Umayyad period motive in its collapse, and will follow In this study 

methodology in collecting historical facts from various sources, with reliance on analytical 

approach to some of the events, have achieved through this study to change the political regime 

of the Shura Council to mandate the Covenant and genetics are the direct causes of the demise 

of the rule of the Umayyad period. 

                                                           
∗
 .محاضر بقسم التاريخ والحضارة بمرحلة ماجستير جامعة جالا الإسلاميةدكتوراه في التاريخ،  

��
����������ก�� 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 18

  المقدمة
 

هـ، وكان حكمهم غُرة في 132 هـ إلى سنة 40حكم بنو أمية الدولة الإسلامية من سنة 
تاريخ الإسلام والعرب لماقاموا به من فتح الأقاليم، ونشر تعاليم الإسلام فيها، ولولا بعض الزلات 

 تاريخ العالم الإسلامي، فهم الذين أقاموا دعائم الدولة من بعضهم لكان تاريخهم صاحب فضل في
الإسلامية، وهم الذين نشروا الحضارة العربية، وهم الذين وضعوا القوانين والأنظمة والتشريعات 
والتراتيب الإدارية للدولة، ولهم الفضل في إقامة دولة العلم والتدوين، واظهروا الحركات الفكرية، 

  ). 177:ص ،1958 طلس،(طهم؟ فما هو السبب في سقو
  

  وصول بني أمية للخلافة
 

كانت معظم الأحوال السياسية والاجتماعية وراء التطور في نظام الحكم عند الأمويين، 
بعد انتقال الخلافة إليهم في ظروف حرجة للغاية، وكما هو معروف فإن مجتمع شبه الجزيرة 

 أن يظل تحت حكم سلطة مركزية، لابد أن العربية وخاصة مجتمع المدينة فهو بدوي ولا يرضى
يشارك في نظام الحكم القائم، أما مجتمع الشام فهو صغير ومستقر ويخضع إلى النظام الملكي 
المستقر، وقد هيأ معاوية بن أبي سفيان المناخ الملائم لمثل هذا النوع من الحكم، منذ أن تولى حكم 

 له مكانة عظيمة ومترلة رفيعة وثقة كاملة في الشام في عهد الخليفة عمر بن الخطاب، فأصبحت
 ). 60:ص ،1987عويس،( .نفوسهم، لا يشاركه فيها أحد

       وعند استيلاء الأمويين على الخلافة لم يراعوا رأي كافة المسلمين أو الفرق، وهم يدركون 
 المعارضين لهم بالمال أم أخذوا الأمر بدون وجه حق، ولهذا السبب اتبعوا أنواعاً مختلفة لإخماد فتن

حيناً وبالقوة حيناً آخر، وبالرغم من أم أقاموا خلافة بشكل لم يأتِ به المسلمون من قبل، وهي 
الخلافة الملكية وتعني حصر الخلافة في أسرة واحدة بالوراثة، لكنهم لم يستطيعوا وضع قواعد 

را، وصرفوا الأمور في كل عهد وفق تستند عليها الدولة، فلم ينظموا جيشها ولا ماليتها ولا إدا
ما تتطلبه الظروف، وكلّ ما واجهتهم  عقبات وضعوا لها حلولاً مؤقتة بإعطاء المال أو إرسال 
الجيوش، وتركوا كثيراً من العقبات بدون حل، وعند ذلك تطل المشاكل من جديد وتزداد الأمور 

ضطر الخلفاء إلى القضاء عليها بطرق زادا تعقيداً مع كل خليفة يتقلد الحُكم، فكثرت الثورات وا
 ).120 :ص ،4ج ت،.د زيدان،(تعقيداً، نتيجة لأن الرأي العالمي الإسلامي لايرى لهم فيها حقاً 

       وينجح البيت الأموي في أخذ زمام الخلافة بالقوة والقهر، وليس برضا الآخرين ومشورم، 
، الذين يعتبرون شيعتهم وأنصارهم على من ناوأهم من وقد اعتمد خلفاء بني أمية على أهل الشام

أهل العراق والحجاز، حتى نجحوا في هذا الأمر ورضي الناس بما حدث، والقلوب منطوية على ما 
 ). 222:ت،ص.بك،د. (فيها من كراهة إمارم

لحكم        ومن جانب آخر نجحوا في الجمع بين الرأيين فمن ناحية فرضوا النظام الوراثي في ا
ولي العهد، ومن ناحية أخرى استمروا في ج البيعة العامة والخاصة كقاعدة لإشراك  وذلك بمبايعة



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 19

الناس في انتخاب خليفتهم، ولكن  باتباع أنواع مختلفة من القهر والترهيب والإكراه في ذلك، 
، وأصيب ورأيهم في هذا التطور هو القضاء على الفتن والثورات التي انتشرت في طول البلاد

المسلمون ا لفترة لا تقل عن ثمانية عشر عاماً، ولكثرة إزهاق الأرواح واستتراف معظم الأموال 
فكروا في أسلوب يبعد المسلمين عن الخلافات مرة أخرى، فهداهم فكرهم إلى جعل الحكم 

 عن أنه قد وراثياً، فما فرضه بنو أمية من حكم وسارت عليه الدولة له مبرراته التاريخية، فضلاً
 ).75:ص ،1987عويس،. (ابتدع في التاريخ الإسلامي، ومن المؤكد فإن له سلبياته

       والجدير بالذكر أن الحكم الأموي امتد من سواحل الأطلنطي إلى بلاد الصين، ومن جبال 
لة القوقاز وما وراءها إلى خط الاستواء وما وراءه، ودخلت شعوب مختلفة في الإسلام فمنها السلا

) المصريون والنوبيون والبربر والسودان(ومن السلالة الحامية ) العرب والسريان والكلدان(السامية 
، وأصبح )الترك والتتار(، ومن السلالة التورانية )الفرس واليونان والإسبان( ومن السلالة الآرية

سوداني في مكة للحج، القرآن الكريم يقرأ في سمرقند كما يقرأ في قرطبة، ويتقابل الهندي مع ال
وكلاهما يخضع لسلطة بني أمية،  وتؤخذ الجزية من النوبة كما قررها عمر بن الخطاب، ومن الهند 

. والصين على ما قدرها قتيبة، وأصبحت دمشق في نظر المسلمين كرومية في نظر أهل النصرانية
 ).413:ص ،1968 علي،(

ال السياسية والاجتماعية، وبين تطور نظام        يتضح مما ذُكر وجود صلة قوية بين الأحو
الحكم عند الأمويين، فتطور الأحوال السياسية يتمثل في الفتن التي تعرضت لها الخلافة الراشدة في 
أواخر أيامها، وخاصة عند مقتل الإمام علي، وبرزت هذه الفتن نتيجة لتطور الأحوال الاجتماعية 

 حياة البذخ والترف، لتحقيق حياة تختلف عن حياة التي تمثلت في ظهور جيل جديد يميل إلى
المسلمين الأولى، وكل ذلك بسبب دخول الموالي في الإسلام ظاهراً مع الاحتفاظ بديانتهم القديمة، 
فلم يرضوا بحكم العرب وعملوا على إثارة الفتن، ومع كل هذه الأحوال السائدة كان المناخ 

لتطورات، فنجحوا في فرض نظام وراثي للحكم القصد ملائماً لظهور حكم جديد يتفق مع هذه ا
منه إيجاد نظام ثابت ومستقر يسير به المسلمون، ولأجل القضاء على الفتن التي كانت بسبب 
الحُكم في الدولة الإسلامية، ومع ذلك ظهرت الفتن في كل مكان بقوة شديدة لأم جعلوا 

  . لحكم في أسرة تعمل لأجل جماية الدولةالخلافة وراثية فيهم، والقصد من ذلك الاحتفاظ با
  

  طور نظام الخلافة عند الأمويينت
 

وبعد حصول الأمويين على السلطة قاموا بتغيير شكل الصورة الحقيقية للدولة كُلياً، 
وخاصة بعد أن بدلوا نظام الخلافة وجعلوه وراثة في بيت بذاته، وتمكنوا من تحويل نظام الحكم في 

عتمد على التوريث، مع الإبقاء على شكلية البيعة العامة والخاصة للمسلمين، الدولة إلى نظام ي
وذا أصبحت الخلافة أقرب إلى السياسة منها إلى الدين، بعد أن جعلوها ملكاً لهم، ومن دون 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 20

 عويس،. (إشراك رأي المسلمين بشكل حقيقي وفعال، أدى إلى ضعفٍ في مسار الخلافة الأموية
 ). 60:ص ،1987

     ونلاجظ أن البيت الأموي لم يتبع طرق ثابتة في اختيار الخليفة، وذلك لعدم وضع تشريع   
محدد لذلك، فأراد كل خليفة أن يعهد لابنه من بعده، فظهرت معارضة وطلبت منهم أن يختاروا 

ض رجلاً من غير بيتهم أو يختاروا ستة لينتخبوا من بينهم، أو يجعلوها شورى بين المسلمين، ورف
بنو أمية هذه الاقتراحات، واستخدموا معهم أسلوب القهر والتهديد، وفعلوا ذلك حتى لا تحدث 

  ). 151:ص ،1963 ضرار،. (منازعات في الخلافة
       وازداد الأمر سوءاً بعد أن عهد مروان بن الحكم بولاية العهد إلى ولديه يلي أحدهما الآخر، 

 وصل عبد الملك إلى عرش الخلافة، حتى هدم هذا المبدأ وقام وهما عبد الملك وعبد العزيز، وما أن
بتحويل ولاية عهده إلى ابنه الوليد وعزل أخاه، وساعده في ذلك وفاة عبد العزيز، ثم عهد من بعد 

  ). 610 :ص ،5ج ،1407الطبري،. (ابنه الوليد إلى ابنه الثاني سليمان
أقرب إلى السياسة وأبعد عن الدين، بمعنى أا إن شكل الخلافة الأموية :        نستطيع أن نقول

تستند على السياسة في تقرير شؤوا، عكس الخلافة الراشدة التي كانت تستند على الدين شكلاً 
ومضموناً ، فاستمرت دون عقبات اعترضتها، أو بروز فرق سياسية أخرى تنافسها، ثم كفل لها 

يت واحد  قد أظهر ضعفها لظهور جماعات أخرى ذلك نظاماً مستقراً، أما تعاقب الخلافة في ب
  . تطالب ا

  
  ظهور الفتن في الدولة الأموية

  
أظهر أبناء الصحابة رضوان االله عليهم معارضة صريحة  لكل ما جاء به بنو أمية، لأنه مخالف للسنة 

ار بمبدأ التي تنص على أن يكون الانتخاب وفق ما ذُكر في القرآن الكريم، بمعنى أن يصبح الاختي
الشورى، وترى أن كل من يكون ولياً للعهد غير جدير بالخلافة، ويعتبر هذا الحكم نوعاً من 
القيصرية والكسروية لنجاحهم  في بيعة ابنائهم وإضفاء الشرعية عليهم والقصد من وراء ذلك 

ل الأسرة الأموية إثبات مبدأ الوراثة في تعيين الخليفة، فيعتبر هذا سبباً مهماً في احداث التراع داخ
  ).50 :ص ،1413 سوى،. (على السلطة

       ويبدو أن نظام الحكم الوراثي الذي استحدِث في عهدهم لم يكن حلاً حاسماً لمنصب 
، حتى أن أصحاب البيت الأموي أنفسهم تنازعوا على عرش )صلى االله عليه وسلم(خلافة النبي 

ون احترام للمبدأ الوراثي مما دفع الدولة إلى الدخول في الخلافة، وذلك في أواخر الدولة الأموية، د
  ).308 :ص ،1976 ماجد،. (فوضى سياسية

       نستنتج من ذلك بداية تحول الحُكم الأموي من مبدأ ولاية العهد إلى مبدأ العهد لاثنين 
 وهذا وإبقائها في فرع واحد من بقية البيت الأموي، ونتج عن هذا ظهور التحزب داخل الأسرة،

  .  ما أدي إلى عواقب وخيمة على الدولة فيما بعد



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 21

       وتسبب التراع حول ولاية العهد في أول الأمر إلى خصام ونزاع يحل بتفاهم الأمويين فيما 
 :ص ،1986 فروخ،( .ثم تطور هذا التراع إلى القتال فيما بعد بينهم، أو بإكراه بعضهم بعضاً،

197.(  
لاية العهد لأكثر من اثنين إلى فتح الباب أمام الصراع بين الاخوة، وبذر        كما تسبب مبدأ و

الشقاق بينهما، ولا ينحصر هذا الشقاق على أولياء العهد فقط، بل يتعداهما إلى الأسرة الحاكمة 
والقادة والعمال وكبار رجال الدولة، لأن لكلا الطرفين أنصاراً يساندوم ويريدون أن يصلوا 

  ).179 :ص ،1958 طلس،. (ستفيدوا من وراء ذلكللحكم حتى ي
       ويتضح أن لكل ولي عهد حزباً يناصره وبطانة تنشر دعوته، وربما ذهبت في منهجها 
السياسي أبعد من ذلك بإشعال العداوة في القلوب وإثارة الكراهية في النفوس، وكل ذلك بسبب 

يراً وعاملاً كبيراً من عوامل عدم الاستقرار النظام الثنائي لولاية العهد، الذي أصبح شراً مستط
  ).22 :ص ،1931 خليفة،. (السياسي

       ويبدو على هذا الأساس انتقال الثورات من الشعب إلى البيت الأموي نفسه ، فبعد أن 
كانوا حزباً واحداً ضد كل من يريد انتقاص سيادم وأخذ خلافتهم، أصبحوا أحزاباً يعمل كل 

 ،1962 أبو النصر،( .دمير الحزب الآخر، ومتى ما فسد الرأس فسدت الأطرافواحد من أجل ت
  ).233 :ص

       ويمكن أن نرى من خلال تلك الفتن التي برزت إلى السطح بسبب تغير نظام الحكم بين 
طوائف المسلمين المتعددة، أيضاً أدت إلى فتن أخرى داخل البيت الأموي نفسه، وتعتبر أشد خطراً 

تن الأخرى، لأن كل فرد ينتمي إليه يريد السلطة لنفسه ولأبنائه من بعده، فيعمل جاهداً من الف
  . لأجل ذلك، وكل هذا أدى في اية المطاف إلى انقسام البيت الأموي من الداخل

       ومع مرور الوقت برز اتجاه آخر لولاية العهد وهو أن يعهد الخليفة لأكثر من واحد ليخلفه 
 ولكن كثيراً ما حاول الخلفاء رفض هذا الأسلوب، وذلك بإبعاد اخوته وجعل الخلافة في الحكم،

في أبنائه، وقد أراد الوليد إبعاد أخيه سليمان من ولاية عهده لأجل ابنه، فلم يستطع تحقيق ذلك، 
  ).345 :ص ،1952 حتى،. (ومثل هذه الأساليب لاتؤدي إلى استقرار النظام الحاكم واستمراره

  وقد أشار الحجاج بن يوسف وقتيبة بن مسلم الباهلي على الوليد بأن يعهد لابنه بدلاً من      
أخيه سليمان، فصمت سليمان على مضض، وعندما تولى الخلافة أذاق صنوف العذاب لآل 
الحجاج، بأن يقتص لنفسه من أعدائه، وانتقم سليمان من محمد بن القاسم القائد الذي بسط نفوذ 

موية على الهند والسند، كما انتقم من قتيبة بن مسلم الذي أدخل نفوذ الدولة على بلاد الدولة الأ
ما وراء النهر، واستمر البيت الأموي على هذه الوتيرة في خلافته، حتى أحدثت تصدعاً وتحزباً في 

  ). 82 :ص ،3ج ،1413 ابن خلدون،( .البيت الأموي
الأموي بدأت منذ صراع الاخوة على الخلافة، إن زوال هيبة الحكم :        يمكن أن نقول

وظهور بوادر الانقسام والتحزب داخل البيت، ويدل ذلك على ايار البيت الحاكم من الداخل، 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 22

أما الانتقام من القواد الذين نشروا الإسلام وأوصلوا الدولة الأموية إلى بلاد لم يكن العرب 
 .  الدولة من الخارجيفكرون فيها من قبل فيدل على فقد هيبة حكم 

       ولم يتعظ سليمان بما حدث له من قبل، فولى عهده كلاً من عمر بن عبد العزيز ثم يزيد بن 
عبد الملك، الذي تولى الخلافة بعد مقتل عمر بن عبد العزيز، وفعل نفس الشيئ في ولاية العهد، 

خلع الوليد، فزادت البغضاء بين فولى عهده إلى أخيه هشام ثم ابنه الوليد، وأراد هشام بعد ذلك 
هشام والوليد، واتفق كثير من القواد مع هشام في الرأي، لكنه مات قبل تنفيذه، فانتقم الوليد من 
كل شخص رأى ذلك، وخاصة من الخصوم الذين عليهم الاعتماد التام في إشادة بيتهم، ومنهم 

  ). 223 :ص ت،.د بك،. (بنو عمه وكبار أهل بيته
دادت المسألة تعقيداً عندما تطلع أبناء البيت الأموي من غير الأسرة الحاكمة إلى ولاية        واز

العهد، وهم بنو عمومتهم  إلى الاستئثار بالسلطة لأنفسهم، وهذه أقصى مراحل الهدم والانقسام 
بن لهيبة الدولة الأموية، وحدث ذلك في عهد الخليفة الوليد بن يزيد بن عبد الملك، فخرج عليه ا

هـ، ثم تولى 126عمه يزيد بن الوليد بن عبد الملك، وانتهى التراع بينهما بقتل الخليفة الوليد عام 
  ).157 :ص ،3ج ت،.د المسعودي،. (يزيد بن الوليد عرش الخلافة

       واضطربت الأحوال في عهده فكثرت الفتن، وأراد أهل حمص أخذ الثأر ممن قتل الوليد، 
ين فطردوا واليها، وسلموا أمرهم إلى يزيد بن سليمان بن عبد الملك، وحذا حذوهم أهل فلسط

وزادت الفتنة في الأردن والعراق وخراسان فتقلص نفوذ الخليفة في تلك الولايات، ولم تزد مدة 
ولايته عن خمسة أشهر واثنين وعشرين يوماً، وقد مات يزيد بعد هذه الشهور وأوصى بالخلافة 

  ). 104 :ص ،1966 شلبي،. (من بعده لأخيه إبراهيم
       ولكن إبراهيم لم يجد البيعة بالخلافة إلا من أهل دمشق، فأصبح حاكماً غير معترف به إلا 
في وسط فئة قليلة، فلم يستقم له الأمر وخرج عليه مروان بن محمد، وكان حينها والياً على 

يعة لنفسه ويعتبر آخر الخلفاء أرمينية والجزيرة، فتوجه إلى دمشق ودخلها منتصراً، وأخذ الب
  ). 136 :ص ،3ج ،1413 ابن خلدون،. (الأمويين، وفي عهده كان سقوط الدولة الأموية

       وعلى ضوء ما تمت مناقشته أصبحت النتيجة الطبيعية لنظام التعاقب على السلطة هي 
العهد المخلوع، تصدع الأسرة الأموية إلى حزبين متنازعين، حزب الخليفة القائم وحزب ولي 

وكل منهما له أنصار يعملون على تدمير الطرف الآخر إلى أن هلكوا جميعاً، ولايعرف من بين 
الخلفاء الأمويين الأربعة عشر إلا أربعة منهم تولى أبناؤهم الحكم من بعدهم، وهم معاوية ويزيد 

الأموي وبالتالي عدم الأول ومروان الأول وعبد الملك، ويؤكد هذا مسألة الانقسام في البيت 
  ).212 :ص ،1967 سعداوي،. (الاستقرار في حكم الدولة

       وقد تم تعيين أولياء العهد في حياة الخلفاء ماعدا رأس الدولة وهو معاوية بن أبي سفيان، 
الذي اختاره أهل الشام فانتصر م حتى تم له الأمر، ومروان بن الحكم الذي بايعه بعض أهل 

بعد موت معاوية الثاني الذي ترك الأمر شورى للناس ليولون أمرهم من يشاءون، الشام وذلك 
ويزيد بن الوليد بن عبد الملك الذي خرج على ابن عمه الوليد بن يزيد حتى قتله وحل محله، 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 23

ومروان بن محمد دعا إلى نفسه بعد وفاة يزيد بن الوليد ، فأخذ البيعة من البعض وامتنع الباقون 
 ،1966 شلبي،. (رب بمن كان معه من عارضه وخاصمه ويعتبر آخر خلفاء بني أميةعن ذلك، فض

  ).107 :ص
       ويتضح من خلال ذلك أن نظام الوراثة عن طريق البيعة الذي أخذ به الأمويون في دولتهم 
أصبح نقمة عليهم، وأفسد خلافتهم، وكان سبباً في الاختلاف والشقاق بين الإخوة، ثم تحول إلى 

راع بين أفراد البيت الأموي بصفة عامة، فمتى ما اختلف الحزب الحاكم فيما بينه نتج عنه ص
  ). 233 :ص ،1962 أبو النصر،. (صراع الأطراف، وينذر بقرب الانحلال والايار

ضين        يمكن أن نلاجظ مما تقدم أن استخدام خلفاء بني أمية لإسلوب القوة والقهر مع المعار
لهم والذين لم يرضوا ذا النوع من الحكم، والذي لا يتفق مع نصوص الشريعة الإسلامية، أم لم 
يدركوا مدى خطورة جعل الخلافة وراثية في بيت بعينه على مستقبل الدولة، وقد ظهرت بعد 

 الحزب مدة وجيزة من خلافتهم  أن أدى هذا النظام إلى انقسام في البيت الأموي نتيجة لاختلاف
الحاكم فيما بين أفراده، وهذا يوضح على أن البيت الأموي سيواجه مصاعب سياسية جمة لتطبيق 

  هذا النظام من كل الاتجاهات 
  

  ظهور الأحزاب السياسية
  الخوارج

       ويرجع ظهور الأحزاب السياسية كالخوارج والشيعة إلى تلك التطورات والفتن التي ظهرت 
فالخوارج قوم اتصفوا بالإقدام والشجاعة، لايصمد أمام وجههم عما عزموا في الدولة الأموية، 

على تنفيذه شيئ إلا أن يكون فيه فناؤهم، أما الشيعة فعددهم كبير ومن السهل تحريك القلوب 
، وقوم )صلى االله عليه وسلم(نحو نصرم، لما لهم من عظيم القدر في الإنتساب إلى بيت الرسول 

 لهم الملك إلا إذا اعتمد على حسن السياسة، وانضمت إليه القلوب التي هذا قدرهم لايكون
تشايعه، والتي شهرت سيوفها لنصرته، فإذا حل الخرق محل الرفق والقسوة محل الدين فسرعان ما 
تتحرك تلك القلوب من مخادعها، فإن صادفت قوة عادت بالفشل وانتظرت فرصة أخرى، وإن 

  ).222 :ص ت،.د بك،. (قهرته وقضت عليهصادفت شمل خصومها متفرقاً 
       ويرى الخوارج أن منصب الخلافة يكون لأصلح الناس له، دون الاهتمام بالعنصرية أو 
القبيلة أو النسب، فالجميع سواسية لا فضل لأحد على أحد إلا بالتقوى، وذا ينفي الخوارج 

ولذلك وقف الخوارج في صف المعارضة وجوب الخلافة في قريش أو في آل البيت أو في الأمويين، 
للبيت الأموي، مرددين قولهم بأن معاوية وآل بيته أخذوا الخلافة من الأمة بدون وجه حق، 

  ).227 :ص ،1976 العدوي،. (وحرموا منها من يستحقها ويكون كفؤاً لها
ين أو        ويرفض الخوارج حصر الخلافة في قريش، وحصرها في آل البيت بأن تكون بالتعي

وإنما ينبغي أن يلي أمر المسلمين إذا : (الوصية، والشرط الوحيد لتولي الخلافة في رأيهم بأن قالوا



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 24

 الطبري،). (كانوا سواء في الفضل أبصرهم بالحرب وأفقههم في الدين، وأشدهم اضطلاعاً بما حمل
  ). 175 :ص ،5ج ،1407

فة، لكن عند دخول أعداد كبيرة من        ويشترط الخوارج شرط الحرية في تولي منصب الخلا
غير العرب في الإسلام غيروا في شروط منصب الخلافة، فأصبح شرط العدل أساس الحكم في 
الإسلام بدل الحرية، وزادوا شرط الاشتراك مع الخوارج في مذهبهم السياسي، وأصبحوا بذلك 

  ).153 :ص ،1963 ضرار،. (مصدر خطر على الدولة الأموية
تبر الخوارج من الأحزاب السياسية المناهضة للحكم الأموي، فحاربته وقارعته بالسيف        ويع

طوال فترة حكمهم، ورغم محاولات الأمويين اخضاع الخوارج والقضاء على ثورام، لكنهم 
استمروا في حروم ضد الأمويين، إلا أن هذه الاضطرابات وبدون شك أضعفت الدولة  وأدت 

وكانت من الأسباب المؤدية إلى زعزعة الحكم الأموي، وظل الخوارج شوكة إلى خراب البلاد، 
  ).25 :ص ،1408 حمادة،. (دائمة في جسم بني أمية، بدأت معهم وظلت حتى سقوط دولتهم

       نرى أن الأمويين وضعوا مبدأ ولاية العهد لدولتهم  ليصبح الحكم في أسرم ولابعاد 
ن أجل السلطة، فاستخدموا القوة مع الذين رفضوا هذا النوع من المسلمين عن الصراع السياسي م

النظام السياسي، وعملوا على إخماد هذه الإضطرابات المنتشرة في طول البلاد وعرضها، ولم 
يعتقدوا ظهور فتنة تهدد استقرارهم و تصبح مصدر خطر على دولتهم وتعمل على إزالتها، فلم 

السياسية، فتغييرهم لنظام الحكم نتجت عنه أمور عظيمة فيما تكن لديهم نظرة ثاقبة للأحداث 
  . بعد

  
  الشيعة 

       كما يدور الخلاف بين الأمويين والشيعة حول الخلافة أيضاً، ويعتبر ذلك من المحن التي  
: لحقت بالإسلام وبسببه تفرق جمع العرب وتمزق الإسلام أو كاد، ولهذا السبب يقول ابن خلدون

أبيحت بسببها الأموال والدماء، وتشعبت منها آراء ومذاهب، وسرى الاعتقاد جرت حروب (
بالمهدي المنتظر عند الشيعة إلى أهل السنة، وبإسمه قامت أو حاولت أن تقوم دول في المغرب في 

  ). 208 :ص ،3ج ،1413 ابن خلدون،). (القرون اللاحقة 
منية ودينية معاً، ولابد أن يكون هذا        ويتفق الشيعة على وجوب وجود إمام له سلطات ز

أو من آل البيت عموماً، ويختلفون فيما ) صلى االله عليه وسلم(الإمام أحد أبناء بيت الرسول 
بينهم حول كيفية الاختيار الفعلي للإمام، وطرق تعيينه في منصب الخلافة، ومدى سلطاته الزمنية 

 المنتمين إلى الرسول مباشرة، بينما هناك فِرق والدينية الممنوحة له، وكانت بعض الفرق تدعو إلى
اكتفت بالدعوة لأبناء عمومته، على درجات مختلفة من القرابة، وتستخدم الفرق الشيعية الثورة 

 ). 198 :ص ،1987 شعبان،. (المسلحة أو الوسائل السلمية لتحقيق أهدافها
نتظر في ثورام المتعددة ضد الأمويين،        وقد استعمل الشيعة أيضاً الإيمان الكامل بالمهدي الم

والمهدي في رأيهم شخص يظهر في آخرالزمان يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، ويقول 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 25

إن الاعتقاد بظهور المهدي وانتظاره لم يقتصر بادئ الأمر على آل البيت : (المستشرق فان فلوتن
 وذلك لازدياد نفوذ الشيعة وانتشاره، وحدهم، بل أخذ هذا الاعتقاد يذاع وينتشر بين المسلمين

وقد انتشرت فكرة المهدي المنتظر لدى أهل السنة، حتى محت ذكرى غيره من المهديين وكان 
بعض الناس بانتظارهم، كالسفياني والقحطاني وغيرهما، ولا شك أن التنبؤ ؤلاء وانتظارهم لم 

بة إلى المهدي المنتظر كالدجال بالنسبة يتلاش تماماً من نفوس المسلمين وإنما صار هؤلاء بالنس
للمسيح، لذلك كان من المعقول أن يظهر عليهم ذلك المهدي، ويهزمهم هزيمة ساحقة، وينتصر 

  ).121 :ص ،1934 فلوتن،). (عليهم انتصاراً مبيناً
ة        ويختلف الشيعة في أهدافهم اختلافاً كاملاً عن الخوارج، وإن كانوا نشأوا معهم في الثور

على عثمان، فهم يعارضون حكم الأمويين معارضة تعتبر أشد من معارضة الخوارج لهم، ولكن 
المبدأ الذي من أجله يعارضون يختلف عن المبدأ عند الخوارج، فالشيعة لايعارضون حكم الأمويين 

عة، لأم مستبدون ظالمون جائرون لايحكمون بما أنزل االله، فتعتبر هذه الأمور ثانوية عند الشي
صلى االله (ولكنهم يعارضوم لأم اغتصبوا الحق من أهله، فأحق الناس بالخلافة بعد الرسول 

في نظرهم هم آل البيت وخاصة علي بن أبي طالب وسلالته من فاطمة، وهذا حق ) عليه وسلم 
  ). 26 :ص ،1408 حمادة،. (لا جدال فيه بالنسبة للشيعة

تي كان سببها الشيعة في عهد الدولة الأموية والتي استمرت        ونرى أن الثورات الداخلية ال
حتى اية حكمها ترجع إلى تمسك الشيعة بحق آل البيت في الخلافة من بني أمية، وكان الخلفاء 

صلى (لايقومون بتتبع العدل والانصاف في أعمالهم، ولايلتزمون بالسير على كتاب االله وسنة نبيه 
ذا يساعدون الشيعة في ثورام، ويجعلون من سياستهم الممتزجة ، وكانوا )االله عليه وسلم

  ). 334 :ص ،1962أبو النصر، . (بمصالحهم الشخصية حجة للشيعة عليهم ودليلاً قوياً لثورام
       وقد استغل الشيعة الأحوال السائدة في عهد مروان بن محمد ، وكانت فرصة مواتية لتحقيق 

اصة أن هذا الخليفة استمر في اتباع سياسة الاستغلال المالي، والذي أهدافهم ونشر دعوم، وخ
كان سبباً في الثورة الشعبية، وركز دعاة الشيعة في حملتهم هذه على المطالبة بإاء حكم الأمويين، 
والدعوة إلى أخذ حقهم الشرعي في الخلافة، ولقيت هذه الدعوة صيتاً ذائعاً وقبولاً كبيراً في أقاليم 

سان وبلاد ماوراء النهر، حيث ارتبط الصراع الطبقي للفئات العاملة بحب التخلص من الحكم خرا
  ). 253 :ص ،1973 بلياييف،. (الأجنبي

       ويتضح من كل ذلك أن الشيعة هم الذين اسقطوا دولة بني أمية في اية الأمر، وذلك لأن 
ة السرية لها رؤساؤها في الأقاليم، وأموالها التي حزم كان منظماً تنظيماً دقيقاً، وهو بمثابة المنظم

تجمع من أعضائها، ولم يصل الأمويين إلى حقيقة زعيم هذا الحزب، حتى وقع خطاب من إبراهيم 
بن محمد إلى أبي مسلم الخراساني في أيديهم، فأمر مروان بالقبض على إبراهيم وكان بالحميمة 

 ). 35 :ص ،1966 شلبي،. (فأمر بحبسه ثم قتلهبالشام على طريق الحج، واحضر إلى مروان 
       ومن جهة أخرى انقسم الشيعة إلى قسمين بعد مقتل إبراهيم، جماعة تحت قيادة أبو سلمة 
الخلال، وهؤلاء يريدون الخلافة لأبناء علي، ولكنهم لم يكونوا متأكدين من نجاح الحركة التي 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 26

 بايعت حسب وصية إبراهيم لأخيه أبي العباس الذي يتزعمها الخراسانيون، أما اموعة الثانية
أصبح رأس الشيعة ووافقهم أبو سلمة على هذا الاختيار، وهكذا اجتمعت كل هذه الأسباب 
وعملت على اسقاط الدولة الأموية في اية المطاف، ومن الواضح أن الدولة لم تستطع مواجهة 

  ). 285 :ص ،1952 حتى،. ( عليهاهذه الضربات التي ازدادت خطورا آخر الأمر وقضت
       يعتبر تنظيم الشيعة دقيقاً جداً، فهو يستند على أتباعه الموجودين بالعراق وخراسان ويعتمد 
عليهم زعماء الحميمة، وهم ورثة علي بن أبي طالب في شخص هاشم بن محمد بن الحنفية، 

خص علي بن عبد االله بن العباس، بالإضافة إلى حقهم بوصفهم ورثة للعباس بن عبد المطلب في ش
وعمل هؤلاء بسرية تامة وهم ساخطون على البيت الأموي الحاكم على اسقاط هذه النظام، 

  . وبداية الدولة العباسية
       ويبدو أن للخوارج والشيعة دوراً في أحداث الدولة الأموية، فلكل حزب نظرية خاصة في 

والحقد للأمويين، وكان لحروم مع الأمويين إيقاف  فلم تجمعهم مبادئ غير البغض ،الخلافة
للتوسع الأموي في الفتوحات، ومصدر خطر على الخلفاء الأمويين، لأن الخلفاء كانوا مضطرين 
لإرسال الجيوش وا أكفأ الجنود، وعلى رأسهم أفضل القواد لاخماد هذه الاضطرابات التي دد 

رار الذي يمكن الخلفاء الأمويين من إرسال الجيوش إلى الأمة من الداخل، وذا لا يأتي الاستق
الأعداء الحقييين، فكبدت هذه الحروب الدولة الأموية الكثير من الأموال والرجال الذين يعتمد 
عليهم في الفتوحات التي كان لابد من خوضها لنشر الدعوة، وإقامة الحجة والقضاء على الأعداء 

في دين الإسلام ، فاضطرت الدولة الأموية أن تحارب في جبهتين، الذين يمنعون الناس من الدخول 
 الوكيل،. (وأن ترسل جيوشها حتى تقضي على الثورات الداخلية لتحقيق الانتصارات الخارجية

  ). 56 :ص ،1995
  

  سقوط الدولة الأموية
   

: يروى عن بعض شيوخ بني أمية عقب زوال حكمهم، لماذا كان زوال ملككم ؟ فقال
شغلنا بلذاتنا عن تفقد ما كان تفقده يلزمنا، فظلمنا رعيتنا، فيئسوا من إنصافنا، وجار عمالنا إنا (

على رعيتنا، فتمنوا الراحة منا، وتحومل على أهل خراجنا فجلوا عنا، وخربت ضياعنا فخربت 
 علمها عنا، بيوت أموالنا، ووثقنا بوزرائنا فآثروا مرافقهم على منافعنا، وأمضوا أموراً دوننا أخفوا

وتأخر عطاء حندنا فزالت طاعتهم لنا، واستدعاهم عدونا فظافروه على حربنا، وطلبنا أعدؤنا 
 المسعودي،( ).فعجزنا عنهم لقلة أنصارنا، وكان استتار الأخبار عنا من أوكد أسباب ملكنا

    ). 159 :ص ،2ج ت،.د
  :ليةونستطيع أن نجمل أسباب سقوط الدولة الأموية في النقاط التا

عدم شرعية حكم الخلافة الأموية لاتباعهم النظام الوراثي وولاية العهد في حكم / 1
  .المسلمين



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 27

  .نظام الوراثة يعطي الحق لانفصال الموالي بأقاليمهم البعيدة عن عاصمة الدولة الأموية/ 2
ظهور الأحزاب السياسية بسبب عدم تقبل هذا النوع من الحكم الجديد على / 3

  . ينالمسلم
  .قيام الجمعيات السرية لتدبير المؤامرات للقضاء على بني أمية/ 4
  . انتشار الثورات في مناطق الدولة المتعددة لإاء فساد الحُكم الأموي/ 5
استقرار الدولة الأموية يتمثل في العودة للحكم الإسلامي الحقيقي بتطبيق نظام / 6

  . الشورى
  .مين علماً وورعاً وعدلاًاختيار الخليفة من أفضل المسل/ 7
تتجنب الدولة أي حروب أو انقسامات داخلية أو خارجية إذا اتخذت نظام الشورى / 8

  . مبدأً للحكم
تتغير نظرة الخوارج والشيعة إلى حكم الدولة الأموية، ولن تظهر نظرياتِهم المُتعددة / 9

  . التي أدت لسقوط الدولة في اية الأمر
 سياسية كالخوارج أو الشيعة وظهور نظريام السياسية المُتعددة عدم ظهور أحزاب/ 10

  .     بالإضافة لثورات الموالي نسبة لإلتزام الخلفاء الراشدين بمبدأ الشورى لحُكم المسلمين
وهكذا يمكن أن نؤكد أن هذه التطورات التي اتسم ا العهد الأموي وتسببوا فيها منذ 

ها، من أجل تطوير نظام الحكم السياسي من الشورى إلى نظام الوراثة بداية قيام الدولة وحتى ايت
وولاية العهد في دولة ناشئة لم يتجاوز عمرها أربعين عاماً حتى تجنب المسلمين أي صراع سياسي 
كما حدث عند بداية دولتهم، ولكن نتج عن ذلك التغيير بروز أفكار سياسية لم تكن موجودة 

واختلطت بالدين، فكان هذا دافعاً للتصدي لهذه الدولة التي جاءت من قبل في أذهان العرب 
بأفكار لاتتوافق والروح الإسلامية العربية، ووجدت حركات المعارضة الدعم والمساندة من الموالي 
الذين لم يرحبوا بحكم العرب، ولكن كان هدوءهم لقوة الخلافة الراشدة، وجاء هؤلاء وأشعلوا 

 في الأحداث التي شهدها العصر الأموي، فلم تستطع هذه الدولة ثورم وتسبب كل ذلك
  . الاستمرار طويلاً في حكم المسلمين

  
  المصادر والمراجع 

  
دار : بيروت. العبر وديوان المبتدأ والخبر. 1413. ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد ولي الدين

  . الكتب العلمية
  . منشورات المكتبة الأهلية: بيروت. لة الأمويةالأيام الأخيرة للدو. 1962. أبو النصر، عمر

  . دار الفكر: بيروت. تاريخ الأمم والملوك. 1407. الطبري، أبو جعفر محمد بن جرير
: القاهرة. التاريخ الإسلامي آفاقه السياسية وأبعاده الحضارية. 1976. العدوي، إبراهيم أحمد

  . مكتبة الأنجلو المصرية



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 28

: بغداد. مروج الذهب ومعادن الجوهر. ت.د.  بن الحسين بن عليالمسعودي، أبو الحسن علي
  . المكتبة العصرية

الأمويون بين الشرق والغرب دراسة وصفية وتحليلية للدولة . 1995. الوكيل، محمد السيد
  . دار القلم: دمشق. الأموية

: لقاهرةا). الدولة الأموية(محاضرات في تاريخ الأمة الإسلامية . ت.د. بك، محمد الخضري
  .  المكتبة التجارية الكبرى

. نقله للعربية أنيس فريحة ومحمود زايد. العرب والإسلام والخلافة العربية. 1973 .أ.بلياييف، ي
  . الدار المتحدة للنشر: بيروت

  . دار العالم العربي: القاهرة. نقله للعربية محمد مبروك نافع. تاريخ العرب. 1952. حتى، فيليب خوري
دراسة وثائقية للتاريخ الإسلامي ومصادره من عهد بني أمية حتى . 1408. محمد ماهرحمادة، 

  . مؤسسة الرسالة: بيروت. العثماني لسورية ومصر الفتح
  . المطبعة الحديثة: القاهرة. الدولة العباسية قيامها وسقوطها. 1931.خليفة، حسن

  . دار الهلال. عليها حسين مؤنسراجعها وعلق . تاريخ التمدن الإسلامي. ت.د. زيدان، جرجى
  . دار النهضة العربية: القاهرة. الدولة العربية الإسلامية. 1967. سعداوي، نظير حسان

إشراف عبد العزيز . تطور الفكر السياسي عند أهل السنة. 1413. سوى، خير الدين يوجه
  . دار البشير: عمان. الدوري

  . الأهلية للنشر والتوزيع: بيروت. سلام والدولة الأمويةصدر الإ. 1987. شعبان، محمد عبد الحي محمد
  . مكتبة النهضة المصرية: القاهرة. موسوعة التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية. 1966. شلبي، أحمد

  .ط.د. العرب من معين إلى الأمويين. 1993. ضرار، ضرار صالح
: بيروت. ق تاريخ بني أمية في المشرقتاريخ الأمة العربية عصر الاتسا. 1958. طلس، محمد سعد

  . دار الأندلس للطباعة والنشر
  . مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر: القاهرة. الإسلام والحضارة العربية. 1968. علي، محمد كرد

هجر : القاهرة. بنو أمية بين الضربات الخارجية والإيار الداخلي. 1408. عويس، عبد الحليم
  . ر والتوزيع والإعلانللطباعة والنش

  . دار العلم للملايين: بيروت. تاريخ صدر الإسلام والدولة الأموية. 1986. فروخ، عمر
ترجمه وعلق عليه . السيادة العربية والشيعة والإسرائيليات في عهد بني أمية. 1934. فلوتن، فان

  . مطبعة السعادة: القاهرة. حسن إبراهيم حسن ومحمد زكي إبراهيم
: القاهرة). عصر الخلفاء الأمويين(التاريخ السياسي للدولة العربية . 1976 . عبد المنعمماحد،

   .         مكتبة الأنجلو المصرية


