
วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 19

  وسائل تقويم الأخلاق
  

  ∗∗∗∗إلياس بن حسن الصديقي الفطاني
� �

  الملخص
دف هذه المقالة إلى توضيح الإشكال الذي يرد في أذهان الأمة الإسلامية خاصة وأذهان                   

هل هي فطرية لا تتغير أم تتغير وهل تتأثر بحسب العوامل الداخلة                       " العالم بشأن الأخلاق والطباع              
سلك الكاتب في مقالته المنهج المكتبي أو النظري، جمعت فيها                   ".   قويمهاعليها؟ وكيفية اكتساا وت

الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي تتحدث عن الأخلاق وكذلك استدل بكلام أهل العلم،                                       
فبدأ الكاتب فيه بتعريف لغوي واصطلاحي للأخلاق ثم تتطرق إلى الحديث عن الأخلاق الفطرية                                 

 .غييرهاوالمكتسبة وكيفية ت
وأظهرت لنا النتائج من خلال العرض أن الأخلاق قابلة للتغير، فالنفس كالطفل إن تركته                     

على الرضاعة شب عليها وإن تفطمه ينفطم، إذ أننا إذا قلنا أن الأخلاق والطباع لا تتغير لكان                                  
في الكتاب    القول باطلا، إذ لو كان الأمر كذلك لبطلت المواعظ والوصايا والتأديبات التي وردت                                      

، وخير دليل على ذلك ماكان من أمر               ) ) يعطه، ومن يتوق الشر يوقه          ( ( والسنة، فمن يتحر الخير         
 فأدم بالأدب الرباني، فبعد البعثة                �الصحابة قبل البعثة وبعدها من الجفوة إلى أن جاء الرسول                      
  .خالطت بشاشة الإيمان قلوم وأصبحوا مثالا يحتذى به 
  

Abstract 

 This monograph aims to explain the ethical and behavioral problem of Muslim and 

mankind in society that is whether it can be changed or not under the influence of time and 

environment around the society.  

 The author have presented This monograph is descriptive presentation. The sources of 

data collection are Al-Quran, Hadiths or the saying and practices of Prophet Muhammad (SAW) 

and the concepts of Islamic scholars. The author has defined ethics both in the sense of 

language and academic aspect for more comprehension, including presented about ethics 

derived from man natural behavior, and experience of study exposed that ethics can be changed 

to the good one through application of Al-Quran and Hadiths. This study show that man before 

Islam and after Islam are different clearly, as from cruel be and unfair behavior to be good and 

humble man, when they studied Islamic ethics which will lead to peacefully and happy society.  

                                                           

  
   . بقسم أصول الدين، كلية الدراسات الإسلامية، جامعة جالا الإسلاميةماجستير في أصول الدين، محاضر ∗

��
����������ก�� 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 20

  المقدمة
إن الحمد الله نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه ونعوذ باالله من شرور أنفسنا ومن 
سيئات أعمالنا من يهده االله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا االله وحده 

  :لا شريك له، القائل في كتابه الكريم
  

  �{Î��Í��Ì��ËÊ�����É��È���Ç��Æ��Å��Ä��Ã��Â��ÁÑ��Ð��Ï�z   )21 :33، سورة الأحزاب(.  
    
، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله الذي بلّغ الرسالة ونصح الأمة وجاهد في االله حق جهاده    

أشرف الأنبياء وخاتم المرسلين الإمام القائد ااهد الأسوة والقدوة الحسنة لمن كان يرجو االله 
طهار وصحابته الأخيار وأتباعه بإحسان إلى يوم واليوم الآخر، فصلى االله وسلم عليه وعلى آله الأ

  .الدين
وأكمل المؤمنين  ،  فإن شأن الأخلاق عظيم، وإن مترلتها لعاليةٌ في الدين، فالدين هو الخلق           

 يوم القيامة مجلساً، ولقـد تظـاهرت        �إيماناً أحسنهم أخلاقاً، وأحسنهم أخلاقاً أقرم إلى النبي         
 الأخلاق، فحثّت، وحضت، ورغبـت في محاسـن الأخـلاق،           نصوص الشرع في الحديث عن    

 بين أن الغاية من بِعثَته إنمـا        �وحذّرت، ونفرت، ورهبت من مساوئ الأخلاق، بل إِنّ الرسول        
  :�هي إتمام صالح الأخلاق، قال 

 المفـرد،   ؛ البخاري في الأدب   381:،2ج ـ،ه1398ابن حنبل،    (م صالح الأخلاق  نما بعثت لأُتم  إ 
�.)613:،2ت ج.؛ الحاكم في المستدرك، د273:ت.د �

بل إنّ الناس على اختلاف مشارم يحبون محاسن الأخلاق ويألفون أهلها، ويبغضون 
روتها، ووصلت بلغت مكانة الأخلاق الإسلامية ذولقد  .مساوئ الأخلاق، وينفرون من أهلها
 تعالى أن بِعثَة نبيه المصطفى وحبيبه اتبى والمقتفى، سيدنا مترلتها شأْوها وغايتها يوم أن أخبر االله

 بعد تقرير الوحدانية وترسيخ الجذور الإيمانية هي التزكية الروحية وذيب ا مهمته�محمد 
ه كتابه الكريم في غير ما آية عنالأنفس البشرية، وإصلاح سلوك الإنسانية، وذلك فيما تحدث 

�:كقوله جلَّ ذكره �
� �

� ��{§��¶��µ��´��³������²��±��°��¯��®��¬���«��ª��©��¨��
��¹��¸z���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� �� �� ��   ).151: 2،سورة البقرة(��������������������������

    
  : وقوله تعالى

 �{������Å��Ä��Ã��Â��Á��À� � � � � �¿� �¾� �½� �¼� �»��º� �¹��¸� �¶� �µ� �´
Í��Ì��Ë��Ê��É�È��Ç��Æz            )164: 3، سورة آل عمران.(  

   
قتضى أن يكون تولما كانت طبيعة هذه الرسالة الخاتمة، وهذا الدين المرتضى كذلك،     

 على أوج الكمال الأخلاقي، وأعظم الخلق الإنساني، حتى يكون موائماً لما ا والمبعوث احامله
�.بعثَ به، ومبيناً له بسلوكه وقوله وحاله �

لذا فُطر هذا المبعوث رحمةً للعالمين على تلك الحال من البلوغ في أوج الكمال الأخلاقي، 
كي الروح، عالي الهمة، شريف فنشأ عظيم الخلق كريم السجايا، ز .وعظمة الخلق الإنساني



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 21

النفس، طاهر الأردان حميد السيرة، نقي السريرة، متوقد البصيرة، شغوفاً بمعالي الأمور ومكارمها، 
 على هفوة رثفَظْ له زلة، ولا عحف له صبوة، ولم ترعبعيداً عن دنايا الأخلاق وسفاسفها، لم ت

لقي ن في الكلام عن الموضوع المذكور البدءوقبل  .عالىفكان معصوماً مكرماً محموداً عند االله ت
  .يف الأخلاق في اللغة والاصطلاحالضوء قليلا على تعر

   
  مفهوم الأخلاق

فالأخلاق في اللغة جمع خلق، بضم الخاء المعجمة، وبضم اللاّم  :الأخلاق في اللغة
ابن منظور، (ع، والسجية الدين، والطّب: والخُلق يطلق في اللّغة على معان هي. وبسكوا

  ).187:، م1994- 1414؛ الرازي، 229:،3 ج،ت.؛ الفيروز آبادي، د86:،10ج ،هـ1416
أصلان؛ يدلّ أحدهما على تقدير الشيء والآخر : الخاء واللاّم والقاف: " قال ابن فارس

الخلق وهي : ومن ذلك... خلقت الأديم للسقاء إذا قدرته : على ملاَسته، أما الأول فيقال فيه
أي هو ممنُ يقَدر ! السجية؛ لأن صاحبها قد قُدر عليه، وفلان خليق بكذا، وأخلق به، وما أخلقه

صخرة : أما الأصل الثاني فيقال فيه. النصيب؛ لأنه قد قُدر لكل أحد نصيبه: فيه ذلك، الخلاق
ابن ..."(يأخلق الشيء وخلَق وخلق إذا بل: ومن هذا الباب... ملساء : خلقاء أي

   ).187:م،1994- 1414الرازي،  ؛214-213:،2ج،هـ1411فارس،
والخلْق يقال في معنى المخلوق، والخَلْق والخُلُق في ": "المفردات"في  قال الراغب الأصفهاني

الأصل واحد، كالشرب، والشرب، والصرم، والصرم، لكن خص الخَلْق بالهيئات والأشكال 
   .)158:،هـ1381الأصفهاني،( "بصر، وخص الخُلُق بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرةوالصور المدركة بال

 في أما التعريف الاصطلاحي للأخلاق فقد عرفه ابن مسكويه :التعريف الاصطلاحي
حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير ": ه عنه غالب من أتى بعدهونقل" ذيب الأخلاق"كتابه 

ةفكرٍ ولا ر25:،هـ1405ابن مسكويه، " (وِي.(  
 في مسمى الخلق بالتقسيم الذي ذكره لحال المعنى اوقد أكّد ابن مسكويه دخول مثل هذ

منها ما يكون طبيعياً من أصل المزاج : وهذه الحال تنقسم إلى قسمين" :النفس حيث قال
لإنسان الذي يجبن من كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو الغضب، ويهيج من أقلّ سبب، وكا

أيسر شيء كالذي يفزع من صوت يطرق سمعه، أو يرتاع من خبر يسمعه، وكالذي يضحك 
ضحكاً مفرطاً من أدنى شيء يعجبه، وكالذي يغتم من أيسر شيء يناله، ومنها ما يكون مستفاداً 

يصير ملكة بالعادة والتدريب وربما كان مبدؤه الروية والفكر ثم يستمر عليه أولاً حتى 
" التعريفات"وكذلك عرف الجرجاني الأخلاق في كتابه  ).25:،هـ1405ابن مسكويه، "(وخلقاً
ويسر من غير حاجة إلى فكر عبارة عن هيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة : "فقال
ت الهيئة خلقاً ، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة عقلاً وشرعاً بسهولة سميوروية

 ..."حسناً وإن كان الصادر منها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التي هي المصدر خلقاً سيئاً

 والذي ،الغزاليتعريف الإمام الجرجاني رحمه االله وقد تبع ). 101:،م1995- هـ1416الجرجاني،(



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 22

سهولة ويسر، من غير عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال ب: "عرفالخلُق بأنه
حاجة إلى فكر وروية، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً وشرعاً، 

خلقاً حسنا، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة، سميت الهيئة التي هي : سميت الهيئة تلك
فتح " الخلُق في تفسيره ،ام الشوكانيوعرف الإم ).46:،3،جت.دالغزالي،(" خلقاً سيئاً: المصدر
  ). 355:،5ج،م1997 -هـ1418الشوكاني،" (ما يأخذ الإنسان نفسه به من الأدب" :بأنه" القدير

قوة راسخة في : " تعريف الأخلاق فقال بأنّ الأخلاق،وحاول الشيخ محمد عبد االله دراز
 حميداً، أو إلى اختيار ما هو شر النفس تنـزع ا إلى اختيار ما هو خير وصلاح إن كان الخلق

  ).88:،هـ1393 دراز،( "وجور إن كان الخلق ذميماً
فيه من التفاصيل هو تعريف الإمام الغزالي لما أرى أن الأشمل  الواردة اتومن هذه التعريف

  .وذكر المحترزات
  

  إمكان تغيير الخلق
    الآيةتأملنا هذهإذا 

  �{�Ë��Ê��É��È��Ç��Æ��Åz                    )   3:76نسان سورة الإ.(  
  
     ر، ولكنوجدنا أنّ تغيير الخلق لا يمكن ولا يسمح، لأن الخلق طبع إلهي، والطّباع لا تتغي

هذا القول باطل، إذ لو كان الأمر كذلك لبطلت الوصايا والمواعظ والتأديبات التي وردت في 
 أي تغير –وكيف ينكر هذا : " حيث قالالكتاب والسنة، لذا أبطل الإمام الغزالي وأجاد فيه

 من الاستيحاش إلى الأنس، 1 في حق الآدمي، وتغير خلق البهيمة ممكن، إذ ينقل البازي–الخلق
 إلى السلالة 2والكلب من شره الأكل إلى التأدب والإمساك والتخلية، والفرس من الجماح

  .)48:،3ج ،ت.د(  "…والانقياد، وكل ذلك تغير للأخلاق 
  ": الذريعة إلى مكارم الشريعة" كذلك الراغب الأصفهاني في كتابه قالو
بالفعل ولم يجعل للعبد فيه عملاً كالسماء : إن االله تعالى خلق الأشياء على ضربين أحدهما  

خلقه خلقة ما، وجعل فيه قوة راسخة ورشح الإنسان لإكماله وتغيير : والثاني. والأرض والهيئة والشكل
وإن لم يرشحه لتغيير ذاته، كالنواة التي فيها قوة النخل، وسهل للإنسان سبيلاً إلى أن يزرعه بعون حاله، 

والخُلُق من الإنسان يجري هذا ارى في أنه لا سبيل لإنسان إلى : قال. االله تعالى نخلة، أو يفسده إفساداً
  :، ولهذا قال تعالىتغيير القوة التي هي السجية، وجعل له سبيلاً إلى إسلاسها

  
�{��h��g��f��e��d��c��b��a���`z                         )10- 91:9،سورةالشمس(.  
  

ولو لم يكن كذلك لبطلت فائدة المواعظ والوصايا والوعد والوعيد والأمر والنهي، ولما    
تنعاً وقد لم فعلت؟ ولم تركت؟ وكيف يكون هذا في الإنسان مم: جوز العقل أن يقال للعبد

                                                           
  .نوع من الصقر: بازيال 1 

  . عدم الخضوع للأوامر2    



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 23

فالوحش قد ينقل بالعادة إلى التأنس، والفرس من الجماح إلى ! وجدناه في بعض البهائم ممكناً؟
لكن الناس في غرائزهم مختلفون، فبعضهم جبلوا جبلّة سريعة القبول، وبعضهم ": السلاسة، قال

الأصفهاني، ( "قلّجبلوا جبلّة بطيئة القبول، وبعضهم في الوسط، وكل لا ينفك من أثر قبول وإن 
  ).116-115ص، هـ1408

ومن هنا نجد أن االله تعالى قد جعل للعبد الإختيار الكامل في القصد والتوجه لما فيه 
  صلاحه وفساده فقال جل شأنه في كتابه الكريم

  
 �{��q���pz                        )10: 90،سورة البلد(.  
      

  :نجد الخير، ونجد الشر، كما قال:  عنِي بذلك
  

 �{�Ë��Ê��É��È��Ç��Æ��Åz                                    )3: 76، سورة الإنسان(.  
  

ثنا : ثنا عبد الوارث، قال:  حدثنا عمران بن موسى، قال:قال فيه سندا ساق الطبري
  :�قال رسول االله: يونس، عن الحسن، قال

اندجا نمه :ا جفَم ،رش دجنرٍ، ويخ دجرِنالخَي دجن نم كُمإِلَي بأَح رالش دجلَ نع  
  ).661:،4م، ج1996-هـ1417، ابن كثير، 251:،15، جم1995- هـ1415الطبري، ( 

   
وأرى أنّ من منع من تغيير الخلق فإنه اعتبر القوة : "- رحمه االله-  الراغبلوقنرجع إلى ثم 

ومن أجاز تغييره، فإنه اعتبر . بت الإنسان منه تفّاحاًنفسها، وهذا صحيح، فإن النوى محال أن ين
إمكان تغيير ما في القوة إلى الوجود، وإفساده بإهماله كالنوى فإنه يمكن أن يفتقد فيجعل نخلاً، 
 "وأن يترك مهملاً حتى يتعفّن ويفسد وهذا صحيح أيضاً، فإن اختلافهما بحسب اختلاف نظريهما

  ).116- 115:،هـ1408الأصفهاني، (
وفي هذا أيضاً نجد أن الإنسان مخلوق قابل للتغير في الخلُقِ لا في الخلْقَة بغض النظر في 
مراحل تطور الجسم والبدن من الطّفولة إلى الكهولة، ولكن يتغير من الضلالة إلى الهدى ومن 

 و هان المزروعات فهذتغير إلى جنس آخر متالكفر إلى الإيمان، أما النواة أو النوى فيستحيل أن 
  . الخلْقي، اللّهم إن أهملت وتركت فتتغير وتصبح سماداًاأصله

فإذا صارت النواة متأثّرة بالاختيار حتى تقبل بعض الأحوال دون بعض " :ويقول الغزالي
فكذلك الغضب والشهوة لو أردنا قمعهما وقهرهما بالكلّية حتى لا يبقى لهما أثر لم نقدر عليه 

صلاً، ولو أردنا سلاستهما وقودهما بالرياضة وااهدة قدرنا عليه، وقد أمرنا بذلك وصار ذلك أ
 أي القول بإمكان –وهذا الأمر). 48:،3ج ،ت.دالغزالي،" (سبب نجاتنا ووصولنا إلى االله تعالى

  .الحالي هو الّذي تسنده أدلّة الشرع والواقع –تغيير الخلق 
   .هي تحث على التحلي بالفضائل، والتخلي من الرذائلوجداً، أما أدلّة الشرع فكثيرة 
  : قال تعالى،لوكان ذلك غير ممكن لما أُمر به



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 24

 �{�Ô��Ó��Ò��Ñz  )                                                           14: 87،سورة الأعلى.(  
    
  : تعالىوقال  
 �{��c��b��a���`z                        )                                 9: 91،سورة الشمس(.  
  
 ففي هاتين الآيتين دليل على أنّ الأخلاق تتغير، وأن الطّباع تتبدل؛ ذلك أنّ حسن الخلق     

  .من الفلاح، والفلاح ينال بالتزكية 
الخير يعطه، ومن إنما العلم بالتعلّم، وإنما الحلم بالتحلُّم، ومن يتحر ((  :�وقال النبي
ففي هذا الحديث دليل على أنّ الأخلاق قابلة  ).127:،9،جت.الخطيب،د( ))يتوق الشر يوقه

للتغيير؛ ذلك أن الحلم من الأخلاق بل هو سيدها، وهو مع ذلك ينال ويكتسب بالتحلّم، 
  . وااهدة، وحمل النفس على ذلك

ـزقأما دلالة الواقع فنرى، ونسمع أنّ أناساً يتة، والنرفإذا . ، وسوء الخلق3صفون بالش
ما راض الواحد منهم نفسه، وساسها، وجاهدها، وأخذ بالأسباب المعينة على محاسن الأخلاق 

 قبل البعثة، �وخير دليل على ذلك ماكان من أمر الصحابة  .تبدلت طباعه، وحسنت أخلاقه
صفون بالشة، والقسوة، والغلظة، فلما دخلوا في الإسلام، فلقد كانوا كسائر كثير من العرب يتد

بل إنهم أصبحوا مثالاً يحتذى،  .وخالطت بشاشة الإيمان قلوم رقَّت طباعهم، وحسنت أخلاقهم
   .وجاً يقتفى، في الإيثار، والسماحة، والكرم، والحلم، ونحو ذلك من مكارم الأخلاق

  
  طريقة اكتساب الأخلاق

ن أنّ التسامي بالأخلاق إلى الأحسن أمر ممكن، وأن ذلك هو ما أمر به االله تعالى إذا تبي
فحق الإنسان في كلّ فضيلة أن يكتسبها خلُقاً، ويجعل نفسه ذات هيئة مستعدة  "�ورسوله

لذلك، سواء أمكنه أن يبرز ذلك فعلاً أو لم يمكنه، وذلك بأن يكون على هيئة الأسخياء 
، وإن لم يكن ذا مال يبذله، ولا عرض له مقام تظهر فيه نجدته، ...والشجعان والحكماء والعدول

  ).125:،هـ1408الأصفهاني، " (ولا معاملة بينه وبين غيره تبرز فيها عدالته
أن يجاهد نفسه ويروضها على مكارم الأخلاق وسعه، سواء كان متهيئاً : ومعنى ذلك

لم يكن متهيئاً لعدم توفُّر م سباا متوفّرة لديه، ألأن يظْهِر أثر تلك ااهدة حالا بأن كانت أ
  . فليجاهد نفسه وستظهر مآلاً،أسباا

فمن أراد مثلاً أن يحصل لنفسه خلق الجود فطريقه أن يتكلّف تعاطي فعل الجود، وهو "
ه، بذل المال، فلا يزال يطلب نفسه ويواظب عليه تكلّفاً مجاهداً نفسه فيه حتى يصير ذلك طبعاً ل

ويتيسر عليه فيصير به جواداً، وكذا من أراد أن يحصل لنفسه خلق التواضع وقد غلب عليه الكبر 
فطريقه أن يواظب على أفعال المتواضعين مدة مديدة وهو فيها مجاهد نفسه ومتكلّف إلى أن يصير 

                                                           
  .الخفَّة والطَّيش:  النـزق3    



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 25

الغزالي، ( "طريقذلك خلقاً له وطبعاً، فيتيسر عليه، وجميع الأخلاق المحمودة شرعاً تحصل ذا ال
  ).50:،3ج ،ت.د

. هذه وسيلة الرياضة وااهدة، وهي وسيلة نافعة وصالحة لكل البشرية، مؤمنها وكافرها
غير أنّ المؤمن يمتاز بالإضافة إلى وسيلة الرياضة وااهدة، بوسيلة الامتثال لأوامر الشرع ونواهيه 

دائرة على الفضائل والرذائل، فأمر بالفضائل وآدابه، الّتي جاءت في الكتاب والسنة، وجميعها 
والمؤمن معنِي بالنظر في . ر من ارتكااوندب الناس إلى التحلي ا، وى عن الرذائل وحذّ

  .نصوص دينه ووعيها وتطبيقها
وإذا فعل ذلك بأن نظر ووعى، علم أنه ملْزم بالتطبيق والتنفيذ، وأن لا مفر له من ذلك 

  :لك دين، واالله يراقبه على الالتزام به، كما قال سبحانهلأن ذ
 �{��^��]�\��[��Zz                                                          )1: 4،سورة النساء.(  

  
 وسيثيبه على الامتثال ويعاقبه على الترك والإهمال، فلا يجد مندوحة له عن الالتزام 

لفضائل، وتنأَى عنه الرذائل، بفعل نصوص الشرع الايجابية أو الندبية، الّتي قرأها بذلك، فَتربى فيه ا
  .عقلها، أو سمعها ووعاها و

ثمّ يجد المؤمن أنّ االله تعالى قد رغبه في ذلك وأغراه بالأجر العظيم والثّواب الجسيم على 
اف الرذائل، أو ترك التحلي فعل الفضائل واجتناب الرذائل على حد سواء ، كما حذره من اقتر

بالفضائل على حد سواء أيضاً، مما يجعله يقبل على مكارم الأخلاق رغباً ورهباً، وبذلك يكون 
قد تخلّق بأخلاق الإسلام العالية، وعد من أهلها النائلين أجرها وفضلها الذي يبلغ أجر الصائم 

  ).39:،1 ،جم1996 الحداد، (القائم 
، إلا أنّ فسقل ما على الطّبيعة البشرية تغيير الأخلاق الّتي طبعت عليها النولا ريب أن أث

ذلك ليس متعذّراً ولا مستحيلاً، بل إنّ هناك أسباباً عديدة، ووسائل متنوعة يستطيع الإنسان 
  : خلالها أن يكتسب حسن الخلق ومن ذلك مايلي

  
  .سلامة العقيدة : أولاً 

ثمرة لما يحمله الإنسان من  –في الغالب– جلل؛ فالسلوكفشأن العقيدة عظيم، وأمرها
  .فكر، وما يعتقده من معتقد، وما يدين به من دين

والانحراف في السلوك إنما هو ناتج عن خلل في المعتقد ، ثمّ إنّ العقيدة هي الإيمان، 
 لذلك؛ فالعقيدة وأكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم أخلاقاً؛ فإذا صحت العقيدة حسنت الأخلاق تبعاً

، وشجاعة، ونحو ذلك، ، وحلمالصحيحة تحمل صاحبها على مكارم الأخلاق من صدق، وكرم
  .كما أا تردعه وتذُمه عن مساويء الأخلاق من كذب، وشح، وطيش، وجهل، ونحوها 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 26

آداب الظواهر عنوان آداب البواطن، وحركات الجوارح ثمرات الخواطر، : "قال الغزالي
المَعارِف، وسرائر القلوب هي مغارس الأفعال  4عمال نتيجة الأخلاق، والآداب رشحِوالأ

ومنابعها، وأنوار السرائر هي الّتي تشرِق على الظّواهر فَتزينها، وتجلّيها، وتبدل بالمحاسن مكارهها 
ر الإلهية لم ومن لم يخشع قلبه لم تخشع جوارحه، ومن لم يكن صدره مشكاة الأنوا .ومساويها

  ). 357:،2، جت.دالغزالي، ( "يفض على ظاهره جمال الآداب النبوية
فإن كان الأمر كذلك فما أجدر بالمسلم أن يحرص كلّ الحرص على سلامة عقيدته 
وصفائها من كل شائبة تشوا، وما أحرى بالمصلحين أن يقدموا أمر العقيدة على كل شيء؛ لأنّ 

  .قائدهم زكَت نفوسهم، واستقامت أخلاقهم تبعاً لذلكالناس إذا صحت ع
  

 .الدعاء والتضرع إلى االله : ثانيا 
فالدعاء باب عظيم، فإذا فتح للعبد تتابعت عليه الخيرات، واالت عليه البركات فمن 

  فليلجأ إلى ربه، وليرفع؛رغب في التحلي بمكارم الأخلاق، ورغب بالتخلي من مساوئ الأخلاق
إليه أكف الضراعة؛ ليرزقه حسن الخلق، ويصرف عنه سيئه؛ فالدعاء مفيد في هذا الباب وغيره، 

كثير الضراعة إلى ربه يسأله أن يرزقه حسن الخلق، وكان يقول في دعاء �ولهذا كان النبي 
 أَنت واصرِف عني سيئَها لَا يصرِف واهدنِي لأَحسنِ الْأَخلَاقِ لَا يهدي لأَحسنِها إِلاَّ(( :الإستفتاح

تا إِلَّا أَنئَهيي سن1290:هـ1407مسلم، )) (ع.(  
  :�وكان من دعائه

  ).1904:ت.الحاكم، د(             اللَّهم جنبنِي منكَرات الأَخلاَقِ، والأَهواءِ، والأَعمالِ، والأَدواءِ  
  

  : وكان يقول
 اللَّهم إِني أَعوذُ بِك من العجزِ، والكَسلِ، والجُبنِ، والْهرمِ، والبخلِ، وأَعوذُ بِك من عذَابِ القَبر، 

 اتالمَما ويالمَح ةنتف نم4878:هـ1407؛ مسلم، 5890:هـ1378البخاري، (                   و .(  
  

  .ااهدة : ثالثًا 
فااهدة من أسباب اكتساب الأخلاق وتنفع كثيراً في هذا الباب؛ ذلك أنّ الخلق الحسن 

  .نوع من الهداية يحصل عليه المرء بااهدة 
  :قال تعالى  
 �{��y��x��w��v��ut��s��r��q���pz                   )69: 29، سورة العنكبوت( .  
  
في االله لطلب مرضاته والنيل من نفحاته وهدايته ففي هذه الآية بيان بأنّ الّذين يجاهدون     

بااهدة والمثابرة يهده االله لدينه ولأحسن الأخلاق والأعمال الصالحات ويوفقهم لإصابة الطّريقة 

                                                           
  .إعطاء المعارف:  اي عرق4    



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 27

قال ). 232:،13م،ج1996-هـ1417؛ القرطبي،18، ص11:م،1995- هـ1415الطبري، (المستقيمة
- هـ1417 القرطبي،( "تنا لنهدينهم سبل ثوابناوالّذين جاهدوا في طاع: عبد االله بن عباس

 وأصحابه وأتباعه إلى يوم الدين الّذين هداهم االله �، والمعني بذلك الرسول)232:،13ج،م1996
  .    إلى أحسن الأخلاق والفضائل والمكارم

فمن جاهد نفسه على التحلي بالفضائل، وجاهدها على التخلي من الرذائل حصل له 
اندفع عنه شر مستطير؛ فالأخلاق منها ما هو غريزي فطري، ومنها ماهو اكتسابي خير كثير، و

  .يأتي بالدربة والممارسة
وااهدة لا تعني أن يجاهد المرء نفسه مرة أو مرتين أو أكثر، بل تعني أن يجاهد نفسه 

  :حتى يأتيه اليقين؛ ذلك أن ااهدة عبادة، واالله تعالى يقول
 �{�t��s��r��v��u�z              )99: 15،سورة الحجر(.  
  

  .المحاسبة : رابعا 
وذلك بنقد النفس إذا ارتكبت أخلاقاً ذميمة، وحملها على أن لا تعود إلى تلك الأخلاق 

رتوقص وأخذها بمبدأ العقاب إذا توانت ،ة أخرى، مع أخذها بمبدأ الثّواب إذا أحسنتمر.  
أراحها، وأجم تها بعض الوقت في المباح، وإذا 5هافإذا أحسنتوأرسلها على سجي ،

على أنه لا يحسن المبالغة في . أساءت وقصرت أخذها بالحزم والجد، وحرمها من بعض ما تريد
  .محاسبة النفس؛ لإن ذلك قد يؤدي إلى انقباضها وانكماشها

سبحانه لمحسابة فقال على ا بالآيات التي تبين بمفهوم المخالفة الحث فالقرآن الكريم مليئ
  :تعالىو
 �{���n� �m��lk��j��i��h��g��f���e��d�� cb��a��`��_��^��� � � �]��\��� � � �[��Z

���oz  )                                                               47: 21،سورة الأنبياء.(  
  
  :وقال تعالى  
 �{�Ì��Ë��ÊÉ��È��Ç��ÆÅ���Ä���Ã��Â��Á��À��¿��Ï��Î������Í�z  )ادلة6: 58،سورة ا.(  
  
  :وقال تعالى  
  �{c��b��a��`��_��~��}��|���{��z��y��x��wz   )8-7: 99،سورة الزلزلة.(   
  
  :  تعالىوقال  

�{��w��v��u������t��s��r���q��p��o��nm��l��k��j��i��h��g��fe���d����c�������b��az 
  .)161: 3،سورة آل عمران(  

  
                                                           

    5أي أكثر منها:  أجم.  



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 28

ليحسن تعاهدك نفسك بما تكون به للخير أهلاً، فإنّ فعلت ذلك أتاك " : المقفّعقال ابن
  ).90:،ت.دابن المقفع، "(الخير يطلبك كما يطلب الماء السيل إلى الحدورة 

  
  .التفكر في الآثار المترتبة على حسن الخلق : خامسا 

الأشياء، واستحضار حسن عواقبها من أكبر الد واعي إلى فعلها، فإنّ معرفة ثمرات
فكلّما تصعبت النفس ذكَّرها تلك الآثار، وما تجني بالصبر من جميل . وتمثّلها، والسعي إليها

الثّمار؛ فإنها حينئذ تلين، وتنقاد طائعة منشرحة؛ فإنّ المرء إذا رغب في مكارم الأخلاق، وأدرك 
وكما . وفّقون؛ سهل عليه نيلها واكتسااأنها أولى ما اكتسبته النفوس، وأجلّ غنيمة غنمها الم

نعلم أنّ االله تعالى قد أمرنا بالتفكر والتدبر في كتابه العزيز في مواضع لا تحصى، وأثنى على 
  : المتفكّرين فقال

� �{��u��t��s��r� �q� � � � �p��o��n�� �m� �l��k��j�� � � � �i��h��g� �f��e

y��x��w��vz                                            )191: 4،سورة آل عمران(.  
  
لا تفَكَّروا في االلهِ، وتفَكَّروا في خلْقِ االلهِ، فَإِنَّ : (( وفي حديث عبد االله بن سلاّم مرفوعاً    

لى ركْبتيه ربنا خلَق ملَكاً، قَدماه في السابِعة السفْلَى، ورأسه قد جاوز السماء العلْيا، ما بين قَدميه إِ
مسيرةَ ستمائة عامٍ، وما بين كَعبيه إلى أَخمصِ قَدميه مسيرةَ ستمائة عامٍ، والخَالق أعظم من 

  ).396:،4م، ج1995-هـ1415الألباني، ( ))المَخلُوقِ 
من العبرة يزيد العلم، ومن الذّكر : "وقال حاتم:" قال الشيخ محمد جمال الدين القاسمي

استعينوا على الكلام بالصمت، وعلى : "وقال الشافعي". زيد الحب، ومن التفكر يزيد الخوفي
ثم إنّ ثمرة الفكر هي العلم واستجلاب معرفة ذلك ليست حاصلة، وإذا حصل " الاستنباط بالفكر

هو فالفكر إذاً . العلم في القلب تغير حال القلب، وإذا تغير حال القلب تغيرت أعمال الجوارح
المبدأ والمفتاح للخيرات كلّها لأنه الّذي ينقل من المكاره إلى المحاب، ويهدي إلى استثمار العلوم 

  ).310:،م1995- هـ1415القاسمي، " (ونتاج المعارف والفوائد
تترتب عليه حسن ، فالتفكر والتأمل في آيات االله الكونية مما لا شك فيه يخرج بآثار

والخشية من البارئ فينعكس هذا الخوف إلى تحسين الأخلاق وظهور بعضاً الخلق ويزيد بالخوف 
  .من الأخلاق الفاضلة كالتواضع والقناعة والرضا وغير ذلك 

  
  .النظر في عواقب سوء الخلق : سادسا 

لازم، والحسرة والندامة، وذلك بتأمل ما يجلبه سوء الخلق من الأسف الدائم، والهَم الم
 قلوب الخلق؛ فذلك يدعو المرء إلى أنْ يقْصر عن مساوئ الأخلاق، وينبعث إلى  فيوالبغضاء

  .اسنهامح



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 29

، بل �ويبغضه الرسول –عزوجل – فسوء الخلق عمل مرذول، ومسلك دنيء، يمقته االله
 على اختلاف مشارم يبغضون سوء الخلق، وينفرون من أهله، – كما ذكرنا سابقاً –إنَّ الناس 
  .  الناس، ويفرق الجماعات، ويصد عن الخير، ويصدف عن الهدى فهو مما ينفر
. إنه مجلبة للهم والغم، ومدعاة للكدر وضيق الصدر، سواء لأهله أو لمن يتعامل معهم ثمّ

  :�قال النبي .فما أضيق عيش من ساء خلقه، ما أشد بلاء من ابتلي بسيء الخلق
عأَبو ،إِلَي كُمضغإِنَّ أَبونَوثَارلاقًا، الثَّرأَخ كُمؤوأَس ةري الآخي فنم كُمونَدهقفَيقُونَ، المُتدشالمُت ،  

  ).17077:هـ1398ابن حنبل، (
الخلق الدنيء، : بلى ، قال : ألا أخبركم بأدوأ الداء ؟ قالوا :"قال الأحنف بن قيس 

الحسن الخلق من نفسه : "وقال الآخر" اق رزقهمن ساء خلقه ض: "وقال بعضهم" واللّسان البذيء
: انظر( "في راحه، والناس منه في سلامة، والسيء الخلق منه في بلاء، وهو من نفسه في عناء

  ).242:،ت.الماوردي، د
  

  .الحذر من اليأس من إصلاح النفس : سابعا 
، وأنه زول لا ت6فهناك من إذا ابتلى بمساوئ الأخلاق ظن أنّ ذلك الأمر ضربة لازب

وهناك من إذا حاول التخلّص من عيوبه مرة أو أكثر فلم يفلح؛ أَيِس من .  عار لا تنمحي7وصمة
وهذا الأمر لا يحسن بالمسلم، ولا يليق به أبداً؛ فلا . إصلاح نفسه، وترك المحاولة إلى غير رجعة

 تبدل الحال من المحال، بل ينبغي له أن يرضى لنفسه بالدون، وأن يترك رياضة نفسه؛ زعماً منه أن
ينبغي له أن يقوي إرادته، ويشحذ عزمته، وأن يسعى لتكميل نفسه، وأن يجد في تلافي عيوبه؛ 

تبدلت حاله، وسمت نفسه، وقلّت عيوبه بسبب دربته، ومجاهدته، وسعيه،  فكم من الناّس من
  وجده، ومغالبته لطبعه 

أنّ االله تعالى عبر مرة بلفظ لا تقنطوا ومرة بلفظ لا ومن هنا نجد في القرآن الكريم حيث 
  :تيأسوا كما قال عز من شأنه

�{����ª����������©���¨�����§��¦¥�������¤�����£��¢��¡���~��}����|��{��z��y��x��w��v��u��tz� �

  ).53 :39،سورة الزمر(
      
ى أنفسهم بإتيان ما  لعبادي الّذين تمادوا في المعاصي، وأسرفوا عل–يا محمد– أي قل    

لا تيأسوا من رحمة االله؛ لكثرة ذنوبكم، إن االله يغفر الذنوب جميعا لمن : تدعوهم إليه من الذّنوب
  ). 464:،هـ 1419جماعة من العلماء،(تاب منها ورجع عنها مهما كانت 

  
  

                                                           
  .اي لازق ولاصق وثابت: أي لازق ،تقول طين لازب:  لازب6    
  .العيب والعار:  الوصمة7    



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 30

  : قال�وفي الحديث الشريف الذي في مسند أحمد من حديث أنس 
والّذي نفْس محمد بِيده، لَو أَخطَأْتم : الّذي نفْسِي بِيده، أَو قَالَو:  يقول�سمعت رسول االله  

 فْسي نالّذو ،لَكُم فَرلَّ لَغجو زااللهَ ع متفَرغتاس ضِ ثُمالأَراءِ ومالس نيا بم اكُمطَايلأُ خمى تتح
 هدبِي دمحالَّ(مو أَوهدفْسِي بِيي نونَ ) ذرفغتسي ئُونَ ثُمطخمٍ يلَّ بِقَوجو زاءَ االلهُ عئُوا لَجطخت لَم لَو
 ملَه رفغ76:،4م،ج1996 -هـ1417؛ ابن كثير،13006:م1998- هـ1419حنبل، ابن(     االلهَ فَي .(  

    
  :وقال تعالى 
  �{�k��j��i���h��g��f��e��dz           )56: 15،سورة الحجر(.  
  

��Ÿ: وبلفظ اليأس قال �
� ��{������U��T�����S��R��Q��P��O��N��M��LK��J��I���H��Gz            )87: 12،سورة يوسف(.  
  

فهذه الآيات والأحاديث شاهدة على يها من اليأس والقنوط من إصلاح النفس 
ير النفوس فاال واسع واالله يحب التوابين بالإستغفار والتوبة وما ذلك إلاّ لتحسين الأخلاق وتطه

  . ويحب المتطهرين
    
  .علو الهمة: ثامنا

فعلو الهمة يستلزم الجد، والإباء، ونشدان المعالي، وتطلاب الكمال، والترفع عن الدنايا، 
  .والصغائر، ومحقّرات الأمور 

التأنيب، وتزجره عن مواقف الذّلّ، والهمة العالية لا تزال بصاحبها تضربه بسياط اللوم و
واكتساب الرذائل، وحرمان الفضائل حتى ترفعه من أدنى دركات الحضيض إلى أعلى مقامات 

  .اد والسؤدد
فمن علَت همّته، وخشعت نفسه اتصف بكل خلق " ":الفوائد"في كتابه  قال ابن القيم

- هـ1417ابن القيم،" (ق رذيلجميل، ومن دنت همّته، وطغت نفسه اتصف بكلّ خل
  ).211:،م1996

والهمة أو النّفوس الدنيئة مهينة ليس لها طموحات ولا آمال وتجدها معفّة عن المعالي 
بعيدة كل البعد عن الخير والطيبات محرومة الفضائل خسيس الأخلاق، ونجد أن ابن القيم يتحدث 

ءات ، وتقع عليها كما يقع الذّباب على الأقذار؛ والنفوس الدنيئة تحوم حول الدنا".. :عنها بقوله
 "فالنفوس العلية لا ترضى بالظلم ، ولا بالفواحش، ولا بالسرقة ولا بالخيانة؛ لأا أكبر من ذلك

  ).266:،م1996- هـ1417ابن القيم ،(
 فإذا توفّر للمرء اقتناء الفضائل، وألزم نفسه على التخلق بالمحاسن، ولم يرض من منقبة إلا
بأعلاها، ولم يقف عند فضيلة إلا وطلب الزيادة عليها، واجتهد فيما يحسن سياسة نفسه عاجلاً، 
ويبقى لها الذكر الجميل آجلاً، لم يلبث أن يبلغ الغاية من التمام، ويرتقي إلى النهاية من الكمال، 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 31

، وجميل الذّكر مخلّداً فيحوز السعادة الإنسانية، والرئاسة الحقيقية، ويبقى له حسن الثّناء مؤيداً
  ).61:،هـ1410الجاحظ،: انظر(

 وغاية نبيلة، تتعشقه النفوس الكريمة، وفو إليه – كما علمنا –فعلو الهمة خلق رفيع 
مجموعة من الظّواهر الخلقية،  الفطر القويمة، وعلو الهمة من الأسس الأخلاقية الفاضلة، وإليه يرجع

-هـ1423، الميداني(ع عن الصغائر والدنايا، وكالطّموح إلى المعالي كالجد في الأمور، والترف
  ). 473:،2ج م،2002

: ، حاثا على علو الهمة       " أدب الطلب ومنتهى الأرب           " في كتابه      قال الإمام الشوكاني          
 "             غبة، قويعزيز النفس، شهم الطّبع، عالي الهمة،               الفهم، ثاقب النظر       وينبغي لمن كان صادق الر ،

الغريزة ألا يرضى لنفسه بالدون، ولا يقنع بما دون الغاية، ولا يقعد عن الجد والاجتهاد                                     سامي  
المبلغين له إلى أعلى ما يراد، وأرفع ما يستفاد؛ فإن النفوس الأبية، والهمم العلية لا ترضى بما دون                                       

  هذا المعنى كثيراً     وقد ورد     . . .   ل، أو رئاسة، أو صناعة، أو حرفة،                 من جاه، أو ما       الأخروية     المطالب    
لنثر        ا و لنظم  ا لعلية                              في  ا س  لنفو ا له  تقب و  ، يفة لشر ا لهمم  ا ليه  إ تنشط  ي  لذ ا لمطلب  ا هو  و  ،" 

  ).127:،ت.دالشوكاني،(
  
  الخاتمة

بسم االله رب البريات، وبنعمته تتم الصالحات، وعلى نبيه أفضل الصلوات وأزكى 
  . وعلى آله وصحبه أجمعينالتسليمات

  : ذه المقالة تلخصت لنا بعض النقاط التاليةفبعد الفراغ من كتابة ه
أن تعريف الأخلاق الاصطلاحي يطابق التعريف اللغوي من جهة الطبع والسجية وحال                             

  .حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية: النفس، والتعريف الاصطلاحي
تغيير الأخلاق     إمكانية   فطرية ومكتسبة، وتلخص الحديث ب           قسم الأخلاق إلى       كذلك ين   

لعقيدة،         :    كثيرة لاكتساب الأخلاق         طرق   وهناك    . بالدربة والممارسة        وذلك     بدءا من سلامة ا
والدعاء والتضرع إلى االله، وااهدة، والمحاسبة، والتفكر في الآثار الواردة المترتبة على حسن                                               

  . بعلو الهمةالخلق، والنظر في عواقب سوء الخلق، والحذر من اليأس من إصلاح النفس، ختاما
 
  : المقترحات
خلاق الإسلامية من منبعها  دعوة العلماء والمثقّفين إلى التركيز الدقيق في استخراج الأ.1

 الكتاب والسنة، بأسلوب يناسب حال العصر، كي تسهل الاستفادة منها عند أبناء أمتنا :الأصيل  
  .ومن تكتب له الهداية من غيرنا  
مية نصيب في الدروس والمحاضرات والخطب في المساجد أن يكون للأخلاق الإسلا    

  .الكبرى والمؤتمرات والندوات واللّقاءات العلمية بشتى اللّغات الموجودة على الأرض والجوامع 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 32

 أن يكون للأخلاق الإسلامية نصيب في المقالات والنشرات والمطويات والاّت .2
 .بكات المعلوماتية الشالحائطية والصفحات الإلكترونية في عالم  

الرد على الفرق الضالة الغالية في هذه المسألة من القدرية والمرجئة إلى غير ذلك                                   .   3
    . بالأدلة الواضحة من الكتاب والسنة  

  
  المراجع والمصادر

  القرآن الكريم
فة أسد الغابة في معر). ت.د. (ابن الأثير، أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن عبد الكريم

 .دار إحياء التراث العربي : بيروت. الصحابة  
: بيروت. الإصابة في تمييز الصحابة). هـ1398. (ابن حجر، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني

  .دار الفكر  
 .توزيع دار البار ).  ب.د. (المسند ). هـ1398. (ابن حنبل، أحمد الشيباني

دار : بيروت. الذهب في أخبار من ذهبشذرات ). هـ1399. (ابن العماد، عبد الحي الحنبلي
 .المسيرة   

عبد : تحقيق. (معجم مقاييس اللغة). هـ1411. (ابن فارس، أبي الحسين أحمد بن فارس زكريا
  ).ط.د(بيروت ). السلام هارون  

دار اليقين للنشر : مصر. الفوائد). م 1996- هـ1417. (ابن القيم، محمد بن أبي بكر الجوزية
 .والتوزيع  
: بيروت. تفسير القرآن العظيم). م1996-هـ1417. (ثير، إسماعيل بن عمر كثير الدمشقيابن ك

 مؤسسة الريان للطباعة والنشر والتوزيع   
  .دار الكتب العلمية : بيروت. ذيب الأخلاق). هـ1405. (ابن مسكويه، أحمد بن محمد

 .مكتبة الجزيرة ). ب.د. (الأدب الصغير والأدب الكبير). ت.د. (ابن المقفع، عبد االله
. لسان العرب). م أ1992- هـ1413. (ابن منظور، محمد بن مكرم بن علي بن أحمد الأنصاري

  .مؤسسة التاريخ العربي: بيروت  
) ب.د. (الذريعة إلى مكارم الشريعة). هـ1408. (الأصفهاني، الحسيني بن محمد المفضل الراغب

 دار الوفاء للطباعة والنشر   
. مفردات ألفاظ القرآن). م ب1997- هـ1418(. سيني بن محمد المفضل الراغبالأصفهاني، الح

 .دار القلم : دمشق). صفوان عدنان داوودي: تحقيق(  
 . الصديقدار) ب.د. (صحيح الأدب المفرد). م 1994- هـ1415. (الألباني، محمد ناصر الدين
 .الدار السلفية) ب.د. (ةسلسلة الأحاديث الصحيح). هـ أ1404(. الألباني، محمد ناصر الدين
 .مطابع الشعب: مصر. صحيح البخاري) . هـ 1378. (البخاري، محمد بن إسماعيل
 ).ط.د(القاهرة، . الأدب المفرد). ت.د(. البخاري، محمد بن إسماعيل



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 33

 .دار الفكر ) ب.د. (الجامع الصحيح). م1974-هـ1394. (الترمذي، أبي عيسى محمد بن سورة
 .دار الكتب العلمية: بيروت. التعريفات). هـ1416. (لى بن محمدالجرجاني، الشريف ع
مجمع الملك فهد لطباعة المصاحف : المدينة. التفسير الميسر). هـ1419. (جماعة من العلماء

 . الشريفة  
 .دار الباز) ب.د. (المستدرك على الصحيحين). ت.د. (الحاكم، محمد بن عبد االله النيسابوري

دار الغرب : بيروت.  في القرآن والسنة����أخلاق النبي). م1996. (زيزالحداد، أحمد بن الع
  .الإسلامي  

 .دار الكتب العلمية : بيروت. تأريخ بغداد). ت.د. (الخطيب، أحمد بن ثابت البغدادي
مؤسسة : بيروت. دراسات إسلامية في العلاقات الاجتماعية). هـ1402. (دراز، محمد عبد االله

 .الرسالة  
: بيروت. سير أعلام النبلاء). م1996- هـ1417. (عبد االله محمد بن أحمد بن قيمازالذهبي، أبي 

 مؤسسة الرسالة 
مؤسسة : بيروت. مختار الصحاح). م1994- هـ1414. (الرازي، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر

 .الرسالة  
 .دار العلم للملايين: بيروت. الأعلام). م1984. (الزركلي، خير الدين

دار : بيروت. طبقات الشافعية الكبرى). ت.د. (ج الدين عبد الوهاب بن تقي الدينالسبكي، تا
 المعرفة   

لرحمن بن ابي بكر                   ا لدين عبد  ا لسيوطي، جلال  للغات            ) .   ت . د .   ( ا ا لوعاة في طبقات  ا بغية 
 .دار المعرفة : بيروت .والنحاة  

ع بين فني الرواية فتح القدير الجام). م1997- هـ1418. (الشوكاني، محمد بن علي بن محمد
 دار الخاني : الرياض). عبد الرحمن عميرة: حققه. (والدراية من علم التفسير  

 ) ط.د(  : القاهرة. البدر الطالع بمحاسن القرن السابع). هـ1350(. الشوكاني، محمد بن علي بن محمد
: وتبير.  جامع البيان عن تأويل آي القرآن). م 1995- هـ1415. (الطبري، محمد بن جرير

  .دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع  
 .دار المعرفة: بيروت. إحياء علوم الدين). ت.د. (الغزالي، محمد بن محمد بن محمد

. القاموس المحيط). م1995- هـ1415. (الفيروز آبادي، مجد الدين محمد بن يعقوب الشيرازي
  .دار الكتب العلمية: بيروت  

موعظة المؤمنين من إحياء ). م1995-هـ1415. (د بن سعيدالقاسمي، محمد جمال الدين بن محم
  .دار الكتب العلمية : بيروت. علوم الدين  

دار : بيروت. الجامع لأحكام القرآن). م1996- هـ1417. (القرطبي، محمد بن أحمد الأنصاري
  .الكتب العلمية  

  . التراث العربيدار). ب.د. (أدب الدنيا و الدين). ت.د. (الماوردي، علي بن محمد بن حبيب



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 34

مؤسسة عز : بيروت. صحيح مسلم). هـ1407. (بن الحجاج القشيري النيسابوريامسلم، 
 .الدين  

  .دار المعرفة: بيروت. فيض القدير شرح الجامع الصغير). ت.د (. المناوي، محمد عبد الرؤوف
ق دمش. الأخلاق الإسلامية وأسسها). م2002- هـ 1423( .الميداني، عبد الرحمن حنبكة

 .دار القلم: بيروت  
). العراقي وابن حجر :تحريرالحافظين. (مجمع الزوائد ومنبع الفوائد). هـ1406. (الهيثمي، نور الدين علي بن أبي بكر

  . مؤسسة المعارف : بيروت  


