01sd1s da-us UUNAdNe1as 39

UNANNNITINIG

JARINGAN PENGEMBANGAN ILMU-ILMU AGAMA DI ASIA TENGGARA:
PELUANG DAN TANTANGAN

Dr. Mohd. Muhiden Abd. Rahman, MAE|

Abstrak

Peranan para ulama’ sebagai pendokong ilmu adalah sangat besar dan tidak dapat
dinafikan lagi. Mereka lah yang menjadi tunjang dan asas kepada penyebaran dan pengembangan
budaya kelimuan dan keintelektualan sekaligus menjadi paksi kepada kewujudan jaringan
pengembangan ilmu-ilmu agama. Jaringan ini telah pun wujud sejak zaman awal Islam dan telah
menjadi tradisi sejak zaman berzaman. Artikel ini akan cuba melihat sejarah kewujudan jaringan
pengembangan ilmu-ilmu agama dan peranan yang dimainkan oleh para ulama’ khususnya ulama’
Nusantara. la juga akan melihat tentang peluang dan cabaran yang bakal dihadapi oleh jaringan ini

dalam era globalisasi.

Abstract
Muslim Scholars have undoubtedly played a vital role as knowledge instigator. They are the
core and the founder to the dissemination and expansion of knowledge, culture, and intellectual. It is
considered as a backbone to the existence of network expansion of Islamic knowledge. This network
was existed in the early Islamic era and become such a tradition for ages. This paper will review the
history of the existence of network expansion of Islamic knowledge and the role of Muslim scholars
particularly in Nusantara. The paper will also discuss the possibilities and challenges of the network

in globalization era.

Pendahuluan
Tidak dinafikan keperluan dan kepentingan kewujudan jaringan perkembangan ilmu-ilmu
agama di kalangan umat Islam baik pada peringkat glokal mahupun global. Malah kewujudan
jaringan ini yang bertunjangkan para ulama’ sebagai teras telah menjadi asas kepada penyebaran
dan pengembangan budaya keilmuan dan keintelektualan sekaligus menjadi pencetus kepada
peradaban dan tamadun Islam. Ini selaras dengan peranan ulama’ sebagai ejen perubahan sosial

dan pencorak kehidupan bermasyarakat.

DPensyarah Akademi Pengajian Islam Universiti Malaya Nilam Puri Kelantan Darulnaim, Malaysia.



01sd1s da-us UUNAdNe1as 40

Jaringan ini sebenarnya tidak ada batasan geografi dan period. la sudah menjadi satu
tradisi sejak zaman awal Islam lagi dan ianya berterusan sehingga ke hari ini walaupun dalam kontek
dan pendekatan yang berbeza. Ini kerana dinamika Islam di Asia Tenggara tidak terlepas dari
dinamika dan perkembangan Islam di kawasan-kawasan lain terutamanya wilayah yang menjadi
pusat kecemerlangan ilmu yang disebut sebagai Timur Tengah. Cuma persoalannya sekarang
apakah tradisi itu masih wujud dan masih segar dalam ertikata yang sebenarnya atau ia telah mati
ditelan zaman dan dimamah usia. Pondasi telah dibangun oleh ulama® terdahulu, tetapi untuk
beberapa lama kita lalai dan alpa dari menjaga dan memelihara tradisi silam ini. Maka kini saatnya
untuk memulai lagi dan membangun masa depan yang gemilang agar usaha dan kontribusi para

ulama terdahulu tidak sia-sia.

Satu Tradisi Satu Perjuangan
Amalan pengembaraan untuk mendapat dan menyebarkan ilmu pengetahuan yang
dinamakan ‘rehlah ilmiah’ merupakan suatu amalan tradisi ulama’ silam. la merupakan suatu
keperluan dan suatu tuntutan agama dalam usaha menjamin penyebaran Islam secara berterusan
dan tepat atas landasannya sepanjang masa (Matar al-Zahrani, 1996: 39). Dalam hal ini Allah SWT

berfirman:

Py )iy J,U\ & i aulb i 335 Jf fe A yjb 44.9\5 il o j,,ajm o Gy

057, o/oﬂxo ‘a}//\ o &0

%QJJ e p—é—J‘ s, ) s

Maksudnya: Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang).

Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam

pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya apabila
mereka Telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya

(Surah al-Taubah, 9:122)

Sabda Rasulullah &&:

z

W\g\u;ﬁ d\ww&uwxuyww

Maksudnya: Sesiapa yang melalui jalan buat mencari ilmu nescaya dipermudahkan oleh
Allah 4 jalannya menuju ke Syurga
(Muslim,Sahih, Kitab al-Dhikr wa al-Du’a, Bab Fadl al-ljtima" “ala Tilawat al-Quran, no. 699)



01sd1s da-us UUNAdNe1as 41

Tradisi ini bermula sejak zaman sahabat dan diteruskan oleh jenerasi selepasnya
sehinggalah ke zaman kegemilangan Islam terutamanya pada abad ketiga hingga keenam Hijrah.
Mereka sanggup mengorbankan keselesaan hidup dan keseronokan usia muda dengan merantau ke
tempat yang sangat jauh dan dalam tempoh yang sangat lama, menempuh pelbagai bentuk
kesukaran semata-mata untuk mendalami ilmu agama dan menyebarluaskannya yang pada
anggapan mereka merupakan suatu tuntutan dan suatu perjuangan. Faedahnya bukan sahaja untuk
diri mereka sendiri, malah untuk masyarakat dan umat Islam keseluruhannya. Segala usaha ini
dilakukan dengan penuh kejujuran dan keikhlasan kerana Allah SWT. Dalam konteks ini, “rihlah
ilmiyyah” ini berbeza sama sekali dengan apa yang diistilahkan oleh sarjana hadith, Doktor Subhi
Salih (1997:66) sebagai “rihlah riyadiyyah” yang dilakukan secara suka-suka dengan tujuan untuk
mencari populariti. Amalan “rihlah riyadiyyah” ini dikatakan wujud seawal abad ke 3 Hijrah dan
semakin berleluasa pada abad ke 5 Hijrah.

Hasil dari “rihlah ilmiyyah” atau yang disitilahkan sebagai jaringan pengembangan ilmu-ilmu
agama inilah maka terbentuknya jaringan ulama’ peringkat peringkat glokal dan global. Di mana
aktivitas “rihlah ilmiyyah” telah menjadi landasan terhadap keterwujudan jaringan ulama’. Kawasan
Asia Tenggara atau Nusantara tidak terlepas dari pembentukan jaringan ini. Malah ramai dari
kalangan ulama’ dan sarjana Islam Nusantara menimba ilmu-ilmu Islam dengan melakukan “rihlah
lImiyyah” ke Timur Tengah seperti Mekah, Madinah, Mesir dan kawasan sekitarnya. Jaringan ulama’
inilah yang telah mendasari dan menunjangi penyebaran budaya keilmuan dan keintelektualan Islam

di Alam Melayu. Mereka berperan besar dalam menunjang kemajuan dan peradaban Islam.

Tunjang Pengembangan Iimu Agama di Asia Tenggara

Sebagai landasan dan tunjang kepada pembentukan dan kewujudan jaringan
pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara, maka Timur Tengah menjadi destinasi awal umat
Islam Nusantara. Di sinilah terjadinya transmisi keilmuan dan keintelektualan dari ulama Timur
Tengah kepada ulama Nusantara. la merupakan suatu perkara yang harus diakui bahawa sebagai
daerah Muslim yang periferal, ulama-ulama terkemuka Nusantara sejak awal kedatangan Islam pada
abad ke 13M mereka sangat bergantung kepada Timur Tengah. Ini terbukti melalui catatan sejarah
bahawa ulama-ulama dan sarjana-sarjana Islam Nusantara kebanyakan mereka berlatarbelakang
pendidikan Timur Tengah. Malah sebahagian mereka sememangnya berasal dari Timur Tengah
sendiri. Jadi jelas bahawa Islam yang tersebar dan berkembang di Nusantara adalah Islam
kearaban, walaupun ada yang menyatakan bahawa Islam tersebar di Nusantara bukan dari Arab
secara langsung tetapi dari kaum pedagang dari Asia Selatan seperti India.

Antara ulama dan sarjana Islam Nusantara yang berlatangbelakangkan Timur Tengah dan

telah memain peranan yang besar dalam usaha mereka mengembang ilmu-ilmu agama di rantau



01sd1s da-us UUNAdNe1as 42

Asia Tenggara, ialah Syeikh Nuruddin al-Raniri, Syeikh Abdurauf al-Fansuri, Syeikh Abdul Samad al-
Palimbani, Syeikh Muhammad Arsyad al-Banjari, Syeikh Daud al-Fatani, Syed Syeikh al-Hadi, Tok
Kenali, Syeikh Tahir Jalaluddin, Syeikh Ahmad Muhammad Zain al-Fatani, Syeikh Abu Bakar al-Baqjir,

Syeikh Muhammad Idris al-Marbawi, Bapak Prof. Hamka, Dr. Burhanuddin al-Helmi dan lain-lain.

Jaringan Pengembangan limu Agama di Asia Tenggara

Jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara telah pun wujud sejak sekian lama.
Malah sejarah dunia Melayu tidak dapat dipisahkan dengan Islam dan Islam tidak dapat dipisahkan
dengan dunia ilmu. Kedatangan Islam ke Nusantara pada abad ke 13 turut disusuli dengan
pengembangan ilmu-ilmu agama yang berjaya melahirkan ribuan tokoh agama yang gigih berjuang
menegakkan syiar Islam. Dari sinilah terbentuknya jaringan pengembangan ilmu agama di Asia
Tenggara dan ia semakin mantap dan terserlah bermula abad ke 17M. Menurut Azyumardi Azra
(1994), jaringan ulama” Nusantara telahpun wujud abad ke 17M lagi. Abad ke 17 sehingga abad ke
20M berjaya melahirkan ribuan ulama dan tokoh ilmuan agama yang menjadi pencetus dan
penggerak kepada jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara. Antaranya Syeikh
Nuruddin al-Raniri (m. 1658M) seorang ulama” dan ahli debat berketurunan Arab berasal dari Gujerat
India kemudian berhijrah ke Acheh dan pernah tinggal di Pahang. Beliau dianggap penulis karya
hadits pertama dalam Bahasa Melayu. Syeikh Abdur Rauf al-Fansuri (m. 1693M) seorang ulama
terkenal Asia Tenggara yang berasal dari Acheh dan merupakan pentafsir al-Quran pertama dalam
bahasa Melayu. Syeikh Muhammad Arsyad al-Banjari (m. 1812M) seorang ulama’ dan pengarang
kitab agama tersohor yang berasal dari Kalimanatan. Syeikh Abdul Samad al-Palimbani (m. 1838M)
seorang ualama’ sufi agung Nusantara yang berasal dari Palembang kemudian merantau ke Perak,
Kedah dan Singapura dan dikatakan meninggal dunia di Pattani. Syeikh Daud al-Patani (m. 1879M)
seorang ulama dan pengarang prolifik tersohor berasal dari Pattani, Selatan Thailand kemudian
berhijrah ke Terengganu dan dikatakan meninggal di Terengganu. Syeikh Nawawi al-Bantani (m.
1897M) seorang ulama’ berasal dari Banten, Jawa Barat dan dikenali sebagai al-Nawawi al-Thani.
Haji Abdur Rahman Limbong (m. 1929M) seorang ulama’ dan pejuang kemerdekaan berasal dari
Terengganu dan pernah merantau ke Sambas, Jambi, Riau dan Brunei. Tok Kenali (m. 1933M)
seorang ulama’ terkenal di Tanah Melayu khususnya di Kelantan yang berjaya melahirkan ribuan
ulama’ bukan sahaja di Malaysia, tetapi juga di Thailand, Kampuchea, Singapura, Brunei dan
Indonesia. Syed Syeikh al-Hadi (m. 1934M) seorang agamawan dan reformis Islam yang tidak asing
dalam sejarah pendidikan Islam di Tanah Melayu berketurunan Arab dan berasal dari Melaka. Begitu
juga dengan Syeikh Tahir Jalaluddin (m.1956M) seorang ulama’ dan tokoh reformis Islam yang
berasal dari Minangkabau kemudian berhijrah ke Tanah Melayu dan meninggal di Perak. Bapak Prof

Hamka (m.1980M) merupakan tokoh ulama® Nusantara yang terkenal sebagai ahli pidato yang



01sd1s da-us UUNAdNe1as 43

berkarisma. Kemampuan dan kebolehan luarbiasanya adalah manifestasi daripada warisan ulama’
dari Nusantara.

Manakala pusat-pusat pengembangan ilmu yang pada awalnya bermula secara tidak formal
di masjid-masjid, kemudian berkembang secara formal di pondok-pondok atau pesantran-
pesanteran seterusnya ia bertambah mantap dengan tumbuhnya institusi-institusi pendidikan moden
seperti sekolah dan universitas. Bermula abad ke 17 sehingga abad ke 20M Kelantan, Pattani dan
Acheh dianggap sebagai pusat pertumbuhan dan pengembangan ilmu-ilmu agama terkemuka di
rantau Asia Tenggara.

Selepas kejatuhan Kerajaan Melayu Melaka pada tahun 1511M, pusat kerajaan dan
perniagaan telah berpindah ke Acheh. Berikutan itu Acheh menjadi satu-satunya pusat perniagaan,
politikk dan juga pusat perkembangan Islam di Nusantara dan ia mencapai kemuncak zaman
kegemilangannya pada abad ke 17M. Hasilnya Acheh bukan sahaja terkenal sebagai pusat
penyebaran Islam, tetapi juga sebagai pusat perkembangan ilmu pengetahuan. Para cendekiawan
digalakkan tinggal atau menetap di Acheh untuk menyebar ilmu pengetahuan mereka kepada rakyat
Acheh. Malah para pelajar juga digalakkan melanjutkan pelajaran mereka ke Mekah, Mesir dan India.
Begitu juga dengan pertumbuhan pusat-pusat pengajian yang dibina oleh kerajaan telah
menyemarakkan lagi kegiatan ilmiah (Zalila Sharif, 1993: 46-47).

Selepas Acheh, sebuah lagi pusat perkembangan Islam muncul pada abad ke 19M, iaitu
kerajaan Melayu Riau-Lingga. Pada zaman tersebut bahasa Melayu telah mencapai kedudukan yang
cukup mantap sebagai bahasa ilmu untuk semua bidang. Pertumbuhan institusi-institusi pendidikan
dan sekolah-sekolah di zaman tersebut menambahkan lagi kegiatan ilmiah seterusnya
memperkayakan lagi khazanah ilmu dengan karya-karya yang lebih mantap.

Selain dari Kerajaan Acheh dan Riau-Lingga, kerajaan Pattani yang telah wujud sejak abad
ke 15M lagi juga memain peranan utama dalam menyebar agama Islam sekaligus menambahkan lagi
pusat perkembangan ilmu di Nusantara. Pusat-pusat pengajian Islam yang dikenali sebagai pondok
telah didirikan di beberapa daerah di Pattani. Melalui pusat-pusat tersebut lahirlah beberapa tokoh
ulama Pattani yang telah memberi sumbangan yang besar dalam dunia penulisan kitab. (Matheson et
al., 1988:19-34)

Di samping Pattani, Kelantan juga turut memain peranan sebagai pusat perkembangan ilmu
pengetahuan Islam. Malah Kelantan juga berjaya melahirkan beberapa tokoh-tokoh ulama yang
berjaya menghasilkan beberapa karya-karya Islam. Mereka kebanyakannya mendapat pendidikan
dari Pattani dan Timur Tengah. (Nik Aziz Nik Hasan, 1977: 37-54).



01sd1s da-us UUNAdNe1as 44

Peluang dan Tantangan Pengembangan limu Agama di Asia Tenggara

Berdasar kepada fakta di atas ternyata bahawa Asia Tenggara merupakan pusat
pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara sejak abad ke 17M lagi ia berterusan sehingga abad
ke 20. Namun apakah jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara masih wujud sehingga
sekarang dan rantau Asia Tenggar berpotensi dan berpeluang menjadi pusat perkembangan Islam
peringkat global ? Jawapannya ya. Kesinambungan pengembangan ilmu-ilmu agama yang
dicetuskan oleh ulama’ Nusantara bermula abad ke 17 sehingga abad ke 20M masih wujud dan
berpotensi untuk diperkasakan lagi sehingga ia menjadi hub pendidikan bertaraf dunia.

Sebagai contoh Negara Malaysia sekarang sedang menuju ke arah hub pendidikan yang
tersohor bukan sahaja di rantau Asia Tenggara tetapi sehingga ke peringkat antarabangsa. Kalau
dekad 60an sehingga 90an rantau Eropah menjadi tumpuan para penuntut ilmu termasuk ilmu
agama. Namun selepas peristiwa 11 September 2001 tumpuan dunia mula beralih dari rantau Eropah
ke rantau Asia khususnya Asia Tenggara. la bukan saja melibatkan para penuntut biyai sendiri, tetapi
juga pihak pemerintah. Pemerintah Malaysia contohnya telah menggubal satu polisi baru dengan
mengurangkan penghantaran para penuntut dalam pelbagai bidang ke Negara Eropah dengan
memberi tumpuan kepada rantau Asia Tenggara seperti Indonesia dan Malaysia sendiri. Sebagai
contoh penghantaran pelajar Malaysia ke Indonesia dalam tempoh enam tahun dari tahun 2001-2006
meningkat 100 peratus. Sedangkan penghantaran pelajar ke Negara Eropah dan Amerika dalam
tempoh yang sama menurun lebih dari 200 peratus.

Kesungguhan dan upaya pemerintah menambah bilangan institut perguruan tinggi terutama
yang berbasiskan Islam selain dari menjadikan pendidikan Negara bertaraf dunia juga boleh
dijadikan bukti bahawa Negara Malaysia khususnya dan rantau Asia Tenggara amnya berpotensi
menjadi pusat kecemerlangan ilmu terkemuka di dunia. Justeru bermula era millenium baru Negara
Malaysia menjadi tumpuan seluruh umat Islam bukan sahaja dari kawasan Asia Tenggara, malah dari
seluruh dunia khususnya dari Timur Tengah. Peningkatan drastik kedatangan pelajar-pelajar luar
Negara yang datang dari seluruh dunia disebabkan beberapa faktor, antaranya:

i- Polisi Kerajaan dan Kementerian Pengajian Tinggi. Dalam usaha kerajaan menjadikan
Malaysia sebagai hub pendidikan terunggul di dunia, kerajaan telah menyediakan beberapa ensentif
galakan kepada pelajar-pelajar dari luar Negara untuk menuntut di Malaysia. Antaranya ialah dengan
menyedia kuota khusus kepada pelajar-pelajar asing di setiap universiti milik pemerintah terutamanya
di peringkat pasca sarjana. Kerajaan juga memberi kemudahan kepada pelajar-pelajar asing bagi
mendapat visa pelajar.

ii- Kemudahan prasarana/infrastruktur dan biaya kewangan dari pihak pemerintah. Pihak

pemerintah telah menambah bilangan institut perguruan tinggi dengan dilengkapi kemudahan



01sd1s da-us UUNAdNe1as 45

canggih dan moden termasuk kemudahan ICT seperti pembelajaran melalui e-learning, kemudahan
penginapan dan bantuan biaya kewangan.

iii- Kualitas pendidikan. Dalam usaha menjadikan Malaysia sebagai pusat kecemerlangan
akademik (center for academic excellence) di rantau Asia dan juga di peringkat antarabangsa, pihak
pemerintah berusaha meningkatkan kecemrlangan imej dan kualitas pendidikannya ke taraf dunia
atau memperolehi “world class education”. Pendidikan bertaraf dunia menunjukkan perkembangan
dan kemajuan pesat serta dinamis pendidikan Negara, khususnya dari segi kualiti, kuantiti, standard,
dan kecemerlangan. Justeru pihak pemerintah melalui Kementerian Pengajian Tinggi telah
menubuhkan Malaysia Quality Assurance (MQA) bagi menjamin kualitas pendidikan. Ini termasuklah
mewujudkan kumpulan pakar dalam bidang-bidang tertentu termasuk bidang agama samaada pakar
dari dalam maupun dari luar Negara. Ini merupakan suatu komitmen kerajaan dan kementerian
Pengajian Tinggi bagi memperbaik kualiti pendidikan Negara supaya ia mencapai satu standard
yang tinggi dan mampu menyaingi Negara maju yang lain.

Di sebalik peluang yang terbuka luas, terdapat tantangan yang seharusnya diberi perhatian
serius dalam proses menjadikan rantau Asia Tenggara sebagai hub pendidikan di peringkat global.
Antara tantangan tersebut ialah mampukah kita mengembalikan rantau Asia Tenggara ke zaman
kecemerlangan dan kegemilangan ilmu sebagaimana yang dicetus dan digerakkan oleh ulama’
Nusantara bermula abad ke 17 hingga abad ke 20M. Di mana zaman tersebut telah berjaya
melahirkan ribuan alim ulama’ dan tokoh refomis Islam yang gigih berjuang menyebar dan
mengembang ilmu-ilmu Islam dan pada masa yang sama mereka juga berjuang menegakkan syiar
Islam sehingga mereka berjaya menjadi penunjang kepada peradaban dan tamadun Islam. Ini
selaras dengan matlamat pendidikan Islam, iaitu menanam nilai-nilai fundamental Islam kepada
setaip muslim tanpa mengira apa disiplin sekalipun. Mereka juga berjaya menanam kefahaman
bahawa ilmu pengetahuan tanpa asas iman dan Islam adalah pendidikan yang pincang dan tidak
utuh.

Tiadanya kerjasama yang mantap dan utuh sama ada antara institusi-institusi pendidikan
dan lembaga-lembaga Islam maupun antara satu Negara dengan Negara yang lain di Asia
Tenggara. Usaha bagi menjalinkan hubungan yang erat ini perlu dimuali dari sekarang agar jaringan
atau networking pengembangan ilmu yang dicetus dan didirikan oleh para ulama’ terdahulu tidak
menjadi sia-sia. Malah seharusnya ia di pertahan, di perkasa dan dimartabatkan sehingga
pendidikan Islam menjadi tunjang kepada seluruh pendidikan umum. Di pihak lain, institusi
pendidikan Islam juga harus melepaskan diri dari blue-print lamanya dengan memodenisasi sistem
dan metod pendidikan agar tidak ketinggalan dari perkembangan sains teknologi yang begitu

pesat.



01sd1s da-us UUNAdNe1as 46

Penutup
Usaha ini boleh dianggap sebagai satu kontribusi agar umat Islam lebih mampu mengapresiasi
bahwa sesungguhnya para ulama’ bukan orang terkebelakang dan tanpa sumbangan bermakna. Mereka
juga orang-orang hebat, orang-orang yang punya tradisi keilmuan yang hebat dan dikagumi banyak dunia
luar. Mereka adalah pencetus pengembangan ilmu dan Islam di Nusantara dan seharusnya mereka menjadi
role model kepada generasi akan datang agar apa pun tindakan mereka semestinya berlandaskan

keimanan dan ketagwaan kepada Allah SWT.

Biblografi

Azyumardi Azra. 1994. Jaringan Ulama™ Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara. Bandung. Pustaka
al-Mizan.

Nik Abd. Aziz Nik Hasan. 1977. Sejarah Perkembangan Ulama’ Kelantan. Kota Bharu. Kelantan.
pakatan Tuan Tabal.

Zalila Sharif et al. 1993. Kesusasteraan Melayu Tradisional. Kuala Lumpur. Dewan Bahasa dan
Pustaka

Wan Mohd. Saghir Abdullah 2004. Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara. j. 6. Kuala
Lumpur. Khazanah Fathaniyyah.

Matar al-Zahrani. 1996. Tadwin al-Sunnah al-Nabawiyyah. Riyadh. Dar al-Hijrah.

Subhi Salih. 1997. Ulum al-Hadith wa Mustalahuh. Beirut. Dar al-"llm li al-Malayin.

Tajuddin Saman et al. 2005. Tokoh-Tokoh Agama dan Kemerdekaan di Alam Melayu. kuala Lumpur,
Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia.

Ismail Che Daud. 2001. Tokoh-Tokoh Ulama®™ Semenanjung Melayu (1). Kota Bharu Kelantan. Majlis
Ugama Islam dan Adat Istiadat Melayu Kelantan.

TIM Penulis IAIN Ar-Raniry. 2004. Ensiklopedi Pemikiran Ulama Aceh. Aceh Darussalam. IAIN Press

http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com

http://www.mohe.gov.my

http://www.sidoqiri.com




