
วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 39 

JARINGAN PENGEMBANGAN ILMU-ILMU AGAMA DI ASIA TENGGARA: 

 PELUANG DAN TANTANGAN 

 

Dr. Mohd. Muhiden Abd. Rahman, MA
∗
 

 

Abstrak 

 Peranan para ulama` sebagai pendokong ilmu adalah sangat besar dan tidak dapat 

dinafikan lagi. Mereka lah yang menjadi tunjang dan asas kepada penyebaran dan pengembangan 

budaya kelimuan dan keintelektualan sekaligus menjadi paksi kepada kewujudan jaringan 

pengembangan ilmu-ilmu agama. Jaringan ini telah pun wujud sejak zaman awal Islam dan telah 

menjadi tradisi sejak zaman berzaman. Artikel ini akan cuba melihat sejarah kewujudan jaringan 

pengembangan ilmu-ilmu agama dan peranan yang dimainkan oleh para ulama! khususnya ulama`  

Nusantara.  Ia juga akan melihat tentang peluang dan cabaran yang bakal dihadapi oleh jaringan ini 

dalam era globalisasi. 

 

Abstract 

 Muslim Scholars have undoubtedly played a vital role as knowledge instigator. They are the 

core and the founder to the dissemination and expansion of knowledge, culture, and intellectual. It is 

considered as a backbone to the existence of network expansion of Islamic knowledge. This network 

was existed in the early Islamic era and become such a tradition for ages. This paper will review the 

history of the existence of network expansion of Islamic knowledge and the role of Muslim scholars 

particularly in Nusantara. The paper will also discuss the possibilities and challenges of the network 

in globalization era. 

 

Pendahuluan 

 Tidak dinafikan keperluan dan kepentingan kewujudan jaringan perkembangan ilmu-ilmu 

agama di kalangan umat Islam baik pada peringkat glokal mahupun global. Malah kewujudan 

jaringan ini yang bertunjangkan para ulama` sebagai teras telah menjadi asas kepada penyebaran 

dan pengembangan budaya keilmuan dan keintelektualan sekaligus menjadi pencetus kepada 

peradaban dan tamadun Islam. Ini selaras dengan peranan ulama` sebagai ejen perubahan sosial 

dan pencorak kehidupan bermasyarakat. 

                                                 
 

∗
Pensyarah Akademi Pengajian Islam Universiti Malaya Nilam Puri Kelantan Darulnaim, Malaysia. 

'()*+,(+-*./+ก+1 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 40 

 Jaringan ini sebenarnya tidak ada batasan geografi dan period. Ia sudah menjadi satu 

tradisi sejak zaman awal Islam lagi dan ianya berterusan sehingga ke hari ini walaupun dalam kontek 

dan pendekatan yang berbeza. Ini kerana dinamika Islam di Asia Tenggara tidak  terlepas dari 

dinamika dan perkembangan Islam di kawasan-kawasan lain terutamanya wilayah yang menjadi 

pusat kecemerlangan ilmu yang disebut sebagai Timur Tengah. Cuma persoalannya sekarang 

apakah tradisi itu masih wujud dan masih segar dalam ertikata yang sebenarnya atau ia telah mati 

ditelan zaman dan dimamah usia. Pondasi telah dibangun oleh ulama` terdahulu, tetapi untuk 

beberapa lama kita lalai dan alpa dari menjaga dan memelihara tradisi silam ini. Maka kini saatnya 

untuk memulai lagi dan membangun masa depan yang gemilang agar usaha dan kontribusi para 

ulama terdahulu tidak sia-sia.  

 

Satu Tradisi Satu Perjuangan 

 Amalan pengembaraan untuk mendapat dan menyebarkan ilmu pengetahuan yang 

dinamakan ,rehlah ilmiah! merupakan suatu amalan tradisi ulama` silam. Ia merupakan suatu 

keperluan dan suatu tuntutan agama dalam usaha menjamin penyebaran Islam secara berterusan 

dan tepat atas landasannya sepanjang masa (Matar al-Zahrani, 1996: 39). Dalam hal ini Allah SWT 

berfirman: 

 

{ولمُ اْانَا كَمؤمننَول ينفرلَ، فَةًافَّا كَولاَوفَ نرم لِّ كُنف قَرةم نهطَم ةٌفَائل يقَّفَتهوا فيالد نِيو لينذرا و
  zنَورذَح يمهلَّع لَمهِيلَا إِوعجا رذَ إِمهموقَ

 Maksudnya: Tidak sepatutnya bagi mukminin itu pergi semuanya (ke medan perang). 

Mengapa tidak pergi dari tiap-tiap golongan di antara mereka beberapa orang untuk memperdalam 

pengetahuan mereka tentang agama dan untuk memberi peringatan kepada kaumnya apabila 

mereka Telah kembali kepadanya, supaya mereka itu dapat menjaga dirinya 

                          (Surah al-Taubah, 9:122) 

 

Sabda Rasulullah �: 
 

"َمنلَ سرِ طَكقاًيلْ يتمسف يهماًلْ عس االله لَلَه بِه رِ طَهى الْإلَِ قاًَيجنة"  
 

 Maksudnya: Sesiapa yang melalui jalan buat mencari ilmu nescaya  dipermudahkan oleh 

Allah �  jalannya menuju ke Syurga 

 (Muslim,Sahih, Kitab al-Dhikr wa al-Du`a, Bab Fadl al-Ijtima` `ala Tilawat al-Quran, no. 699) 

 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 41 

 Tradisi ini bermula sejak zaman sahabat dan diteruskan oleh jenerasi selepasnya 

sehinggalah ke zaman kegemilangan Islam terutamanya pada abad ketiga hingga keenam Hijrah. 

Mereka sanggup mengorbankan keselesaan hidup dan keseronokan usia muda dengan merantau ke 

tempat yang sangat jauh dan dalam tempoh yang sangat lama, menempuh pelbagai bentuk 

kesukaran semata-mata untuk mendalami ilmu agama dan menyebarluaskannya yang pada 

anggapan mereka merupakan suatu tuntutan dan suatu perjuangan. Faedahnya bukan sahaja untuk 

diri mereka sendiri, malah untuk masyarakat dan umat Islam keseluruhannya. Segala usaha ini 

dilakukan dengan penuh kejujuran dan keikhlasan kerana Allah SWT. Dalam konteks ini, =rihlah 

ilmiyyah> ini berbeza sama sekali dengan apa yang diistilahkan oleh sarjana hadith, Doktor Subhi 

Salih (1997:66) sebagai =rihlah riyadiyyah> yang dilakukan secara suka-suka dengan tujuan untuk 

mencari populariti. Amalan =rihlah riyadiyyah> ini dikatakan wujud  seawal abad ke 3 Hijrah dan 

semakin berleluasa pada abad ke 5 Hijrah. 

 Hasil dari =rihlah ilmiyyah> atau yang disitilahkan sebagai jaringan pengembangan ilmu-ilmu 

agama inilah maka terbentuknya jaringan ulama` peringkat peringkat glokal dan global. Di mana 

aktivitas =rihlah ilmiyyah> telah menjadi landasan terhadap keterwujudan jaringan ulama`. Kawasan 

Asia Tenggara atau Nusantara tidak terlepas dari pembentukan jaringan ini. Malah ramai dari 

kalangan ulama` dan sarjana Islam Nusantara menimba ilmu-ilmu Islam dengan melakukan =rihlah 

Ilmiyyah> ke  Timur Tengah seperti Mekah, Madinah, Mesir dan kawasan sekitarnya. Jaringan ulama` 

inilah yang telah mendasari dan menunjangi penyebaran budaya keilmuan dan keintelektualan Islam 

di Alam Melayu. Mereka berperan besar dalam menunjang kemajuan dan peradaban Islam. 

 

Tunjang Pengembangan Ilmu Agama di Asia Tenggara 

 Sebagai landasan dan tunjang kepada pembentukan dan kewujudan jaringan 

pengembangan ilmu agama di  Asia Tenggara, maka Timur Tengah menjadi destinasi awal umat 

Islam Nusantara. Di sinilah terjadinya transmisi keilmuan dan keintelektualan dari ulama Timur 

Tengah kepada ulama Nusantara. Ia merupakan suatu perkara yang harus diakui bahawa sebagai 

daerah Muslim yang periferal, ulama-ulama terkemuka Nusantara sejak awal kedatangan Islam pada 

abad ke 13M mereka sangat bergantung kepada Timur Tengah. Ini terbukti melalui catatan sejarah 

bahawa ulama-ulama dan sarjana-sarjana Islam Nusantara kebanyakan mereka berlatarbelakang 

pendidikan Timur Tengah. Malah sebahagian mereka sememangnya berasal dari Timur Tengah 

sendiri. Jadi jelas bahawa Islam yang tersebar dan berkembang di Nusantara adalah Islam 

kearaban, walaupun ada yang menyatakan bahawa Islam tersebar di Nusantara bukan dari Arab 

secara langsung tetapi dari kaum pedagang dari Asia Selatan seperti India.  

 Antara ulama dan sarjana Islam Nusantara yang berlatangbelakangkan Timur Tengah dan 

telah memain peranan yang besar dalam usaha mereka mengembang ilmu-ilmu agama di rantau 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 42 

Asia Tenggara, ialah Syeikh Nuruddin al-Raniri, Syeikh Abdurauf al-Fansuri, Syeikh Abdul Samad al-

Palimbani, Syeikh Muhammad Arsyad al-Banjari, Syeikh Daud al-Fatani, Syed Syeikh al-Hadi, Tok 

Kenali, Syeikh Tahir Jalaluddin, Syeikh Ahmad Muhammad Zain al-Fatani, Syeikh Abu Bakar al-Baqir, 

Syeikh Muhammad Idris al-Marbawi, Bapak Prof. Hamka,  Dr. Burhanuddin al-Helmi dan lain-lain. 

 

Jaringan Pengembangan Ilmu Agama di Asia Tenggara 

Jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara telah pun wujud sejak sekian lama. 

Malah sejarah dunia Melayu tidak dapat dipisahkan dengan Islam dan Islam tidak dapat dipisahkan 

dengan dunia ilmu. Kedatangan Islam ke Nusantara pada abad ke 13 turut disusuli dengan 

pengembangan ilmu-ilmu agama yang berjaya melahirkan ribuan tokoh agama yang gigih berjuang 

menegakkan syiar Islam. Dari sinilah terbentuknya jaringan pengembangan ilmu agama di Asia 

Tenggara dan ia semakin mantap dan terserlah bermula abad ke 17M. Menurut Azyumardi Azra 

(1994), jaringan ulama` Nusantara telahpun wujud abad ke 17M lagi.  Abad ke 17 sehingga abad ke 

20M berjaya melahirkan ribuan ulama dan tokoh ilmuan agama yang menjadi pencetus dan 

penggerak kepada jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara. Antaranya Syeikh 

Nuruddin al-Raniri (m. 1658M) seorang ulama` dan ahli debat berketurunan Arab berasal dari Gujerat 

India kemudian berhijrah ke  Acheh dan pernah tinggal di Pahang. Beliau dianggap penulis karya 

hadits pertama dalam Bahasa Melayu. Syeikh Abdur Rauf al-Fansuri (m. 1693M) seorang ulama 

terkenal Asia Tenggara yang berasal dari Acheh dan merupakan pentafsir al-Quran pertama dalam 

bahasa Melayu. Syeikh Muhammad Arsyad al-Banjari (m. 1812M) seorang ulama` dan pengarang 

kitab agama tersohor yang berasal dari Kalimanatan. Syeikh Abdul Samad al-Palimbani (m. 1838M) 

seorang ualama` sufi agung Nusantara yang berasal dari Palembang kemudian merantau ke Perak, 

Kedah dan Singapura dan dikatakan meninggal dunia di Pattani. Syeikh Daud al-Patani (m. 1879M) 

seorang ulama dan pengarang prolifik tersohor berasal dari Pattani, Selatan Thailand kemudian 

berhijrah ke Terengganu dan dikatakan meninggal di Terengganu. Syeikh Nawawi al-Bantani (m. 

1897M) seorang ulama` berasal dari Banten, Jawa Barat dan dikenali sebagai al-Nawawi al-Thani. 

Haji Abdur Rahman Limbong (m. 1929M) seorang ulama` dan pejuang kemerdekaan berasal dari 

Terengganu dan pernah merantau ke  Sambas, Jambi, Riau dan Brunei. Tok Kenali (m. 1933M) 

seorang ulama` terkenal di Tanah Melayu khususnya di Kelantan yang berjaya melahirkan ribuan 

ulama` bukan sahaja di Malaysia, tetapi juga di Thailand, Kampuchea, Singapura, Brunei dan 

Indonesia. Syed Syeikh al-Hadi (m. 1934M) seorang agamawan dan reformis Islam yang tidak asing 

dalam sejarah pendidikan Islam di Tanah Melayu berketurunan Arab dan berasal dari Melaka. Begitu 

juga dengan Syeikh Tahir Jalaluddin (m.1956M) seorang ulama` dan tokoh reformis Islam yang 

berasal dari Minangkabau kemudian berhijrah ke Tanah Melayu dan meninggal di Perak.  Bapak Prof 

Hamka (m.1980M) merupakan tokoh ulama` Nusantara yang terkenal sebagai ahli pidato yang 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 43 

berkarisma. Kemampuan dan kebolehan luarbiasanya adalah manifestasi daripada  warisan ulama` 

dari Nusantara. 

 Manakala pusat-pusat pengembangan ilmu yang pada awalnya bermula secara tidak formal 

di masjid-masjid, kemudian berkembang secara formal di pondok-pondok atau pesantran-

pesanteran seterusnya ia bertambah mantap dengan tumbuhnya institusi-institusi pendidikan moden 

seperti sekolah dan universitas. Bermula abad ke 17 sehingga abad ke 20M Kelantan, Pattani dan 

Acheh dianggap sebagai pusat pertumbuhan dan pengembangan ilmu-ilmu agama terkemuka di 

rantau Asia Tenggara. 

Selepas kejatuhan Kerajaan Melayu Melaka pada tahun 1511M, pusat kerajaan dan 

perniagaan telah berpindah ke Acheh. Berikutan itu Acheh menjadi satu-satunya pusat perniagaan, 

politik dan juga pusat perkembangan Islam di Nusantara dan ia mencapai kemuncak zaman 

kegemilangannya pada abad ke 17M. Hasilnya Acheh bukan sahaja terkenal sebagai pusat 

penyebaran Islam, tetapi juga sebagai pusat perkembangan ilmu pengetahuan. Para cendekiawan 

digalakkan tinggal atau menetap di Acheh untuk menyebar ilmu pengetahuan mereka kepada rakyat 

Acheh. Malah para pelajar juga digalakkan melanjutkan pelajaran mereka ke Mekah, Mesir dan India. 

Begitu juga dengan pertumbuhan pusat-pusat pengajian yang dibina oleh kerajaan telah 

menyemarakkan lagi kegiatan ilmiah (Zalila Sharif, 1993: 46-47). 

        Selepas Acheh, sebuah lagi pusat perkembangan Islam muncul pada abad ke 19M, iaitu 

kerajaan Melayu Riau-Lingga. Pada zaman tersebut bahasa Melayu telah mencapai kedudukan yang 

cukup mantap sebagai bahasa ilmu untuk semua bidang. Pertumbuhan institusi-institusi pendidikan 

dan sekolah-sekolah di zaman tersebut menambahkan lagi kegiatan ilmiah seterusnya 

memperkayakan lagi khazanah ilmu dengan karya-karya yang lebih mantap.  

Selain dari Kerajaan Acheh dan Riau-Lingga, kerajaan Pattani yang telah wujud sejak abad 

ke 15M lagi juga memain peranan utama dalam menyebar agama Islam sekaligus menambahkan lagi 

pusat perkembangan ilmu di Nusantara. Pusat-pusat pengajian Islam yang dikenali sebagai pondok 

telah didirikan di beberapa daerah di Pattani. Melalui pusat-pusat tersebut lahirlah beberapa tokoh 

ulama Pattani yang telah memberi sumbangan yang besar dalam dunia penulisan kitab. (Matheson et 

al., 1988:19-34) 

        Di samping Pattani, Kelantan juga turut memain peranan sebagai pusat perkembangan ilmu 

pengetahuan Islam. Malah Kelantan juga berjaya melahirkan beberapa tokoh-tokoh ulama yang 

berjaya menghasilkan beberapa karya-karya Islam. Mereka kebanyakannya  mendapat pendidikan 

dari Pattani dan Timur Tengah. (Nik Aziz Nik Hasan, 1977: 37-54). 

 

 

 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 44 

Peluang dan Tantangan Pengembangan Ilmu Agama di Asia Tenggara 

 Berdasar kepada fakta di atas ternyata bahawa Asia Tenggara merupakan pusat 

pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara sejak abad ke 17M lagi ia berterusan sehingga abad 

ke 20. Namun apakah jaringan pengembangan ilmu agama di Asia Tenggara masih wujud sehingga 

sekarang dan rantau Asia Tenggar berpotensi dan berpeluang menjadi pusat perkembangan Islam 

peringkat global ? Jawapannya ya. Kesinambungan pengembangan ilmu-ilmu agama yang 

dicetuskan oleh ulama` Nusantara bermula abad ke 17 sehingga abad ke 20M masih wujud dan 

berpotensi untuk diperkasakan lagi sehingga ia menjadi hub pendidikan bertaraf dunia. 

 Sebagai contoh Negara Malaysia sekarang sedang menuju ke arah hub pendidikan yang 

tersohor bukan sahaja di rantau Asia Tenggara tetapi sehingga ke peringkat antarabangsa. Kalau 

dekad 60an sehingga 90an rantau Eropah menjadi tumpuan para penuntut ilmu termasuk ilmu 

agama. Namun selepas peristiwa 11 September 2001 tumpuan dunia mula beralih dari rantau Eropah 

ke rantau Asia khususnya Asia Tenggara. Ia bukan saja melibatkan para penuntut biyai sendiri, tetapi 

juga pihak pemerintah. Pemerintah Malaysia contohnya telah menggubal satu polisi baru dengan 

mengurangkan penghantaran para penuntut dalam pelbagai bidang ke Negara Eropah dengan 

memberi tumpuan kepada rantau Asia Tenggara seperti Indonesia dan Malaysia sendiri. Sebagai 

contoh penghantaran pelajar Malaysia ke Indonesia dalam tempoh enam tahun dari tahun 2001-2006 

meningkat 100 peratus. Sedangkan penghantaran pelajar ke Negara Eropah dan Amerika dalam 

tempoh yang sama menurun lebih dari 200 peratus. 

Kesungguhan dan upaya pemerintah menambah bilangan institut perguruan tinggi terutama 

yang berbasiskan Islam selain dari menjadikan pendidikan Negara bertaraf dunia juga boleh 

dijadikan bukti bahawa Negara Malaysia khususnya dan rantau Asia Tenggara amnya berpotensi 

menjadi pusat kecemerlangan ilmu terkemuka di dunia. Justeru bermula era millenium baru Negara 

Malaysia menjadi tumpuan seluruh umat Islam bukan sahaja dari kawasan Asia Tenggara, malah dari 

seluruh dunia khususnya dari Timur Tengah. Peningkatan drastik kedatangan pelajar-pelajar luar 

Negara yang datang dari seluruh dunia disebabkan beberapa faktor, antaranya: 

 i- Polisi Kerajaan dan Kementerian Pengajian Tinggi. Dalam usaha kerajaan menjadikan 

Malaysia sebagai hub pendidikan terunggul di dunia, kerajaan telah menyediakan beberapa ensentif 

galakan kepada pelajar-pelajar dari luar Negara untuk menuntut di Malaysia. Antaranya ialah dengan 

menyedia kuota khusus kepada pelajar-pelajar asing di setiap universiti milik pemerintah terutamanya 

di peringkat pasca sarjana. Kerajaan  juga memberi kemudahan kepada pelajar-pelajar asing bagi 

mendapat visa pelajar. 

 ii- Kemudahan prasarana/infrastruktur dan biaya kewangan dari pihak pemerintah. Pihak 

pemerintah telah menambah bilangan institut perguruan tinggi  dengan dilengkapi kemudahan 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 45 

canggih dan moden termasuk kemudahan ICT seperti pembelajaran melalui e-learning, kemudahan 

penginapan dan bantuan biaya kewangan. 

 iii- Kualitas pendidikan. Dalam usaha menjadikan Malaysia sebagai pusat kecemerlangan 

akademik (center for academic excellence) di rantau Asia dan juga di peringkat antarabangsa, pihak 

pemerintah berusaha meningkatkan kecemrlangan imej dan kualitas pendidikannya ke taraf dunia 

atau memperolehi =world class education>. Pendidikan bertaraf dunia menunjukkan perkembangan 

dan kemajuan pesat serta dinamis pendidikan Negara, khususnya dari segi kualiti, kuantiti, standard, 

dan kecemerlangan. Justeru pihak pemerintah melalui Kementerian Pengajian Tinggi telah 

menubuhkan Malaysia Quality Assurance (MQA) bagi menjamin kualitas pendidikan. Ini termasuklah 

mewujudkan kumpulan pakar dalam bidang-bidang tertentu termasuk bidang agama samaada pakar 

dari dalam maupun dari luar Negara. Ini merupakan suatu komitmen kerajaan dan kementerian 

Pengajian Tinggi bagi memperbaik kualiti pendidikan Negara supaya ia mencapai satu standard 

yang tinggi dan mampu menyaingi Negara maju yang lain. 

Di sebalik peluang yang terbuka luas, terdapat tantangan yang seharusnya diberi perhatian 

serius dalam proses menjadikan rantau Asia Tenggara sebagai hub pendidikan di peringkat global. 

Antara tantangan tersebut ialah mampukah kita mengembalikan rantau Asia Tenggara ke zaman 

kecemerlangan dan kegemilangan ilmu sebagaimana yang dicetus dan digerakkan oleh ulama` 

Nusantara bermula abad ke 17 hingga abad ke 20M. Di mana zaman tersebut telah berjaya 

melahirkan ribuan alim ulama` dan tokoh refomis Islam yang gigih berjuang menyebar dan 

mengembang ilmu-ilmu Islam dan pada masa yang sama mereka juga berjuang menegakkan syiar 

Islam sehingga mereka berjaya menjadi penunjang kepada peradaban dan tamadun Islam. Ini 

selaras dengan matlamat pendidikan Islam, iaitu menanam nilai-nilai fundamental Islam kepada 

setaip muslim tanpa mengira apa disiplin sekalipun. Mereka juga berjaya menanam kefahaman 

bahawa ilmu pengetahuan tanpa asas iman dan Islam adalah pendidikan yang pincang dan tidak 

utuh. 

Tiadanya kerjasama yang mantap dan utuh sama ada antara institusi-institusi pendidikan 

dan lembaga-lembaga Islam maupun antara satu Negara dengan Negara yang lain di Asia 

Tenggara. Usaha bagi menjalinkan hubungan yang erat ini perlu dimuali dari sekarang agar jaringan 

atau networking pengembangan ilmu yang dicetus dan didirikan oleh para ulama! terdahulu tidak 

menjadi sia-sia. Malah seharusnya ia di pertahan, di perkasa dan dimartabatkan sehingga 

pendidikan Islam menjadi tunjang kepada seluruh pendidikan umum. Di pihak lain, institusi 

pendidikan Islam juga harus melepaskan diri dari blue-print lamanya dengan memodenisasi sistem 

dan metod pendidikan agar tidak ketinggalan dari perkembangan sains teknologi yang begitu 

pesat.1y9 56,609 53,924 

 



วารสาร อัล-นูร บัณฑิตวิทยาลัย 46 

Penutup 

Usaha ini boleh dianggap sebagai satu kontribusi agar umat Islam lebih mampu mengapresiasi 

bahwa sesungguhnya para ulama` bukan orang terkebelakang dan tanpa sumbangan bermakna. Mereka 

juga orang-orang hebat, orang-orang yang punya tradisi keilmuan yang hebat dan dikagumi banyak dunia 

luar. Mereka adalah pencetus pengembangan ilmu dan Islam di Nusantara dan seharusnya mereka menjadi 

role model kepada generasi akan datang agar apa pun tindakan mereka semestinya berlandaskan 

keimanan dan ketaqwaan kepada Allah SWT. 

 

Biblografi 

Azyumardi Azra. 1994. Jaringan Ulama` Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara. Bandung. Pustaka 

 al-Mizan. 

Nik Abd. Aziz Nik Hasan. 1977. Sejarah Perkembangan Ulama` Kelantan. Kota Bharu. Kelantan. 

 pakatan  Tuan Tabal. 

Zalila Sharif et al. 1993.  Kesusasteraan Melayu Tradisional. Kuala Lumpur. Dewan Bahasa dan 

 Pustaka 

Wan Mohd. Saghir Abdullah 2004. Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara. j. 6. Kuala 

 Lumpur.  Khazanah Fathaniyyah. 

Matar al-Zahrani. 1996. Tadwin al-Sunnah al-Nabawiyyah. Riyadh. Dar al-Hijrah. 

Subhi Salih. 1997. Ulum al-Hadith wa Mustalahuh. Beirut. Dar al-`Ilm li al-Malayin. 

Tajuddin Saman et al. 2005. Tokoh-Tokoh Agama dan Kemerdekaan di Alam Melayu. kuala Lumpur, 

 Yayasan Dakwah Islamiah Malaysia. 

Ismail Che Daud. 2001. Tokoh-Tokoh Ulama` Semenanjung Melayu (1). Kota Bharu Kelantan. Majlis 

 Ugama Islam dan Adat Istiadat Melayu Kelantan. 

TIM Penulis IAIN Ar-Raniry. 2004. Ensiklopedi Pemikiran Ulama Aceh. Aceh Darussalam. IAIN Press 

http://ulama-nusantara-baru.blogspot.com 

http://www.mohe.gov.my 

http://www.sidogiri.com 


