o1sd1s da-ys Ununadne1de 63

UNAMNNINITING

Konsep mu@larabah Menurut Perspektif Muamalat Islam
Arphandee Mahmud Hasan

Abstrak

Kajian ini secara umumnya membincang tentang konsep mudarabah menurut perspektif
muamalat Islam. Perbincangan dalam kajian ini tertumpu kepada rukun dan syarat mudarabah,
jenis-jenis mudéarabah, perkembangan jenis mudarabah dan pelaksanaannya, sifat mudarabah
dan pembatalan kontraknya. Pada umumnya kajian ini berasaskan kajian kepustakaan dan
datanya dianalisis menerusi pendekatan tafsir kualitatif berasaskan metode deduktif. Daripada
kajian ini didapati bahawa mudarabah merupakan salah satu produk pelaburan yang harus
diamalkan kerana ia bertepatan dengan konsep muamalat Islam. Mudarabah merupakan satu
elemen pelaburan dan menjadi alternatif utama bagi pemilik modal untuk memperkembangkan
ekonominya di masa kini. Sistem ekonomi Islam terus berkembang menyebabkan cara
pelaksanaan produk mudarabah dan jenisnya terus berkembang menurut perkembangan masa.
Lantaran itu lahirlah jenis-jenis yang baru untuk memenuhi keperluan para pelabur seperti

mudarabah musytarikah, mudarabah muntahiyyah bi al-tamlik dan mudarabah fardiyyabh.

UNARED

unANEANE IR BT UM NIy et s AR uTALzIsBaan n1sAnenlH i
asftlsznanuazidauly Uszinnaesypesevsd Waninistsznmeesygeseuzduardsniesljin
naspauanizuazaNiiulunsesdyayneseusd mnmmﬁiﬁmmqm%ﬂsﬂ@mmﬂﬂmsmx
m"ﬁmmﬁmma‘%ﬂuﬂﬁmm:ﬁ@aﬁu n3Azidaya 193N 19UsTNTIRIN LA NNITATIET
wougLUNNU mm@ﬁﬂmwudﬁsﬂgmﬂu:ﬁLﬂuma‘a‘qumnuﬁgﬂmﬁﬁmw@“ﬂma‘%mmu uaziilu
‘vmLﬁfamﬁwﬁm%nmwﬁqzﬁwm"uﬁn@muiumiﬁwmmeﬂﬁﬂuﬂqmﬂ@aﬁu nsWaetReiies
m@wwummﬂﬁ@%@muLﬂumﬁﬂﬁﬂizmmmggm@mﬂﬁhmiﬁﬁumﬂﬂ'wLﬂmwmﬁﬂ

o o

AOLANBIAINABINITBIHANUW 11U ynasavsd yamTned yneseusdyunndusd O &a duan

c

Ly a o
uaryneseuzdisadasd

Pendahuluan
Islam merupakan agama yang mengatur sistem hidup manusia yang merangkumi
setiap bidang kehidupan seperti ibadah, muamalat dan sebagainya. Pada zaman kegemilangan
tamadun Islam, sistem kewangan Islam telah dilaksanakan oleh masyarakat dengan jayanya di

beberapa buah Negara Islam. Namun demikian setelah tamadun Islam mengalami kemunduran

M.A. dalam jurusan Figh dan Usul, Pengkhususan Figh Muamalat, Pensyarah di Jabatan Ekonomi Kewangan

dan Perbankan, Fakulti sastra dan Kemasyarakantan, Universiti Islam Yala.



o1sd1s da-ys Ununadne1de 64

pada abad ke-19, tamadun barat telah mengambil tempat dan berkembang pada segala sistem,
tidak kecuali sistem politik, ekonomi dan sebagainya.

Dewasa ini, masyarakat Islam mula mendapat kesedaran untuk mengaplikasikan
semula sistem-sistem yang telah digariskan oleh syariat Islam. Ini hasil dari kefahaman yang
mendalam dalam kalangan masyarakat Islam terutama sistem kewangan Islam. Oleh yang
demikian, institusi-institusi kewangan Islam cuba menawarkan beberapa produk kewangan yang
berdimensi Islam sebagai alternatif utama bagi masyarakat seperti wadl ah, mudarabah, bai” bi
thaman °&jil dan sebagainya. Justeru, penulis terdorong untuk mengkaji dan memaparkan
kepada masyarakat tentang konsep mudarabah menurut perspektif muamalat Islam. Semoga
kajian ini sedikit sebanyak memberi pengetahuan kepada masyarakat terutama bagi mereka

yang belum mengenali konsep mudarabah yang sebenar.

Konsep Mudarabah

Mudarabah berasal dari kata dasar "darb" yang membawa erti memukul atau berjalan.
Pengertian memukul atau berjalan ini lebih tepat merujuk kepada proses seseorang memukulkan
kakinya ke atas tanah untuk mencari rezeki. (lon Manzur,1990: 544).

Perkataan mudérabah ertinya sama dengan perkataan girad yang berasal daripada kata
"qard" yang bererti potongan kerana pemilik modal (rab al-mal) akan memotong sebahagian
daripada hartanya dan diserah kepada pengusaha (al-“@mil atau al-mudarib). Perkataan
mudarabah adalah perkataan yang sering digunakan oleh penduduk Irag, sedangkan perkataan
girdd adalah perkataan yang selalu digunakan oleh penduduk Hijaz. (al-Buhdtl, 1982: 507).
Kedua—-dua perkataan ini mempunyai maksud yang sama iaitu memberi modal kepada
seseorang untuk diperniagakan dan keuntungannya dibahagi mengikut persetujuan bersama.
(lon Manzir, 1990: 217; lbrahim Anls, et al., t.t: 727).

Para fugaha’ telah menghuraikan pengertian mudarabah dari segi syarak dengan
berbagai-bagai definisi tetapi semuanya memberi pengertian yang tidak begitu jauh
perbezaannya. Fugaha’ mazhab Hanafi mentakrifkan muddrabah sebagai suatu akad atau
kontrak perkongsian keuntungan yang dilakukan oleh pemilik modal dan pengusaha. (lbn
Nujaym, 1993: 263). Manakala fugaha’ mazhab Maliki dan Syafi‘i mengatakan mudérabah ialah
suatu akad atau kontrak perwakilan yang dilakukan oleh pemilik modal dengan seseorang untuk
diniagakan dan keuntungan akan dibahagi mengikut kadar yang telah dipersetujui oleh kedua-
dua belah pihak. (al-Duslqgl, 1998: 799; lbn Rusyd, t.t: 178; al-Ramli, 1984: 220). Adapun
fugaha’ mazhab Hanbali pula mengatakan bahawa mudarabah adalah pemberian harta atau
modal oleh seseorang kepada seseorang yang lain bertujuan untuk diperniagakan, manakala
keuntungannya akan dibahagikan mengikut perjanjian yang telah disepakati. (Ibn Qudamah:
1994: 134).



o1sd1s da-ys Ununadne1de 65

Ahmad Irsyid (2001: 41) dan Muhammad ‘Uthman Syibir (1999: 347) fuqaha’
kotemporari menyimpulkan konsep mudarabah yang diamalkan oleh Bank Islam pada masa ini
sebagai satu elemen dalam pelaburan modal yang berbentuk kontrak perkongsian antara
beberapa orang pemilik modal dengan pengusaha yang berpengalaman.

Daripada perbincangan di atas, didapati pengertian mudarabah yang dikemukakan
oleh para fugaha’ tidak ada perbezaan yang ketara. Oleh itu dapat disimpulkan bahawa
mugdarabah merupakan segala bentuk transaksi yang melibatkan dua belah pihak di mana satu
pihak menyediakan modal dan pihak lain yang mengusahakan modal tersebut. Keuntungan
yang diperoleh dari perusahaan tersebut akan dibahagi menurut persetujuan yang telah
disepakati bersama. Manakala kerugian akan ditanggung oleh pemilik modal sahaja selagi
mana kerugian itu bukan akibat daripada kelalaian dan kecuaian pengusaha. Manakala
kerugian pengusaha adalah dalam bentuk kerugian tenaga dan masa yang telah dikorbankan.
Oleh itu, hal ini dianggap adil bagi kedua-dua belah pihak apabila pemilik modal menanggung
segala kerugian modalnya dan pengusaha bertanggungjawab atas kerugian masa dan
tenaganya.

Fugaha' telah sepakat atas keharusan kontrak mudarabah berdasarkan dalil al-Quran,

Hadis dan ljmak para ulama antaranya ialah firman Allah ¢

%
o Ao O

Y g2
% Al ‘L,aﬁ OF Ogxh wﬂ‘ 3 Onm Oyaley
Terjemahan: Dan orang-orang yang musafir di bumi untuk mencari rezeki dari limpah

kurnia Allah. (Surah al-Muzammil, 73: 20).

Pensyariatan mudarabah juga dapat difahami daripada hadis-hadis Rasulullah & antaranya
sabda Rasululiah 4

45;:5» u@g e rJL} A L;.Mm J;L; JG Ju f‘ .4@@& CJL;
"y = ,L:Au 2 m«}\j OStRN A é‘ ol

: u/”

Maksudnya: Dari Salih Ibn Suhayb daripada bapanya berkata sabda Rasilullah &%
tiga hal yang di dalamnya terdapat keberkatan; Jual beli secara tangguh, muqgéradah
(mudarabah) dan mencampur gandum dengan tepung untuk keperluan rumah (keluarga)

bukan untuk dijual. (lbn majah, Sunan, Bab: al-syarikah, No: 2289).

Para fugaha’ telah bersepakat mengatakan bahawa mudarabah adalah suatu amalan yang
diharuskan oleh syarak. la juga selaras dengan al-Quran, al-Hadith dan amalan-amalan para sahabat,

bahkan ia merupakan keperluan hidup bagi masyarakat masa kini dalam mengembangkan modal



o1sd1s da-ys Ununadne1de 66

untuk menghasilkan keuntungan melalui kontrak mudarabah. (al-Kasani, 1982: 79; al-Bahitl, 1982:
507; Ion Rusyd, t.t: 187; al-Ramfi, 1984: 219; Ibn Qudamah, 1994: 135).

Rukun dan Syarat Kontrak Mudérabah

Para fugaha’ telah menjelaskan bahawa mudarabah mempunyai beberapa rukun dan
syarat yang perlu dipenuhi, antara rukun dan syaratnya adalah:

i. Lafaz (Sighah)

Fugaha’ telah sepakat mengatakan bahawa sighah merupakan salah satu rukun
mudarabah. Yang dimaksudkan dengan sighah ialah lafaz penawaran (jjab) yang dilafazkan oleh
pemilk modal dan lafaz penerimaan (gabil) yang dilafazkan oleh pengusaha. lafaz jjab dan
qabll menunjukkan keredaan kedua belah pihak dalam sesuatu kontrak. Fugaha’ mazhab
Hanafi, Maliki dan Syaﬁci berpendapat bahawa pelaksanaan muddrabah bukan setakat
penyerahan modal sahaja, malahan dua orang vyang berakad mudarabah perlu
mengungkapkannya. Tanpa melafazkan jjab dan gabdl akan menyebabkan kontrak mudarabah
tersebut tidak sah. (al-Kasanl, 1982: 80; al-Duslqgl, 1998: 799; al-Syarbinl, 1959:. 313).
Kontrak mudarabah boleh juga dilakukan dengan berbagai bentuk lain yang membuktikan
kerelaan kedua-dua belah pihak, baik dengan cara tulisan, isyarat dan sebagainya.
(al-Tarkamant, 1992:39; “Abd al-Karim Zaydan,1982: 296).

ii. Dua Orang Yang Berakad (al- “aqgidan)

Yang dimaksudkan dengan dua orang yang berakad ialah pemilik modal (rab al-mal )
dan pengusaha (al-mudérib atau al-"amil). Pemilik modal (rab al-mal) ialah orang yang
menyalurkan modalnya kepada pengusaha untuk melaburkannya dalam suatu projek melalui
produk mudarabah. la hendaklah memenuhi beberapa syarat utama antaranya berakal, baligh
dan bukan hamba yang tidak dapat keizinan daripada tuan miliknya. (al-Ramll, 1984: 228;
al-SyarbinT, 1958: 314; Wahbah al-Zuhayll, 1989: 153). Imam al-Nawawi (1995:156) mengatakan
harus bagi wali kanak—kanak, orang gila dan orang bodoh untuk mengurusniagakan harta
mereka itu sebagai wakil walaupun mereka mempunyai bapa, nenek dan sebagainya.

Pengusaha (al-‘d mil atau al-mudarib) adalah seorang yang mewakili pemilik modal
untuk berniaga dengan modalnya. Pengusaha disyaratkan sama sifatnya yang ada pada pemilik
modal. /bn Nujaym (1993:141-142) dan al-Syarbini (1958:314) berpendapat bahawa kanak-
kanak, hamba dan orang yang bodoh tidak diharuskan untuk mewakili pemilik modal dengan
alasan bahawa ia berkemungkinan akan menimbulkan kerugian dan kerosakan terhadap
urusniaga mudarabah. Mustafa al-Khin (1992:74) mengatakan tidak harus bagi seorang yang

buta untuk mewakili pemilik modal, kerana orang buta tidak layak untuk mengurus perniagaan.



o1sd1s da-ys Ununadne1de 67

Pemilik modal dan pengusaha tidak semestinya beragama Islam. Fugaha’ mazhab
Hanafi berpendapat bahawa kontrak mudarabah boleh dilakukan antara seorang muslim dengan
kafir dhimmi iaitu kafir yang berada di bawah kerajaan Islam serta mendapat jagaan terhadap
hartanya, darahnya dan agamanya atau kafir musta’ man iaitu kafir yang meminta perlindungan
di bawah kerajaan Islam. (al-Kasani, 1982: 81; Ibrahim Ans, op.cit:310). Fugaha’ mazhab Syafi‘i
dan Hanbali mengharuskan pemilik modal mahupun pengusaha terdiri daripada beberapa
orang seperti kontrak mudarabah yang diaplikasikan di bank-bank Islam pada masa kini.
(al-Syarbini, 1958: 315; al-Nawawl, 1995: 156; Ibn Qudamah, 1981: 26).

iii. Perkara-perkara yang diakad(al-ma‘qtd “alayh)

Yang dimaksudkan dengan al-ma° qud “alayh ialah ra’s al-mal, al-"amal dan al-ribh.
a. Modal (ra’s al-mal)

Modal merupakan elemen yang penting bagi sesuatu perniagaan khususnya dalam
dunia perdagangan masa kini. Modal juga merupakan salah satu rukun dari beberapa rukun
kontrak mudarabah. Ada beberapa ketetapan dan syarat bagi modal pelaburan yang perlu
dijelaskan di sini. Jumhur fugaha’ telah bersepakat mengatakan bahawa modal pelaburan
mudarabah hendaklah berupa wang tunai yang tersedia ada serta diketahui jumlahnya. Modal
tidak boleh berbentuk hutang dan juga dalam bentuk harta tetap atau harta yang
diperdagangkan (al-"uriig) kerana harga barang perniagaan tersebut selalu berubah mengikut
situasi pasaran. Contohnya harga barang (al-°uriid) yang dijadikan modal pada masa melakukan
kontrak mungkin tidak sama dan berubah pada saat berakhirnya tempoh kontrak. Biasanya
barang dagangan tersebut selalu berubah mengikut perubahan keadaan dan pasaran dan ini
menyebabkan jumlah modal dan keuntungan tidak jelas. Oleh itu akan timbul unsur-unsur
ketidakadilan kerana akibatnya tidak jelas (al-gharar) dalam kontrak tersebut. Justeru itu
kontraknya dianggap tidak sah. Akan tetapi mereka mengharuskannya jika pemilik modal
menyerah harta perdagangan (al-‘uriid) kepada pengusaha dengan syarat pengusaha
menjual harta tersebut terlebih dahulu dan wang yang diperolehi darapada jualan tersebut
dijadikan sebagai modal pelaburan mudarabah. (al-Sarkhasl, 1993: 33; al-Kasani, 1982: 82;
al- Dusia, 1998: 799; al-SyarbinT, 1958: 310; al- Nawawi, 1995: 143).

b. Perusahaan (al-"amal)

Yang dimaksudkan dengan perusahaan ialah perniagaan(al-tijdrah) yang akan
dilaksanakan oleh pengusaha. Al-Syarbini (1958: 311) menjelaskan bahawa tujuan utama bagi
al-tijgrah adalah untuk menghasilkan keuntungan dengan cara jual-beli dan sebagainya. /bn
Qudamah (1994:162) pula mengatakan bahawa perniagaan atau perusahaan yang akan
dilaksanakan dalam kontrak mudarabah mestilah perkara—perkara yang halal di sisi hukum

syarak. Imam Malik (1993:107) berpendapat, tidak harus bagi seseorang melaburkan modalnya



o1sd1s da-ys Ununadne1de 68

kepada pengusaha muslim yang tidak dapat membezakan antara yang halal dan yang haram,

juga pengusaha yang menghalalkan sesuatu yang diharamkan oleh hukum syarak.

c. Keuntungan ( al-ribh)

Keuntungan hasil daripada produk muddrabah merupakan salah satu rukun dari
beberapa rukun mudarabah. Keuntungan tersebut hendaklah dibahagi mengikut persetujuan
yang telah disepakati semasa melakukan kontrak antara pemilik modal dan pengusaha,
manakala kerugian yang bukan kerana kelalaian dan kecuaian pengusaha akan ditanggung
oleh pemilik modal sahaja. (Ibn Rusyd, t.t.: 178). Antara syarat penting yang perlu dipenuhi ialah
keuntungan yang diperoleh hendaklah dibahagikan atau dikongsikan antara pemilik modal dan
pengusaha. Keuntungan juga hendaklah dijelaskan dalam bentuk peratusan atau nisbah pada
masa diadakan kontrak. Sekiranya pemilik modal menyerah modal kepada pengusaha dan
disyaratkan kedua-dua belah pihak berkongsi keuntungan yang akan diperoleh, maka kontrak
tersebut dianggap sah walaupun tidak menentukan kadar keuntungan bagi mereka berdua.
Dalam hal ini keuntungan dibahagi sama banyak kerana perkongsian merupakan milik bersama

antara pemilik modal dan pengusaha. (/bid.).

Jenis-Jenis Mudarabah

Mudéarabah dapat dibahagikan kepada dua jenis iaitu mudérabah tidak terhad
(mutlagah) dan mudarabah terhad (muqayyadah)

a. Mudarabah Mutlagah

Yang dimaksudkan dengan kontrak mudarabah mutlaqgah ialah kontrak perniagaan
yang dilakukan antara pemilik modal dengan pengusaha yang mana pengusaha tidak terikat
dengan tempat, jangka waktu yang tertentu dan tidak dibatasi oleh apa-apa jenis syarat
atau sekatan. Pengusaha dapat menjalankan segala bentuk perniagaan tanpa sebarang syarat
seperti syarat berniaga dengan orang yang tertentu dan sebagainya. (al-Kasani, 1982: 87;
lon. Rusyd, t.t: 180; al-Bujayriml, 1995: 192). Sebagai contoh pemilik modal menyerah modalnya
kepada pengusaha sambil berkata “Ambillah modal ini sebagai mudarabah sekiranya Allah A
memberi keuntungan maka ia menjadi milik kita bersama”. Dalam hal ini pengusaha bebas untuk
melaksanakan apa sahaja perniagaan, di mana-mana saja boleh dilakukan perniagaan, dan
juga tidak terikat dengan masa dan individu-individu tertentu. Mudarabah mutlagah ini telah

disepakati oleh fugaha’ tentang keharusannya.



o1sd1s da-ys Ununadne1de 69

b. Mudarabah Mugayyadah

Mudarabah Mugayyadah merupakan kontrak perniagaan atau pelaburan yang dibatasi
dengan faktor-faktor yang tertentu seperti jangka masa yang tertentu, jenis perniagaan yang
telah ditetapkan, terikat juga dengan tempat yang khusus dan perusahaan yang dibatasi
dengan syarat-syarat yang telah digariskan. Sebahagian besar fugaha’ mengharauskan
mugdarabah muqgayyadah ini jika syarat itu berfaedah dan bermanfaat dan tidak bercanggah
dengan hukum syarak. (al-Kasani, 1982: 87; Wahbah al-Zuhayll, 1989: 840; al-Rumani, 1999:
235-236).

Pelaksanaan Mudarabah Pada Masa Kini

Berdasarkan kepada perbincangan tentang jenis-jenis kontrak mudarabah di atas, pada
asalnya ia merupakan kontrak mugdarabah fardiyyah yang mana pemilik modal hanya satu orang
sahaja. Konsep dan cara pelaksanaannya terus berkembang menurut perkembangan sistem
ekonomi semasa. Justeru jumlah pemilik modal bukan lagi seorang bahkan banyak manakala
pengusaha juga lebih daripada satu orang seperti amalan yang diamalkan oleh bank—bank
Islam pada masa kini.

Bank-bank Islam beranggapan bahawa produk mudarabah merupakan satu elemen
pelaburan yang berperanan penting dalam memperkembangkan ekonomi masyarakat dewasa
ini. Hasil dari perkembangan ini, maka mudarabah yang dilaksanakan oleh bank Islam dapat
dipecahkan kepada beberapa jenis. Antaranya ialah mudarabah yang berbentuk perkongsian
(mudarabah musytarikah), mudarabah yang tamat tempoh dengan penyerahan milik (mudarabah

muntahiyyah bi al-tamlik) dan mudarabah yang berbentuk perseorangan (mudarabah fardiyyah).

1. Mudarabah Musytarikah

Yang dimaksudkan dengan mudarabah perkongsian atau mudérabah musytarikah ialah
mudarabah yang berkembang daripada mudarabah fardiyyah yang ditawarkan oleh bank Islam
kepada pemilik modal untuk melaburkan modalnya sebagai tabungan deposit, kemudian bank
selaku wakil pemilik modal atau sebagai pemilik modal menawarkannya kepada pengusaha
untuk melaburkan modal tersebut. Manakala keuntungan yang diperoleh dari pelaburan itu akan
dibahagi mengikut persetujuan yang dinyatakan dalam kontrak antara tiga pihak iaitu pemilik
modal, bank dan pengusaha. Namun demikian segala kerugian dan risikonya ditanggung oleh
pemilik modal itu sendiri. (Muhammad “Uthman syibir, 1999: 347).

a. Aplikasi Mudarabah Musytarikah
I.  Pemilik modal menabung modalnya di bank dengan cara perseorangan dan bertujuan

untuk melaburkannya dalan projek yang sesuai.



o1sd1s da-ys Ununadne1de 70

I1. Bank melaksanakan penyelidikan terhadap perusahaan-perusahaan untuk mencari
peluang dan kesempatan bagi melaburkan modal yang telah dikumpulkannya.

I1. Bank mengumpulkan modal daripada beberapa orang pelanggan kemudian
menyerahkan modal kepada pengusaha serta membuat kontrak mudarabah antara bank dengan
pengusaha.

V. Keuntungan dihitung setiap tahun dengan cara hitungan nilai barang perniagaan
kepada wang tunai (al-tandid al-taqdiri) setelah mana ditolak segala perbelanjaannya.

V. Keuntungan dibahagikan antara tiga pihak iaitu pemilik modal, bank dan pengusaha.

Pembahagian tersebut mestilah mengikut persetujuan ketika menanda tangani kontrak.

b. Hukum yang Berkaitan Dengan Mudarabah Musytarikah

Ada beberapa hukum dalam kontrak mudarabah musytarikah yang berlainan dengan
hukum mudérabah fardiyyah. Antaranya:

i. Hukum jaminan (damén) terhadap modal pelaburan.

Modal pelaburan kontrak mudadrabah pada asalnya tidak ada jaminan seperti kontrak al-
wakalah. Fugaha’ kontemporari mengharuskan jaminan terhadap modal mudarabah musytarikah
dengan cara ta’'min ta’awuni. Dr. Hasan Abdulldh al-Amin pula mengharuskan jaminan terhadap
modal mudarabah musytarikah dalam bentuk jaminan kemasyarakatan di kalangan pemilik
modal itu sendiri. Cara jaminan tersebut ialah dengan mengadakan satu tabung yang
menyimpan sebahagian daripada keuntungan yang diperolehi bagi tujuan menampung dan
mengganti segala risiko ke atas modal pelaburan mudarabah musytarikah. (Ibid.: 356).

i. Hukum bekaitan peranan bank dalam kontrak mudarabah musytarikah. Fugaha’
kontemporari berpendapat bahawa bank boleh campurtangan dan berperanan dalam kontrak
mudarabah sebagai pengusaha atau wakil bagi pemilik modal. Dr. Muhammad Abdullah
al-‘Arabl mengatakan bahawa kedudukan bank sama seperti pengusaha yang berfungsi
sebagai pengusaha bagi kontrak mudarabah yang tidak terhad (mudarabah mutlagah) dan ia
berhak menyalurkan modal pelaburan yang terkumpul di bank kepada pengusaha yang lain
dengan cara kontrak mudadrabah muflagah. Selain itu bank juga berhak untuk mengambil
sebahagian daripada keuntungan kerana modal yang diserah oleh bank kepada pengusaha
akan ditanggung oleh bank itu sendiri. Bank juga berperanan sebagai wakil bagi pemilik modal
atau pelanggan untuk mengawal segala perjalanan perniagaan yang dilakukan oleh pengusaha.
(/bid.: 351). Fugaha’ mazhab Hanafi dan Hanbali mengharuskan amalan atau perniagaan yang
biasa (al-‘urf) dilaksanakan oleh para pedagang dan pengusaha. Menurut mudérabah
musytarikah, yang selalu diaplikasi oleh bank Islam, pengusaha dianggap sebagai pakar yang

mempunyai pengalaman dalam bidangnya. (Ibn Nujaym, 1993: 266; lon Qudamah, 1981: 161).



o1sd1s da-ys Ununadne1de 71

2. Mudarabah Muntahiyyah Bi al-Tamlik.

Yang dimaksudkan dengan mudarabah yang tamat tempoh dengan penyerahan milik
atau mudarabah muntahiyyah bi al-tamlik ialah mudarabah yang dilakukan antara Bank Islam
dengan pengusaha. Bank menyediakan modal manakala pengusaha melaburkan modal
tersebut mengikut projek yang telah dikemukakan kepada bank, dan bank akan memberi
keistimewaan kepada pengusaha untuk mengembalikan modal pelaburan mengikut perjanjian
yang telah disepakati bersama antara bank dan pengusaha. Mudadrabah yang tamat tempoh
dengan penyerahan milik ini sifatnya menyerupai kontrak musyarakah, modal pelaburan akan
menjadi milik pengusaha apabila tamat tempoh kontraknya. Cuma yang berlainan ialah tidak
ada musyéarakah terhadap modal pelaburan, musyarakah di dalam urusan pelaksanaan sahaja
dan modal pelaburan akan menjadi milik pengusaha mengikut syarat-syarat yang telah digaris
oleh pihak bank. Oleh yang demikian tidak berlaku pertentangan antara kontrak musyéarakah
dengan kontrak mudadrabah musytarikah yang mana hukum syarak mengharuskan kedua—-dua
kontrak tersebut. (Muhammad “Uthman syibir, 1999: 49-50).

Sebagai contoh : pengusaha mengajukan satu projek untuk membeli sebuah kapal laut
kepada pihak bank dengan harga empat juta lima ratus ribu baht (BT 4,500,000.00), kemudian
bank menggariskan beberapa syarat pembahagian keuntungan kepada pengusaha setelah ada
persetujuan bersama antaranya :

a. Pihak bank yang menyediakan modal akan mendapat keuntungan dari urusniaga
tersebut sebanyak 20 %.

b. Pengusaha akan mendapat bahagian keuntungan sebanyak 50 %.

c. 30 % dari keuntungan yang baki ditabungkan ke dalam akaun khusus sehingga
sampai jumlah BT 4,500,000.00 (empat juta lima ratus ribu baht), kemudian bank akan menyerah
pemilikan kapal tersebut kepada pengusaha dan wang tabungan menjadi milik bank.

Sekiranya keuntungan hasil dari urusniaga tersebut mendapat tiga ratus ribu baht
(BT 300,000.00) sebulan, maka bank akan mendapat enam puluh ribu baht (BT 60,000.00)
sebulan, pengusaha akan mendapat seratus lima puluh ribu baht (BT 150,000.00) sebulan
dan disimpan dalam akaun khusus sembilan puluh ribu baht (BT 90,000.00) sebulan.
Kontrak ini akan mengambil masa selama 50 bulan untuk mengembalikan modal tersebut
(BT 90,000.00 X 50 bulan = BT 4,500,000.00) kepada bank dan pengusaha akan memiliki kapal

laut tersebut setelah selesai masa kontrak.

3. Mudarabah Fardiyyah atau Munfaridah.

Yang dimaksudkan dengan mudérabah fardiyyah ialah kontrak mudarabah yang
menawarkan sejumlah modal oleh Bank Islam kepada pengusaha untuk dilaburkannya dalam
projek yang tertentu dan keuntungannya dibahagikan nanti mengikut persetujuan oleh kedua-

dua belah pihak. Mudarabah fardiyyah biasanya dilaksanakan dalam projek—projek yang kecil



o1sd1s da-ys Ununadne1de 72

dan tidak memerlukan modal yang terlalu besar. Modal utama bagi pengusaha ialah sifat
amanah yang tinggi yang ada padanya walaupun pengalaman dan kemampuannya masih
terbatas. Konsep mudarabah fardiyyah ini sama dengan konsep mudarabah fardiyyah dalam
pembahagian figh Islami seperti yang telah dibincangkan sebelum ini. Pelaburan dalam bentuk
mudarabah fardiyyah sangat berperanan dalam membangunkan kilang-kilang yang kecil untuk
menyediakan bahan mentah yang diperlukan oleh kilang-kilang yang besar misalnya bagi

menyediakan bahan mentah dan sebagainya. (/bid.: 50-51).

Sifat Kontrak Mudéarabah

Kontrak mudarabah yang dimaksudkan di sini adalah kontrak mudarabah fardiyyah iaitu
satu transaksi yang melibatkan hanya pemilik modal dan pengusaha sahaja. Para fugaha’ telah
bersepakat mengatakan bahawa kontrak mudarabah yang belum dilaksanakan urusan
perniagaan oleh pengusaha merupakan kontrak yang tidak lazim. Bahkan pemilik modal atau
pengusaha mempunyai hak untuk membatalkannya.

Walau bagaimanapun para fugaha’ berbeza pendapat tentang kontrak mudarabah yang
telah dilaksanakan urusan perniagaan oleh pengusaha. Fugaha’ mazhab Maliki mengatakan
kontrak tersebut merupakan kontrak lazim yang tidak boleh difasakh oleh mana—-mana pihak
kerana hal demikian dianggap boleh memberi kemudaratan dan kerugian terhadap kontrak
tersebut, kecuali barang perdagangan atau harta perniagaan itu telah ditukar kepada nilai wang
tunai. Kontrak mudérabah yang telah dilaksanakan urusan perniagaan oleh pengusaha ini juga
merupakan kontrak yang dapat diwarisi. Sekiranya pengusaha mengalami kemalangan
yang menyebabkan ia tidak mampu untuk meneruskan lagi perniagaannya ataupun
ia meninggal dunia, sedangkan ia mempunyai anak yang bersifat amanah serta berpengalaman
dalam urusan mudarabah maka kontrak tersebut dapat diteruskan dan jika sebaliknya hendaklah
mencari orang lain untuk menanganinya. (Ibn Rusyd, t:t: 181). Manakala fugaha’ mazhab
Hanafi, Syafi‘i dan Hanbali berpendapat bahawa kontrak muddrabah yang telah bermula
perniagaannya dianggap sebagai kontrak yang tidak lazim dan pemilik modal atau pengusaha
berhak untuk memfasakhnya seperti kontrak al-wakalah dan kontrak al-wadi’ah, dan ia juga
merupakan kontrak yang tidak dapat diwarisi. (al-Kasant,1982: 109; al-Syarbini, 1958: 319;
lon Qudamah, 1994: 179).

Fugaha’ mazhab Hanafi mensyaratkan bahawa kontrak mudarabah boleh difasakh apabila
modal pelaburan telah ditukar menjadi wang tunai dan pembatalannya diketahui oleh pihak yang
berkenaan. (al-Kasani, 1982: 109). Manakala fugaha’ mazhab Syafi‘i dan Hanbali berpendapat bahawa
apabila kontrak mudarabah telah difasakh sedangkan modal pelaburan masih dalam bentuk barang
perniagaan (al- uriid) maka terserahlah kepada persetujuan bersama pemilik modal dan pengusaha untuk

menjual atau membahagikannya. (al-Syarbini, 1958: 319; Ion Qudamah, 1981: 179).



o1sd1s da-ys Ununadne1de 73

Pembatalan Kontrak Mudarabah

Kontrak mudarabah merupakan kontrak yang tidak lazim, maka ia boleh dibatalkan
dengan beberapa sebab. Antaranya :

Pertama: Fasakh atau pembatalan kontrak. Para fugaha’ berpendapat bahawa pemilik
modal atau pengusaha berkuasa untuk membatal kontrak mudarabah sebelum dilaksanakan
urusan perniagaan mahupun sesudah dilaksanakannya. Ini kerana ia adalah kontrak yang harus
bukan kontrak yang lazim, walaupun tidak ada persetujuan oleh pengusaha atau sebaliknya,
seperti ungkapan pemilik modal terhadap pengusaha “Aku fasakh kontrak mudarabah tersebut”
atau “Aku batalkannya” atau seumpamanya. Dengan ini kontrak mudarabah tersebut dianggap
batal dan pengusaha tidak berhak untuk menerus perniagaan lagi, kecuali dalam keadaan
modal pelaburan masih dalam bentuk barang perniagaan (al-"uriid). Dalam situasi demikian
pengusaha boleh meruskan penjualannya supaya diperolehi modal berbentuk wang tunai dan
dapat diketahui jumlah keuntungan yang terhasil. Jika ada keuntungan ia hendaklah
dibahagikan mengikut nisbah atau peratus seperti yang dipersetujui bersama. Di samping itu,
semua modal pelaburan dikembalikan kepada pemiliknya jika tidak berlaku apa kerugian yang
menjejaskan modal.

Kedua: Meninggal dunia. Apabila salah satu daripada muta‘aqidan iaitu pemilik modal
atau pengusaha meninggal dunia, jumhur fugaha’ berpendapat bahawa kematian pemilik modal
atau pengusaha boleh membatalkan kontrak mudarabah walaupun belum diketahui oleh salah
satu pihak kerana mudarabah merupakan kontrak al-wakélah. Antara sebab yang dapat
membatalkan kontrak al-wakélah adalah kematian salah satu pihak pewakil atau penerima wakil,
maka demikian juga kontrak mudarabah.

Ketiga: Hilang akal. Yang dimaksudkan dengan hilang akal ialah pemilik modal atau
pengusaha hilang akal atau gila. Kontrak mudérabah dianggap batal sekiranya salah satu pihak
hilang akal kerana kewarasan akal merupakan salah satu rukun sahnya kontrak mudarabah.

Keempat. Modal pelaburan mengalami kemusnahan. Apabila modal pelaburan yang
berada di tangan pengusaha yang belum melakukan urusan perniagaan mengalami kebinasaan
atau hilang dengan apa carapun, maka kontrak mugdéarabah itu dianggap batal, kerana modal
merupakan rukun kontrak mudarabah. Apabila salah satu rukun mudarabah tiada bererti batallah
kontrak tersebut. (al-Kasanl, 1982: 112; al-Ramli, 1984: 238; Ibn “Abidin, 1994: 442; al-Syarbini,
1958: 319; al-Bujayrimi, 1995: 198; Ibn Qudamah, 1981: 179; lbn Hazm, t.t.: 249).



o1sd1s da-ys Ununadne1de 74

Penutup

Kontrak mudarabah merupakan bentuk transaksi yang melibatkan dua belah pihak, di
mana satu pihak adalah pemilik modal dan satu pihak yang lain adalah pengusaha. Manakala
keuntungan yang diperoleh daripada kontrak tersebut akan dibahagi menurut persetujuan yang
telah disepakati oleh kedua-dua belah pihak. Kerugian pula akan ditanggung oleh pemilik modal
sahaja selama mana kerugian itu bukan akibat daripada kelalaian dan kecuian pengusaha.
Prosedur tersebut adalah bertepatan dengan sistem muamalat Islam seperti yang telah
diterangkan oleh al-Quran, hadis, amalan para sahabat dan ijmak para fugaha’. Konsep
mudarabah pada mulanya melibatkan hanya dua pihak sahaja, iaitu pemilik modal dan
pengusaha. Perkembangan sistem ekonomi Islam yang berterusan mengikut peredaran zaman
telah mempengaruhi konsep mugdarabah. Ini kerana dewasa ini, mudarabah melibatkan bank
yang berperanan mengumpul modal daripada para pelabur yang ramai. Malah kadang-kadang
pengusaha juga lebih daripada seorang seperti yang berlaku dalam mudarabah al-musytarikah,
mudarabah muntahiyyah bi al-tamiik dan sebagainya. Kesemuanya adalah ekoran daripada
perkembangan konsep mudarabah al-munfaridah yang telah dibincangkan oleh para fugaha’

yang terdahulu.

Bibliografi

Zaydan, “Abdul Karim. 1982. al-Madkhal Li Dirdsah al-Syari‘ah al-Islamiyyah. C. 7, Beirut:
Mu’asasat al-Risalah.

al-Tarkamani, Adnan Khalid. 1992. Dawabit al-‘Aqd Fi al-Figh al-Islami, Jiddah: Maktabat Dar
al-Matbu“at al-Hadithah.

al-Buhdti, Mansir bin Yinus bin Idris. 1982. Kasysyaf al-Qind’ “an Matn al-lgn&’. j. 3. Beirut: Dar
al-Fikr.

al-Bujayrimi, Sulayman bin ‘Umar bin Muhammad. 1995. Bujayrimi “Ala al-Khatib. Beirut: Dar
al-Fikr.

Al-Dusiqi, Syams al-Din al-Syaykh Muhammad ‘Arfah. 1998. Hasyiyah al-Dusiigi ‘Ala al-Syarh
al-Kabir. j. 3. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn “Abidin, Muhammad Amin bin ‘Umar. 1994. Radd al-Muhtar ‘Ala al-Durr al-Mukhtar Syarh
Tanwir al-Absar. j. 8. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah.

lbn Qudamah, “Abdullah bin Ahmad bin Muhammad. 1981. al=Mughni. j. 5. Riyad: Maktabat
al-Riyad al-Hadtthah.

Ibn Qudamah, “Abdullah bin Ahmad bin Muhammad. 1994. al-Mughni. |. 5. Beirut: Dar al-Fikr.



o1sd1s da-ys Ununadne1de 75

Ibn Manzir, Jamal al-Din Muhammad bin Mukarram al-Ifrigial-Misri. 1990. Lisan al-"Arab. Beirut:
Dar al-Fikr.

Ibn Hazm, Abu Muhammad °Ali bin Ahmad bin Sa“id bin Hazm. t.t. Al-Muhalla. j. 8. Beirut: Dar
al-Fikr.

lon Majah, Muhammad bin Yazld al-Qazwinl. 1953. Sunan Ibn Majah. Kitab al-Tijarah, Bab
al-syarikah wa al-mudarabah. j. 2. Cairo: ‘Isa al-Babi al-Halabl Wa Awladih.

Ibn Rusyd, Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahmad bin Rusyd al-QurtubrT. t.t. Bidayat
al-Mujtahid Wa Nihayat al-Mugqtasid. j. 2. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibrahim Anis, °Abdulhalim Muntasir, Atiyyah al-sawaliml, Muhammad khalaf. t.t. al-Mu° Jjam
al-Wasit. j. 2. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Khin, Mustafa. 1992. al-Figh al-Manhaji. Damsyiq: Dar al-Qalam.

Mahmid “Abdul karim Ahmad Irsyid. 2001. al-Sydmil Fi Mu‘amalat Wa ‘Amaliyat al-Masarif
al-Islamiyyah. Jordan: Dar al-Nafais.

Malik bin Anas al- Asbahi. 1993. al-Muwattad’, c. 2. Beirut: Mu’assasat al-Risalah.

Al-Nawawl, Mahy al-Din bin Abu Zakariya Yahya bin Syaraf. 1995. al-Majmi® Syarh
al-Muhadhdhab i al- Syirazi. j.15. Beirut: Dar lhy&' al-Turath al-"Arabl.

Al-Ramli, Syams al-Din Muhammad bin Abu al-"Abbas Ahmad bin Hamzah. 1984. Nihayat
al- Muhtaj lla Syarh al-Minhdj. j. 5. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Rumani, Zayd Muhammad. 1999. Majallah al-Syariah Wa al-Dirasat al-Islamiyyah. Kuwait
University: Academic Publication Council. No. 37.

Al-Sarkhasi, Syams al-Din. 1993. al-Mabsiit. j. 22. Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah.

Al-Syarbini, Muhammad bin Ahmad al-Khatib. 1958. Mughni al-Muhtaj lla Ma’rifat Ma“ani Alfaz
al-Minhgj, j.2. Cairo: Mustafa al-BabT al-Halabl wa Awladih.

Al-SyawkanT, Muhammad bin °All bin Muhammad. t.t. Nay/ al-Awtar Syarh Muntaqa al-Akhbar Min
al-Ahadith Sayyid al-Akhyar. Kitab al-syarikah wa al-mudarabah. j. 5. Beirut: Dar
al-Kutub al-limiyyah.

Syiblr, Muhammad Uthman. 1999. Mu‘amalat al-Maliyah al-Mu‘asirah fi Figh al- Islami. c.3.
Jordan: Dar al-Nafé’is.

Zayn al-Din bin Nujaym al-Hanafl. 1993. al-Bahr al-Ra’iq Syarh Kanz al-Daqa’ iq. j. 7. Beirut: Dar
al-Ma‘rifah.

Zuhayll, Wahbah . 1989. Figh al-Islamiy wa Adillatuh. c. 3. Damsyiq: Dar al-Fikr.

Kasani, “Ala’ al-Din Abd Bakr bin Mas‘ld al-Hanafi. 1982. Badd'i’ al-Sand'i® fi Tartib

al-Syar&@i°. Beirut: Dar al-Kitab al-"Arabr.



