
วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 69    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

 
 
แนวคิดและวิธีการปลกูฝงัจริยธรรมในอิสลาม 
 
มนศูกัดิ ์ โต๊ะเถือ่น∗   
ผศ. ดร.นิเลาะ  แวอเุซง็∗∗ 

 
บทคดัยอ่ 

 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนําเสนอแนวคิดและวิธีการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม โดยใช้วิธีการวิจัยเชิง
เอกสาร เก็บรวบรวมข้อมูลจากอัลกุรอาน อัลหะดีษ และทัศนะของปวงปราชญ์อิสลาม จากการศึกษาพบว่า การ
ปลูกฝังจริยธรรมในอิสลามมีเป้าหมายเพื่อสร้างมุสลิมที่สมบูรณ์ทั้งในด้านการศรัทธาและการปฏิบัติตามบทบัญญัติ
ของศาสนา ผู้ทําหน้าที่ปลูกฝังจะต้องมีความบริสุทธิ์ใจ ความยําเกรง ความรอบรู้ ความสุภาพ และควรตระหนักอยู่
เสมอว่าเป็นงานที่จะถูกสอบสวนและรับผลตอบแทนในโลกหน้า ลักษณะพิเศษของการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลามคือ
การปลูกฝังหลักการศรัทธา การปลูกฝังแบบองค์รวม การปลูกฝังแบบต่อเนื่อง และการปลูกฝังแบบมีส่วนร่วม ส่วน
แนวทางการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลามมี 6 วิธีการ ได้แก่ 1) วิธีการสร้างแบบอย่างที่ดี 2) วิธีการสร้างแรงจูงใจ 3) 
วิธีการตักเตือน 4)วิธีการนําเสนอประวัติศาสตร์อิสลาม 5)วิธีการจัดกิจกรรมปลูกฝังจริยธรรมอย่างสมํ่าเสมอ และ 6) 
วิธีการจัดสภาพแวดล้อมที่ด ี   
 

คําสําคัญ : การปลูกฝัง, จริยธรรม, อิสลาม  
 

                                                        
∗ นักศึกษาปริญญาโท ภาควิชาอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์  
∗∗ อาจารย์ประจํา ภาควิชาอิสลามศึกษา มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร ์

บทความวจิัย 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 70    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

Abstract 
 

 This article was aimed to present thoughts and methods of inculcating ethics in Islam using 
documentary analysis approach. Sources of documents were drawn from al-Quran, al-Hadith, and views of 
Muslim scholars. The analysis is revealed that inculcation of ethics in Islam was aimed at producing perfect 
Muslims in both their faith and commitment to religious jurisdictions. Ethical inculcators should be sincere, pious, 
knowledgeable, polite, and realize that they will be accounted and rewarded in the hereafter.  A distinctive form 
of inculcation of ethics in Islam is acknowledged as faithful, holistic, continuing and participative inculcation.  
Rather, there are six methods of inculcating ethics in Islam i.e., being good role model, motivating, advising, 
teaching Islamic history, conducting activities to promote ethics constantly, and creating conducive environment. 
 

Keywords:  INCULCATOIN, ETHICS, ISLAM 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 71    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

บทนํา 
 

  จริยธรรมเป็นธรรมนูญที่มนุษย์ใช้ในการดําเนินชีวิต เพื่อเป็นเกณฑ์ในการประเมินระหว่างความดีและความ
ช่ัว เป็นข้อตัดสินการดําเนินชีวิตของบุคคล และสังคม ระหว่างความสวยงาม และความน่ารังเกียจ หลักการใช้ชีวิต
ของมนุษย์จึงต้องยึดการมีจริยธรรมที่ดี ซึ่งนําไปสู่ความสุขของบุคคล และสังคม ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า จาก
การศึกษาหลักฐานทางประวัติศาสตร์ของอิสลาม พบว่า การก่อตั้งอาณาจักรอิสลามในยุคแรกๆ ยึดหลักการบริหาร
และการจัดการบ้านเมืองตามหลักการที่ได้จากอัลกุรอานและอัลหะดีษ ภายใต้ร่มเงาการปกครองที่มีหลักจริยธรรม
เป็นฐาน บรรดามุสลิมในยุคแรกๆรับการปลูกฝัง การอบรม และแบบอย่างจริยธรรมดีงามจากท่านเราะสูล  มาใช้
ในการดําเนินชีวิต และยึดม่ันในการปฏิบัติต่อเพื่อนมนุษย์ ทําให้ได้รับความไว้วางใจจากประชาชาติอื่น และมีผู้สนใจ
เข้ารับอิสลามเป็นจํานวนมาก สังคมอิสลามจึงเป็นสังคมแบบอย่างแก่สังคมอื่นๆ ดังที่อัลลอฮฺ  ได้ตรัสไว้ใน           
อัลกุรอานว่า 
 

{ »  º  ¹  ¸    È  Ç   Æ  Å  Ä  Ã   Â  Á  À  ¿  ¾    ½  ¼
Ï    Î     Í   Ì  Ë  Ê  ÉÐ   ×  Ö  Õ  Ô  Ó  Ò  Ñz   

  
ความว่า “และบรรดาผู้ที่ได้ตั้งหลักแหล่งอยู่ที่นครมะดีนะฮ.(ชาวอันศอร) และพวกเขาศรัทธาก่อนหน้าการ

อพยพของพวกเขา (ชาวมุฮาญิรีน) พวกเขารักใคร่ผู้ที่อพยพมายังพวกเขา และจะไม่พบความต้องการหรือความอิจฉา
อยูใ่นทรวงอกของพวกเขาในสิ่งที่ได้ถูกประทานให้ และให้สิทธิผู้อ่ืนก่อนตัวของพวกเขาเองถึงแม้ว่าพวกเขายังมีความ
ต้องการอยู่มากก็ตาม และผู้ใดปกป้องความตระหนี่ที่อยู่ในตัวของเขา ชนเหล่านั้นพวกเขาเป็นผู้ประสบความสําเร็จ”  

(ซูเราะห์ อัลหัชรฺ, 59: 9)  
 
จากโองการชี้ให้เห็นว่าการมีจริยธรรมดีงามเป็นเหตุให้มุสลิมสามารถสร้างความรัก และความสัมพันธ์ไมตรี

ที่ดีต่อคนอื่นได้  ดังนั้นเพื่อให้เห็นถึงความสําคัญและแนวทางการปลูกฝังจริยธรรมของมุสลิมในยุคแรกๆ และสร้าง
ความตระหนักในเรื่องการปลูกฝังจริยธรรมแก่เยาวชนมุสลิมในปัจจุบัน ผู้วิจัยจึงได้ศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับการปลูกฝัง
จริยธรรมในอิสลาม โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยข้อมูลเชิงเอกสารจากแหล่งข้อมูลที่สําคัญ 2 แหล่ง คือ 1) เอกสารขั้น
ปฐมภูม ิ(Primary Sources) ได้แก่ คัมภีร์อัลกุรอาน และหนังสืออรรถาธิบายอัลกุรอาน หนังสืออัลหะดีษที่เป็นอัศเศาะ
หาหฺและหะดีษหะสัน1 หนังสือต่างๆของปวงปราชญ์อิสลามที่กล่าวถึงกรอบการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม และ
หนังสือทางด้านการบริหารการศึกษาอิสลามและครุศาตรอิสลาม 2) เอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ 
เอกสารและงานวิจัยอ่ืนๆที่เกี่ยวข้องกับการปลูกฝังจริยธรรมที่มีความสอดคล้องกับอัลกุรอานและอัลหะดีษ โดย
รวบรวมแล้วแยกตามหัวข้อที่ได้กําหนด คือ จริยธรรมในอิสลาม การปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม คุณลักษณะพิเศษ
ของการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม และการสังเคราะห์กรอบแนวคิดการปลูกฝังอัคลากฺในอิสลาม ซึ่งผลการศึกษา
สามารถใช้เป็นแนวทางในการปลกูฝังจริยธรรมต่อไป 
 
 

                                                        
1 มีสายรายงานที่ถูกต้องและสวยงามไม่ใช่สายรายงานที่ถูกแตง่สํานวนขึ้นมา 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 72    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

ผลการศกึษาเอกสารที่เกี่ยวกับแนวคิดการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม 
  

จริยธรรมในอิสลาม (อัคลาก) เป็นคําที่แสดงถึงรากฐาน หรือหลักการดําเนินชีวิตของมนุษย์ ผ่านจริยธรรมที่
ดีงามของท่านเราะสูล  ผู้ได้รับการแต่งตั้งให้เป็นแบบอย่างจากอัลลอฮฺ  ดังที่ท่านเราะสูล  ได้ทรงกล่าวไว้  

  
  "الْأَخلَاقِ صالح لأُتمم بعثْت إِنما"

  
ความว่า “แท้จริงแล้วข้าได้ถูกส่งมา เพื่อเสริมสร้างจริยธรรมดีงามให้มีความสมบูรณ”์  

(บันทึกโดย อิบนิ อัล-ฮัมบัล, เลขที่: 8952) 
 

และตามที่ได้ระบุในอัลกุรอาน  อัลลอฮฺ (สุบหฺฯ) ทรงตรัสว่า 
  

 {n  m     l  kz 
 
ความว่า “และแท้จริงเจ้า (มุหัมมัด) คือ ผู้มีจริยธรรมสูงส่ง” 

 (ซูเราะห์ อัลเกาะลัม, 68: 4)   
 
พระนางอาอิชะฮ์  (เราะฎิญัลลอฮุอันฮา) ได้กล่าวถึงอุปนิสัยของท่านเราะสูล  ว่าเป็นไปตามที่อัลกุรอานได้

ยกย่องท่านเนื่องจากการยึดมั่นปฏิบัติตามอัลกุรอาน  และดําเนินชีวิตด้วยการปฏิบัติตามคําสั่งใช้ และห่างไกลจาก
คําสั่งห้าม เมื่อมีเศาะหาบัตมาถามถึงเรื่องอัคลากฺของท่านเราะสูล  
 

  "قُه القُرآنُكَانَ خلُ"
 
ความว่า "นางได้กล่าวว่า “อุปนิสัยของท่าน คือ อัลกุรอาน” 

(บันทึกโดย อิบนิ อัล-ฮัมบัล, เลขที่: 24601) 
 

เหตุนี้จุดประสงค์ของการแต่งตั้งท่านเป็นศาสนทูตนอกจากจะเป็นผู้ทําหน้าที่เผยแพร่ศาสนา ยังมีหน้าที่
อบรมและปลูกฝังจริยธรรมแก่มวลมนุษย ์ด้วยการเผยแพร่แบบอย่างจริยธรรมที่ดีงาม และแสดงให้เห็นว่าแก่นแท้ของ
ศาสนา คือ การมีจริยธรรม  เช่นเดียวกับเป้าหมายของบรรดาศาสนทูต และบรรดาคัมภีร์ก่อนหน้านี้ ดังนั้นบุคคลใดมี
จริยธรรมดีงาม เขาจะได้รับความสําเร็จ ด้วยการเป็นที่รัก และได้อยู่ใกล้ชิดท่านเราะสูล  ในวันแห่งการพิพากษา 
ดังที่ท่านเราะสูล  ได้กล่าวไว้  
 

  "أَخلَاقًا أَحاسنكُم القيامة يوم مجلسا مني وأَقربِكُم إِلَي أَحبكُم من إِنَّ"
 
ความว่า “แท้จริงบุคคลที่เป็นที่รัก และมีตําแหน่งใกล้ชิดฉันมากกว่าพวกท่านทั้งหลายในวันแห่งการพากษา 

คือบุคคลที่มีจริยธรรมสูงที่สุดจากพวกท่าน” 
(บันทึกโดย อัลตัรมิซีย,์ เลขที่: 2018) 

   
หลักการของศาสนาอิสลามมีความสัมพันธ์กับจริยธรรมทุกด้าน ไม่ว่าจะเป็นด้านการศรัทธา และด้าน

บทบัญญัติศาสนา ผู้ศรัทธาจะต้องพันธนาการชีวิตของเขากับจริยธรรมในทุกสถานภาพ จิตศรัทธาม่ันคง รําลึกถึง



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 73    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

พระผู้เป็นเจ้า และมอบหมายตนเองให้อยู่ภายใต้การคุ้มครองของพระองค์ตลอดเวลา  ซึ่งหมายถึงความสมบูรณ์ของ
การศรัทธา ตามที่ท่านเราะสูล  ได้ทรงกล่าวไว้ว่า  
 

  "خلُقًا أَحسنهم إِيمانا الْمؤمنِين أَكْملُ"
 
ความว่า “ผู้ที่มีความศรัทธาสมบูรณ์ที่สุด คือผู้มีจริยธรรมมากที่สุด”  

(บันทึกโดย อบีดาวูด, เลขที่: 4062, ติรมีซีย์ เลขที่: 1162, และ อิบนิ ฮัมบัล, เลขที่: 7396) 
 
  การศรัทธาดังกล่าว หมายถึง การมีคุณธรรม อันเป็นคุณลักษณะทางจริยธรรม และเป็นช่ือรวมของบรรดา
กิจการงานที่ดีงามทั้งหลาย ดังที่อัลลอฮฺ (สุบหฺฯ)ได้ตรัสไว้ว่า   
   

 {     Q  P  O  N  M  L  K   J  I  H  G  F  E  D   C  B
  ^   ]   \   [    Z   Y   X   W   V   U   T   S    R

 h   g   f   e   d   c   b      a   `   _ i      l   k   j
o  n  mp  s   r  qt   w  v  uz   

  
ความว่า “ หาใช่คุณธรรมไม่ การที่พวกเจ้าผินหน้าของพวกเจ้าไปทางทิศตะวันออกและทิศตะวันตก แต่ทว่า

คุณธรรมนั้นคือผู้ที่ศรัทธาต่ออัลลอฮฺ  และวันปรโลก และศรัทธาต่อมลาอิกะฮ์ ต่อบรรดาคัมภีร์  และนะบีทั้งหลาย 
และบริจาคทรัพย์ทั้งๆ ที่มีความรักในทรัพย์นั้น แก่บรรดาญาติที่สนิทและบรรดาเด็กกําพร้า และแก่บรรดาผู้ยากจน  
และผู้ที่อยู่ในการเดินทาง และบรรดาผู้ที่มาขอ และบริจาคในการไถ่ทาส และเขาได้ดํารงไว้ซึ่งการละหมาด และชําระ
ซะกาต และ(คุณธรรมนัน้) คือบรรดาผู้ที่รักษาสัญญาของพวกเขาโดยครบถ้วน เมื่อพวกเขาได้สัญญาไว้ และบรรดาผู้
ที่อดทนในความทุกข์ยาก และในความเดือดร้อน และขณะต่อสู้ในสมรภูมิ ชนเหล่านี้แหละคือผู้ที่พูดจริง และชน
เหล่านี้แหละคือผู้ที่มีความยําเกรง”  

(ซูเราะห์ อัลบะเกาะเราะฮฺ, 2: 177)  
 
และท่านเราะสูล  ทรงกล่าวไว้  
 

 " اَلْبِر حسن الخُلُق" 
 

  ความว่า “คุณธรรม คือ จริยธรรมที่ดีงาม (หุสนุ้ลคุลุค)”  
(บันทึกโดย มุสลมิ, เลขที่: 6681) 

   
นอกจากนี้ จริยธรรมมีความสัมพันธ์กับบทบัญญัติของศาสนา เนื่องจากการมีศรัทธามั่นคงเป็นผลทําให้เกิด

พฤติกรรมที่ดีงาม และส่วนหนึ่งจากความสัมพันธ์ระหว่างจริยธรรมกับบทบัญญัติของศาสนา ท่านเราะสูล   ทรง
กล่าวไว้  
 

 ولَا    مؤمن،     وهو    يشربها    حين   الخَـمر    يشرب    لا و   مؤمن،     وهو    يزنِي    حين   الزانِي      يزنِي    لَا " 
رِقسي ارِقالس نيح رِقسي وهو نمؤم" 

 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 74    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

ความว่า “ผู้กระทําการผิดประเวณี (ซินา) จะไม่กระทําผิดประเวณี ขณะที่เขาเป็นผู้ศรัทธา และผู้ที่ดื่มเหล้า
จะไม่ดื่ม ขณะที่เขาเป็นผู้ศรัทธา และขโมยจะไม่ลักขโมยสิ่งของผูอื้่นขณะที่เขาเป็นผู้ศรัทธา”  

(บันทึกโดย อัลบุคอรีย,์ เลขที่: 2295) 
   

จะเห็นได้ว่าบุคคลที่ขาดการศรัทธา และขาดการจริยธรรมดีงาม สามารถกระทําในสิ่งที่ไม่ดีได้ และในเรื่อง
การปฏิบัติศาสนกิจ  (อิบาดะฮฺ)  เช่น การละหมาดสามารถยับยั้งจากการกระทําที่ไม่ดีและน่ารังเกลียด ตามคําบัญชา
ใช้ของอัลลอฮฺ  
 

{    ²  ±³  º     ¹  ¸  ¶  µ  ´z  
  

ความว่า  “และจงดํารงการละหมาด (เพราะ) แท้จริงการละหมาดนั้นจะยับยั้งการทําลามก และความช่ัว”  
(ซูเราะห์ อัลอันกะบูต, 29: 45)   

 
  และในเรื่องการบริจาคทาน (ซะกาต) เพื่อทําความสะอาดหัวใจให้เกิดความบริสุทธิ์จากความตระหนี่ และ
ความเห็นแก่ตัว อัลลอฮฺ  ตรัสว่า  
 

 {  p  o  n  m  l  k  jz  
 

ความว่า “(มุหัมมัด) เจ้าจงเอาส่วนหนึ่งจากทรัพย์สมบัติของพวกเขาเป็นทาน เพื่อทําให้พวกเขาบริสุทธิ์ และ
ล้างมลทินของพวกเขาด้วยส่วนตัวที่เป็นทานนัน้”  

(ซูเราะห์ อัตเตาบะฮฺ, 9: 103)   
 
  จากความสัมพันธ์นี้ จะเห็นได้ว่าปัจจัยสําคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสมานฉันท์ จึงต้องเริ่มจากการ
ขัดเกลาจิตใจภายในออกมาสู่ความประพฤติภายนอก สังคมใดก็ตามหากสมาชิกในสังคมขาดการยึดมั่นในหลัก
จริยธรรมแล้ว สังคมนั้นย่อม ขาดความสามัคค ีขาดความรัก และขาดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน 

การปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม (อัตตัรบียะฮฺ) หมายถึง การส่งเสริมคุณลักษณะด้านต่างๆของมนุษย์ ผ่าน
วิธีการขัดเกลาจิตใจ การสร้างจิตพิสัย การอบรม  การปลูกฝังแบบลําดับขั้นอย่างมีความต่อเนื่อง การควบคุมเป็น
ระบบ  การแสดงตัวอย่างที่เหมาะสมกับบุคคล สถานที่และเวลา การใช้วิธีการชี้นําสอดคล้องตัวบุคคล การสร้าง
แรงจูงใจ การเปลี่ยนแปลง การยกระดับคุณภาพ และการสร้างสภาพแวดล้อมที่ดี โดยมีเป้าหมายเพื่อให้มนุษย์ มี
ความสมบูรณ ์และมีความสุขทั้งในโลกนี้และโลกหน้า  

คุณลักษณะสําคัญของผู้ปลูกฝังจริยธรรมพึงมี ได้แก่ 1) ความบริสุทธิ์ใจ (อิคลาศ) เนื่องจากเป็นหลักสําคัญ
ที่อัลลอฮฺ  ได้ทรงสั่งใช้บรรดาผู้ศรัทธา ในการประกอบความดีงาม พระองค์ตรัสในอัลกุรอานว่า  

 
 {  o  n   m  l  k  j  i  hz  

 
ความว่า “และพวกเขามิได้ถูกบัญชาให้กระทําอ่ืนใดนอกจากเพื่อเคารพภักดีต่ออัลลอฮฺ  เป็นผู้มีเจตนา

บริสุทธิ์ในการภักดีต่อพระองค์”  
(ซูเราะห์ อัลบัยยนิะฮฺ, 98 :5)   

 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 75    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

2) ความยําเกรงต่ออัลลอฮฺ    ด้วยการปฏิบัติตามคําสั่งใช้และห่างไกลจากคําสั่งห้ามของพระองค์ ท่านเราะสูล  
ทรงกล่าวไว้ว่า  

 
   "أَتقَاهم قَالَ الناسِ رمأَكْ من اللَّه رسولَ يا قيلَ"

 
ความว่า “ได้มีผู้หนึ่งกล่าวว่า โอ้ท่านศาสนทูตของอัลลอฮฺ บุคคลใดที่มีเกียรติมากที่สุดในหมู่มนุษย์ ท่าน

กล่าวว่า ผู้ที่มีความยําเกรง (ตักวา) มากที่สุดในหมู่พวกเขา”  
(บันทึกโดย อัลบุคอรีย,์ เศาะหีห. เลขที่: 3353) 

 
3) ความรู้รอบด้าน (อัลอิลมุ) โดยเฉพาะเร่ืองการสอนและหลักการปลูกฝังจริยธรรม และความรู้เร่ืองสิ่งที่ศาสนา
อนุมัติ (หะล้าล) และสิ่งที่ศาสนาห้าม (หะรอม) ซึ่งเป็นเร่ืองที่ทราบดีว่าผู้มีความรอบรู้กับผู้ที่ขาดความรู้ไม่มีความเท่า
เทียมกัน อัลลอฮฺ  ได้ตรัสไว้ว่า 

{   È  Ç  Æ  Å Ì   Ë   Ê  ÉÍz  
  

ความว่า “จงกล่าวเถิดมุหัมมัด บรรดาผู้รู้และบรรดาผู้ไม่รู้จะเท่าเทียมกันหรือ แท้จริงบรรดาผู้มีสติปัญญา
เท่านั้นที่จะใคร่ครวญ”  

(ซูเราะห์ อัซฺซุมัร, 39: 9) 
 
4) ความสุภาพ  (อัลหิลมุ) เป็นคุณลักษณะสําคัญซึ่งช่วยให้ผู้ปลูกฝังจริยธรรมได้รับความดึงดูด ความน่าสนใจ การ
ยอมรับ เช่ือฟังและปฏิบัติตาม รวมถึงเป็นคุณลักษณะที่อัลลอฮฺ  ทรงรัก ซึ่งท่านเราะสูล  ได้กล่าวแก่ ท่านอับดุล
ก็อยซฺ (เราะฎิญัลลอฮุอันฮฺ)  

 
 "والأَناةُ الْحلْم اللَّه يحبهما خصلَتينِ فيك إِنَّ"

 
ความว่า “แท้จริงในตัวของท่านนัน้ มีสองสิ่งที่อัลลอฮฺ  ทรงรัก คือ ความสุภาพและความอดทน” 

(บันทึกโดย มุสลมิ, เศาะหีห. เลขที่: 126) 
 
5) ความรู้สึกรับผิดชอบ (อัลอิสติชอารุ บิลมัสอูลียะฮฺ) คือ ความตระหนักอยู่เสมอว่า ความรับผิดชอบนี้จะต้องถูก
สอบสวนในโลกหน้า อัลลอฮฺ  ได้ตรัสไว้ว่า 
  

{     ÇÊ  É  Èz  
 
ความว่า “และแน่นอนพวกเจ้าจะถูกสอบสวนถึงสิ่งที่พวกเจ้าได้กระทําไว้ ” (ซูเราะห์ อันนะหฺลุ, 16: 93)  
 

และท่านเราะสูล   ได้ทรงกล่าวถึงการตอบแทนความดีงามสําหรับบุคคลที่เชิญผูอื้่นสู่ความดีงาม ไว้ว่า  
 

"نلَّ ملَى درٍ عيخ ثْلُ فَلَهرِ مأَج فَاعهل" 
 
ความว่า “ใครก็ตามที่ชี้นําความดี (ให้ผู้อ่ืน) สําหรับเขาจะได้รับการตอบแทนความดี เช่นเดียวกับผู้ปฏิบัติ

ความดีนัน้” 
 

(บันทึกโดย มุสลมิ, เศาะหีห. เลขที่: 5007) 
  



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 76    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

ดังนั้นเป้าหมายของการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม เป็นการปฏิบัติตามคําสั่งใช้ของอัลลอฮฺ  และเราะสูล
ของพระองค์ เพื่อขัดเกลาหัวใจของมนุษย์ให้บริสุทธิ์ ปลูกฝังอุปนิสัยที่ดีงาม และขจัดจิตวิญญาณที่ไม่ดีทั้งหลาย โดย
แสวงหาความโปรดปราน และความผูกพันระหว่างบ่าวกับผู้สร้าง รวมทั้งเป็นการทะนุบํารุงสังคมให้เกิดความสงบสุข 
ร่มเย็น ตราบใดที่สมาชิกในสังคมต่างยึดมั่นอยู่คุณงามความดี ตักเตือนกัน ส่งมอบความรัก ความไมตรี ความ
ปรองดอง และให้การเกียรติต่อกัน ระหว่างผู้ปกครองกับบุตรหลาน สมาชิกในครอบครัว เครือญาติพี่น้อง เพื่อนบ้าน 
เพื่อนสนิท และบุคคลท่ัวไปในสังคม 
 ลักษณะพิเศษของการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม ได้แก่ 1) การปลูกฝังหลักการศรัทธา เพื่อให้หัวใจมีความ
ศรัทธามั่นคง และยึดมั่นในการทําความดีงาม เห็นได้จากความทุ่มเทของบรรดาศาสนทูตที่ได้เผยแพร่หลักการศรัทธา
ก่อนหลักการปฏิบัติ เช่นเดียวกับท่านเราะสูล  ที่ได้ใช้เวลาการเผยแพร่เร่ืองหลักการศรัทธา ณ นครมักกะฮ์ ก่อนที่
จะเผยแพร่หลักการปฏิบัติศาสนกิจ ณ นครมะดีนะฮ์ ในเวลาต่อมา การศรัทธาจึงเป็นแรงผลักดันภายในสู่พฤติกรรมที่
ดีงามภายนอก  2) การปลูกฝังแบบองค์รวมหมายถึง การให้ความสําคัญต่อโครงสร้างของมนุษย์ในทุกๆด้าน ไม่ว่าจะ
ด้านจิตวิญญาณ สติปัญญา และร่างกาย โดยไม่ได้ละเลยส่วนใด ส่วนหนึ่งจากการปลูกฝังจริยธรรมด้านจิตวิญญาณ 
ท่านเราะสูล  ได้ทรงกล่าวไว้ว่า  
 

   أَلا كُلُّه، الْجسد فَسد فَسدت وإِذَا كُلُّه، الْجسد صلَح صلَحت إِذَا مضغةً الْجسد فى إِنَّ" 
  "الْقَلْب وهى

 
ความว่า “แท้จริงในร่างกายนั้นมีเนื้อก้อนหนึ่ง เมื่อมันดี ร่างกายนั้นก็ดีด้วย แต่เมื่อมันเสีย ร่างกายทุกส่วนก็

จะเสียไปด้วย จงจําไว้ว่า ก้อนเนื้อนัน้ คือ หัวใจ”  
(บันทึกโดย อัล บุคอรีย,์ เศาะหีห. เลขที่ 50) 

 
3) การปลูกฝังแบบต่อเนื่อง คือ การปลูกฝังตลอดชีวิต เร่ิมจากพ่อแม่จะเป็นผู้ปลูกฝังในวัยเด็ก เมื่อเติบโตขึ้นก็จะ
เรียนรู้จากโรงเรียน และสังคมตามลําดับ เช่นเดียวกับการแสวงหาความรู้และการทําความเข้าใจศาสนา ซึ่งเป็นหน้าที่
เหนือมุสลิมทุกคนต้องรับผิดชอบ และมีบทบาทในการดําเนินงานอย่างเต็มที่เพื่อให้เกิดอะมานะฮฺ และความ
รับผิดชอบสมบูรณ ์ดังที่ท่านเราะสูล  ได้เตือนผู้ศรัทธาในเร่ืองนี้ไว้ว่า  
 

 مسؤولٌ    وهو    ،   راعٍ     الناسِ     علَى   الَّذي    فَالأَمير     ،   رعيته   عن   مسؤولٌ     وكُلُّكُم    ،   راعٍ    كُلُّكُم  أَلاَ  "   
نع هتيعلُ ، رجالراعٍ ولَى رلِ عأَه هتيب ، وهولٌ وؤسم مهنع"  

 
  ความว่า “พึงทราบเถิดว่า ท่านทุกคนมีหน้าที่ และทุกท่านจะต้องรับผิดชอบต่อหน้าที่ของพวกท่าน ผู้นําก็มี
หน้าที่ และต้องถูกถามถึงความรับผิดชอบของเขา และผู้ปกครองก็มีหน้าที่ต่อครอบครัวของเขา และต้องถูกถามถึง
ความรับผิดชอบต่อครอบครัวเช่นเดียวกัน” 

(บันทึกโดย บุคอรีย์, เศาะหีห. เลขที่: 6605) 
    
4) การปลูกฝังแบบมีส่วนร่วม โดยไม่มีการจํากัดว่าเป็นหน้าที่ของใครคนใดคนหนึ่ง หรือกลุ่มใดกลุ่มหนึ่ง แต่เป็นหน้าที่
ของทุกภาคส่วนจะต้องร่วมมือกันตั้งแต่สถาบันอันเป็นรากฐานของสังคม กล่าวคือ ครอบครัวเป็นสถาบันแรกที่มี
บทบาทในการสร้างสมาชิกในสังคม ครอบครัวที่ดีจะต้องตั้งมั่นอยู่บนฐานศรัทธาที่ถูกต้อง ด้วยการประพฤติ ปฏิบัติ
และการเอาใจใส่ต่อหลักการของศาสนา อันเป็นปัจจัยที่จะค้ําจุนให้เกิดความรัก ความผูกพัน ความกลมเกลียว ความ
สงสาร ความปรารถนาดี การตักเตือนช่วยเหลือกันทําความดี และการยําเกรงต่ออัลลอฮฺ  ต่อมาคือโรงเรียนเป็น



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 77    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

สถาบันการศึกษาที่มีบทบาทให้ความรู ้ความเข้าใจ และความคิดที่ล้วนมีอิทธิพลต่อพฤติกรรมและอัคลากฺของเยาวชน 
ซึ่งปัจจุบันถือเป็นเป้าหมายสําคัญของบรรดานักวิชาการอิสลามและนักฟื้นฟูสังคม ในการดําเนินการปลูกฝัง
จริยธรรมให้แก่เยาวชนมุสลิม และมัสยิด เป็นสถานที่รวมจิตใจ และเป็นบ้านของอัลลอฮฺ  ที่สามารถหลอมจิต
วิญญาณแห่งศรัทธาของมุสลิมให้เข็มแข็ง มุสลิมที่มีหัวใจบริสุทธิ์และมีความศรัทธาอย่างแท้จริง จะมีความรู้สึกผูกพัน
กับมัสยิดเป็นอย่างมาก พวกเขาจะมามัสยิดเพื่อทําอิบาดะฮฺอย่างสมํ่าเสมอ ด้วยจิตสํานึกดีว่า มัสยิด คือ บ้านแห่ง
การทําความดี บ้านแห่งการปรึกษาหารือ บ้านแห่งการสอนและการศึกษา  
 
ผลการศกึษาเอกสารที่เกี่ยวกับวิธีการปลูกฝังจริยธรรมในอิสลาม  
  นักวิชาการอิสลามได้นําเสนอแนวคิดเกี่ยวกับวิธีการปลูกฝังจริยธรรมที่สอดคล้องตามหลักการอิสลาม ใน
บริบทขององค์การทางการศึกษาไว้หลากหลายวิธีการ เพื่อตอบรับปัญหาสําคัญในการปลูกฝังจริยธรรมแก่นักเรียนที่
ต้องคํานึงถึงอย่างเร่งด่วน คือ 1) ครูผู้สอนเป็นแบบอย่างที่ไม่ดี 2) ใช้วิธีการปลูกฝังจริยธรรมไม่ถูกต้อง และ 3) นํา
หนังสือและสื่อที่มีลักษณะขัดแย้งต่อหลักการศรัทธาและหลักการปฏิบัติของศาสนามาใช้ ซึ่งจากการประมวลวิธีการ
ปลูกฝังจริยธรรมต่างๆ ที่ได้จากอัลกุรอาน อัลหะดีษ วรรณกรรม และเอกสารวิชาการต่างๆของอิสลาม สามารถจัด
กลุ่มวิธีการปลูกฝังออกเป็น 6 วิธีการ โดยใช้หลักเกณฑ์คัดเลือกวิธีการที่มีความหมายหรือนิยาม และรูปแบบการ
ดําเนินการปลูกฝังใกล้เคียงกัน ดังนี้ (ดูรูปที่ 1) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
     



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 78    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6 . ก า ร จั ด ก า ร
สภาพแวดล้อมที่ด ี
    

- การสร้างบรรยากาศความศรัทธาภายในครอบครัว 
โรงเรียน และสังคม  
- การให้ความสําคัญต่อสิ่งแวดล้อมรอบตัว  
- การเอาใจใส่เรื่องอิทธิพลจากสื่อต่างๆ 

1. การสร้าง
แบบอย่างที่ด ี

5. การจัดกิจกรรม
ปลูกฝังอัคลากฺ
อย่างสมํ่าเสมอ 

2.การสร้าง
แรงจูงใจ 

3.การตักเตือน 

4. ก า ร นํ า เ ส น อ
ประ วัติศาสตร์
อิสลาม 

วิธีการปลูกฝังจริยธรรม 
ตามกรอบแนวคิดของ
อสิลาม 

- การให้ความสําคัญเรื่องการปฏิบัติเป็นแบบอย่างที่ด ี 
- การปฏิบัติตนด้วยอัคลากฺที่ดีงามตามแบบอย่างของท่าน
เราะสูล (ศ็อลฯ) และบรรดาศาสนทูตของอัลลอฮฺ (สุบหฺฯ)     

 - การให้ความสําคัญ การชื่นชมยกย่อง และการตอบ
แทนความดีงามแก่นักเรียนที่มีอัคลากฺดีงาม 

 - การกําหนดบทลงโทษและการลงโทษนักเรียนที่มี
พฤติกรรมไม่ดี  

 - การปลูกศรัทธาเรื่องการสอบสวนและผลตอบแทน
ความดีความชั่วในโลกหน้า 
- การสอนและการชี้นํา 
- การให้คําปรึกษา และแนะนํา 
- การอบรม 

- การสังเกตพฤติกรรม 
- การใช้รูปแบบเป็นขั้นตอน 
- การวัดและประเมินความเปลี่ยนแปลง  

- การนําอุทาหรณ์สอนใจจากประวัติศาสตร์อิสลาม
ที่มีแหล่งที่มาจากอัลกุรอานและอัลหะดีษ  
- การยกตัวอย่าง เหตุการณ์ในอดีตหรือปัจจุบัน  



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 79    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

จากรูปที่ 1 สามารถอธิบายวิธีการปลูกฝังจริยธรรมภายใต้กรอบแนวทางของอิสลาม ตามที่อัลกุรอาน อัลหะดีษ และ
บรรดานักวิชาการอิสลามได้นําเสนอทั้งหมด ภายใต้ 6 วิธีการ โดยสรุป ดังนี้    

1) วิธีการสร้างแบบอย่างที่ดีตามคุณลักษณะดีงาม ซึ่งเห็นได้จากท่านเราะสูล   และบรรดาศาสนทูต
ของอัลลอฮฺ (สุบหฺฯ) เป็นวิธีการปลูกฝังอัคลากฺที่ให้ผลความสําเร็จมากที่สุด หากไม่มีแบบอย่างแล้ว การอบรมสั่งสอน
เพียงอย่างเดียวย่อมไม่มีประโยชน์เลย แบบอย่างของผู้ศรัทธาจึงต้องมีความสอดคล้องกับสิ่งที่เขาสอนผู้อ่ืน             
อัลลอฮฺ  ตรัสว่า  

 
{  {  z  y  x  w   v  u  t|   ~  }z  

  
ความว่า “พวกเจ้าใช้ให้ผู้คนกระทําความดี2 โดยที่พวกเจ้าลืมตัวของพวกเจ้าเองกระนั้นหรือ? และทั้งๆ ที่

พวกเจ้าอ่านคัมภีร์กันอยู ่แล้วพวกเจ้าไม่ใช้ปัญญากระนั้นหรือ?” (ซูเราะห์ อัลบะเกาะเราฮฺ, 2: 44)  
 
     2) วิธีการสร้างแรงจูงใจ เป็นการปลูกฝังศรัทธาเร่ืองการสอบสวนและผลตอบแทนในโลกนี้และโลกหน้าที่
ถูกต้องจากอัลกุรอาน และแบบอย่างของท่านเราะสูล  ด้วยรูปแบบโน้มน้าวจิตใจที่มีลักษณะเป็นนามธรรม และ
รูปธรรม เช่น การกล่าวชื่นชม การส่งเสริม การให้เกียรติ และการให้รางวัลตอบแทนสําหรับนักเรียนที่มีอัคลากฺดีงาม 
การปรามด้วยเกณฑ์การลงโทษและการลงโทษแก่นกัเรียนที่มีพฤติกรรมไม่ดีงาม   
  ตัวอย่างหนึ่งที่อัลลอฮฺ  ได้ทรงสร้างแรงจูงใจแก่บ่าวของพระองค์ เกี่ยวกับบรรดาผู้ที่มีความรู้และมีความ
ศรัทธานั้นจะมีตําแหน่งฐานันดรที่สูง ณ พระองค์ ซึ่งต่างจากบุคคลท่ัวไป อัลลอฮฺ  ตรัสว่า 
 

{Ã  Â  Á    À   ¿  ¾  ½  ¼  »  º   ¹  ¸Ä     Ê  É  È  Ç  Æ  Å
Ì   ËÍ  Ñ  Ð       Ï    Îz   

 
ความว่า “ผู้ที่เขาเป็นผู้ภักดีในยามค่ําคืน ในสภาพของผู้สุญูด และผู้ยืนละหมาดโดยที่เขาหวั่นเกรงต่อโลก

อาคิเราะฮฺ และหวังความเมตตาของพระเจ้าของเขา (จะเหมือนกับผู้ที่ตั้งภาคีต่ออัลลอฮฺ (สุบหฺฯ) กระนั้นหรือ?) จง
กล่าวเถิดมุหัมมัด บรรดาผู้รู้และบรรดาผู้ไม่รู้จะเท่าเทียมกันหรือ?3 แท้จริงบรรดาผู้มีสติปัญญาเท่านั้นที่จะ
ใคร่ครวญ”  

(ซูเราะห์ อัซฺซุมัร, 39: 9) 
 
  3) วิธีการตักเตือน เป็นกระบวนการทางจิตวิทยาและการให้เหตุผลชี้นําบุคคลสู่สัจธรรม ผู้ปลูกฝังอัคลากฺ
ต้องคํานึงถึงความเหมาะสมของตัวบุคคล วิธีการ เวลา และสถานที่ เพื่อให้เกิดความสําเร็จตามวัตถุประสงค์ การ
ตักเตือนที่แท้จริง คือ การตักเตือนด้วยความบริสุทธิ์ใจมุ่งหวังผลตอบแทนจากอัลลอฮฺ (สุบหฺฯ)ด้วยไม่ใช่การมุ่งหวัง

                                                        
2 นักปราชญ์ของยิวได้แนะนําให้บางส่วนของพวกเขาศรัทธาต่อท่านนะบีมูฮัมมัด แต่พวกเขาเองไม่ยอมศรัทธา 
3 คือหวั่นเกรงการลงโทษในวันอาคิเราะฮฺ และหวังความเมตตา คือ หวังการตอบแทนด้วยสวนสวรรค์ แน่นอน สภาพของบุคคลสอง

จําพวกนั้นย่อมไม่เท่าเทียมกัน อิมามอัลฟัครฺกล่าวไว้ในหนังสืออัลตัฟซีรอัลกะบีรว่า พึงทราบเถิดว่า อายะฮฺนี้เป็นการบ่งชี้ถึงเคล็ดลับที่ประหลาด 
ประการแรกก็คือ พระองค์ทรงเริ่มด้วยการกล่าวถึงการกระทํา และจบลงด้วยการกล่าวถึงวิชาความรู ้ส่วนที่ว่าการกระทํานั้นก็คือ การภักดี การสุญูด 
และการยืนละหมาด ส่วนที่ว่าวิชาความรู้ก็คือ คําตรัสของพระองค์ที่ว่า “บรรดาผู้รู้กับบรรดาผู้ไม่รู้จะเท่าเทียมกันหรือ” อันนี้เป็นการชี้บ่งว่าความ
สมบูรณ์ของมนุษย์นัน้ อยู่ที่เป้าหมายทั้งสอง คือการกระทําและความรู ้



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 80    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

ผลประโยชน์ อํานาจ หรือช่ือเสียงใดๆ  อัลลอฮฺ  ได้แจ้งให้ผู้ศรัทธาทราบถึงการตักเตือนของบรรดาศาสนทูตก่อน
หน้าท่านเราะสูล  กับประชาติของพวกเขาในอดีต เช่น นบีนูห์ นบีฮูด นบีศอลิห์ นบีลูฏ และนบีชุอีบ (ขออัลลอฮฺ  
ทรงประทานความสันติมีแด่พวกเขา) ในสูเราะฮฺ อัชชุอะรออฺ อายะฮฺ ที่ 109 ,127, 145, 164 และ 180 เพื่อเป็นการ
ยืนยันความบริสุทธิ์ใจของพวกเขาในการเรียกร้องสู่ศาสนาของพระองค์  เป็นจํานวนถึง 5 คร้ัง อัลลอฮฺ  ตรัสว่า  

   
{Ü  Û  Ú    Ù  ØÝ    ß  Þ ã  â  á  àz  

 
ความว่า “และฉันมิได้ขอค่าตอบแทนในการนี้จากพวกท่าน หากแต่ค่าตอบแทนของฉันมิได้มาจากผู้ใด

นอกจากพระเจ้าแห่งสากลโลก”   
(ซูเราะห์ อัชชุอะรออฺ, 26: 109) 

  
   4) วิธีการนําเสนอประวัติศาสตร์อิสลาม เป็นการถ่ายทอดเรื่องราวในประวัติศาสตร์อาศัยแหล่งที่มาจากอัล
กุรอานและอัลหะดีษ หรือเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นจริง เพื่อเป็นตัวอย่าง อุทาหรณ์ และเตือนใจ โดยเฉพาะการนําเสนอ
ประวัติศาสตร์หรือเรื่องราวที่มีการกล่าวในอัลกุรอานนั้น มีความดึงดูดและน่าสนใจ ด้วยรูปแบบการนําเสนอที่มี
โวหาร ความสละสลวย และสํานวนที่เป็นอุทาหรณ์สอนใจ อันมีผลต่อจิตใจ ความรู้สึก และผลักดันให้มนุษย์เกิดความ
ต้องการพัฒนาและปรับปรุงตนเอง  
  ตัวอย่างเร่ืองราวที่ผู้บริหารสถานศึกษาและครูผู้สอนสามารถนําไปใช้ในการปลูกฝังอัคลากฺแก่นักเรียน ได้แก่ 
เร่ืองราวของบรรดานบีต่างๆ ชีวประวัติของท่านเราะสูล (ศ็อลฯ) เหตุการณ์ความช่วยเหลือของอัลลอฮฺ  ให้รอดพ้น
จากสายตาของพวกกุเรชในวันที่ท่านเราะสูล  อพยพสู่นครมะดีนะฮฺ การปรามลูกของท่านนบีนูห์ (อะลัยฮิสลาม) ให้
ออกห่างจากการอยู่ร่วมกับบรรดาผู้ปฏิเสธศรัทธาในวันที่น้ําท่วมโลก เหตุการณ์ความมหัศจรรย์ในวัยเยาว์ของท่านน
บีอิสมาอีล (อะลัยฮิสลาม) เหตุการณ์การรอดพ้นจากการตามล่าของพวกฟิรอูนของท่านนบีมูซา (อะลัยฮิสลาม) 
เร่ืองราวเกี่ยวกับการต่อสู้เพื่ออิสลามของบรรดาเคาะลีฟะฮฺ (เราะฎิญัลลอฮุอันฮุม) การดําเนินชีวิตของบรรดาเศาะ
หาบะฮฺ (เราะฎิญัลลอฮุอันฮุม) และเหตุการณ์อ่ืนๆอีกมากมายที่จะสร้างความรู้สึกรักต่ออัลลอฮฺ  และเราะสูลของ
พระองค์ อีกทั้งเป็นการส่งเสริมให้นักเรียนมีจริยธรรมที่ดีงาม 

5) วิธีการจัดกิจกรรมปลูกฝังจริยธรรมอย่างสม่ําเสมอ เป็นวิธีการการส่งเสริมการปฏิบัติจริงให้สอดคล้อง
กับความรู้อย่างเป็นขั้นตอนอย่างมีระบบ มีความต่อเนื่อง และการติดตาม รวมถึงการประเมินผลอยู่ตลอดเวลาเพื่อ
ศึกษาระดับความสําเร็จ ซึ่งผลการศึกษาสามารถนํามาปรับปรุง แก้ไข และพัฒนาวิธีการให้ดียิ่งขึ้น การจัดกิจกรรมที่
มีความต่อเนื่องและมีความเป็นขั้นตอนนี้เห็นได้จากรายงานของท่านอิบนฺ อับบาส (เราะฎิญัลลอฮุอันฮฺ) เกี่ยวกับท่าน
เราะสูล  ได้สั่งเสียท่านมุอาส (เราะฎิญัลลอฮุอันฮ)ฺ ไว้ว่า  
 

 شهادة  إِلَى   ادعهم   :    فَقَالَ    الْيمنِ   إِلَى   عنه  اللَّه   رضي  معاذًا    بعثَ  وسلَّم   علَيه   اللَّه    صلَّى  النبِي    أَنَّ  " 
 علَيهِم   افْترض     قَد   اللَّه    أَنَّ    فَأَعلمهم    لذَلك    أَطَاعوا      هم   فَإِنْ    اللَّه    رسولُ    وأَني     اللَّه    إِلَّا    إِلَه    لَا   أَنْ  

 سمخ    اتلَوي   صمٍ    كُلِّ   فوي    لَةلَيفَإِنْ    و   موا      هأَطَاع    كذَلل    مهملأَنَّ    فَأَع    اللَّه     ضرافْت   هِملَيقَةً   عدص 
  "فُقَرائهِم علَى وترد هِمأَغْنِيائ من تؤخذُ أَموالهِم في

 
ความว่า “แท้จริงท่านนบี  ได้แต่งตั้งมุอาส (เราะฎิญัลลอฮุอันฮฺ) ให้ทําหน้าที่ (ผู้ปกครอง) ที่เมืองเยเมน 

ดังนั้นท่านนะบี  ทรงกล่าวว่า :ท่านจงเชิญชวนพวกเขาสู่ชะฮาดะฮฺ (การรับอิสลาม) คือ ให้ปฏิญาณว่าไม่มีพระเจ้า



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 81    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

อ่ืนใดนอกจากอัลลอฮฺ  และแท้จริงฉัน (มุหัมมัด) คือเราะสูลของอัลลอฮฺ  ดังนั้นหากพวกเขายอมรับเร่ือง
ดังกล่าว ทา่นจงสอนพวกเขาว่า แท้จริงอัลลอฮฺ  ได้ทรงกําหนดฟัรฎูการละหมาดห้าเวลาแก่พวกเขาในวันหนึ่งและ
คืนหนึ่ง ดังนั้นหากพวกเขายอมรับเรื่องดังกล่าว ทา่นจงสอนพวกเขาว่า แท้จริงอัลลอฮฺ  ทรงกําหนดให้บรรดาผู้ที่มี
ความรํ่ารวยบริจาคทาน (เศาะดะเกาะฮฺ) เอาจากทรัพย์สินของพวกเขา และบริจาคมันแก่บรรดาผู้ที่มีความขัดสนของ
พวกเขา ” 

(บันทึกโดย อัลบุคอรีย,์ เลขที่: 1395) 
 
 และ 6) วิธีการจัดการสภาพแวดล้อมที่ดี เป็นการสร้างบรรยากาศการศรัทธา และการปฏิบัติความดี มี

อิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของบุคคลอย่างยิ่ง หากขาดความเข้าใจ ขาดความร่วมมือกันและให้
ความสําคัญในเร่ืองนี้แล้ว ความสําเร็จในการปลูกฝังจริยธรรมย่อมไม่เกิดขึ้น เนื่องจากพฤติกรรมของเด็กจะมี
ความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมที่เขาอาศัยอยู ่เช่นเดียวกับต้นไม้ที่งอกงามและเติบใหญ่แข็งแรงได้ด้วยพื้นดินที่มีความ
อุดมสมบูรณ ์ดังที่อัลลอฮฺ  ตรัสไว้ในอัลกุรอานว่า 
 

 {F  E  D  C  B  AG  M  L       K     J  I  HN   z  
 

ความว่า“และเมืองที่ดีนั้น (มีดินดี) ผลิตผลของมันจะงอกออกมาด้วยอนุมัติแห่งพระเจ้า และเมืองที่ไม่ดี
นัน้ ผลิตผลของมันจะไม่ออกนอกจากในสภาพแกร็น”  

(ซูเราะห์ อัลอะรอฟ, 7: 58) 
 
และท่านเราะสูล  ได้เปรียบเทียบข้อแตกต่างระหว่างบุคคลที่อยู่ท่ามกลางสภาพแวดล้อมที่ดีและ

สภาพแวดล้อมที่เสื่อมเสียว่ามีความแตกต่างกันอย่างชัดเจน ตามที่ท่าน อบ ีบุรดะฮฺ บิน อบ ีมูซา (เราะฎิญัลลอฮุอันฮฺ) 
ได้รายงานจากบิดาของท่าน (เราะฎิญัลลอฮุอันฮฺ) กล่าวว่า ท่านเราะสูล  ทรงกล่าวว่า 
  

 من   يعدمك    لَا   الْحداد      وكيرِ    الْمسك    صاحبِ   كَمثَلِ   السوءِ     والْجليسِ     الصالحِ     الْجليسِ    مثَلُ " 
 رِيحا    منه   تجِد   أَو   ثَوبك أَو بدنك يحرِق الْحداد وكير رِيحه تجِد أَو رِيهتشت إِما الْمسك صاحبِ

   "خبِيثَةً
  

ความว่า “เปรียบเพื่อนที่ดี และเพื่อนที่เลว ดังเช่น คนขายน้ําหอม กับช่างตีเหล็ก คนขายน้ําหอมจะไม่ก่อ
ผลเสียใดแก่ท่าน บางทีท่านจะซื้อน้ําหอม หรือ ท่านจะได้กลิ่นหอมจากเขา และช่างตีเหล็กที่ร่างกายของท่านอาจจะ
ถูกไฟเผาไหม้ หรือเสื้อผ้าของท่าน หรือท่านจะได้กลิ่นที่เหม็นจากเขา” 

(บันทึกโดย อัลบุคอรีย,์ เศาะหีห, เลขที่: 2101) 
บทสรุป 
 
  การปลูกฝังจริยธรรม เป็นเร่ืองที่มีความสําคัญมากในภาวะสังคมโลกปัจจุบัน โดยเฉพาะเป็นตัวชี้วัดสภาพ
ความเจริญหรือความต่ําทรามของมนุษย์ เป็นสื่อการพัฒนา การแก้ปัญหา และการสร้างสมาชิกที่ดี และอารยะธรรม
ดีงามของสังคม  การปลูกฝังจริยธรรม (อัคลากฺ) ตามแนวทางของอิสลาม ผ่านสื่อและวิธีการที่มีหลักฐานมาจากอัลกุ
รอาน และแบบฉบับจากท่านเราะสูล  สอดคล้องตามกระบวนการของอิสลาม และถือเป็นภารกิจสําคัญที่มุสลิมทุก
คนต้องร่วมมือกัน เพื่อตอบรับคําสั่งใช้ของอัลลอฮฺ  ที่ว่า 
 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                               มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 82    July-December 2010 

 
อัล-นูร 

{ Â  Á  À  ¿Ã  È     Ç  Æ   Å  ÄÉz  
 
ความว่า “และพวกเจ้าจงช่วยเหลือกันในสิ่งที่เป็นคุณธรรมและความยําเกรง และจงอย่าช่วยกันในสิ่งที่เป็น

บาป และเป็นศัตรูกัน”  
(ซูเราะห์ อัลมาอิดะฮฺ, 5: 2)   

 
  ดังนั้นผู้ศรัทธาต้องสร้างบรรยากาศความเป็นญะมาอะฮฺที่ให้ความร่วมมือกันกระทําความดีงาม และ
ตักเตือนกันสูส่ัจธรรม ไม่เช่นนั้นพวกเขาจะตกอยู่ในความขาดทุน อัลลอฮฺ (สุบหฺฯ) ตรัสว่า    
  {A،  F  E  D  C،   J  I  H  PO  N  M  L  Kz  
 

ความว่า “ขอสาบานด้วยกาลเวลา แท้จริงมนุษย์นั้น อยู่ในการขาดทุน  นอกจากบรรดาผู้ศรัทธาและกระทํา
ความดีทั้งหลายและตักเตือนกันและกันในสิ่งที่เป็นสัจธรรม และตักเตือนกันและกันให้มีความอดทน” 

(ซูเราะห์ อัลอัศรฺ, 103: 1-3) 



วารสาร  AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย                                                                                     มหาวิทยาลัยอิสลามยะลา 
ปีที่ 6 ฉบับที่ 11 83    July-December 2010 

     
อัล-นูร 

อา้งองิ 
 

สมาคมนักเรียนเก่าอาหรับประเทศไทย. พระมหาคัมภีร์อัลกุรอาน พร้อมแปลเป็นภาษาไทย. อัลมาดีนะห์ อัลมูเนาวา
เราะห์: ศูนย์กษัตริย์ฟาฮัด เพื่อการพิมพ์อัลกุรอาน. 1998. 

cAbdu al-Ghaniy cUbud. 1985. “Fi al- Tarbiyat al- Islamiyat”. Kuliyat al-Tarbiyat-Yami‘at ‘Ain Shams: Dar al-
Fikr al-‘Arabiy. 

cAbdu al-Roh ฺman al-Nah ฺlawiy. 2033. Usul al-Tarbiyat al- Islamiyat wa Asal ibiha  Damishq: Dar al-Fikr. 2003. 
cAbdu al-Rohman Hasan Hanbakat al-Midaniy. 1999. “al–Akhlaq al–Islamiyat wa-Ususuha” .Bairut: Dar al-

shamiyat. 
Abu cAbdullah, Mus ฺt ฺafa Bin al-‘Aadawiy Shalbayah. 1997. “Fikh al-Akhlaq wa al- Mucaalat macaa al-Muminin”    

Yiddat: Dar Majid al- casiriy. 
Abu Dawud, Sulaiman Ibn al-Ash al-Sijistani. “Sunan Abi Dawud” ( داود ابي سنن ) s.l. : Dar al-Hadith,1986. 
Ahmad bin Hanbal. “Musnad al-Imam Ahmad bin Hanbal” ( حنبل   بن   أحمد    الإمام      مسند  ). Bairut : Dar ’Ihya’      al-

Turath al-‘Arabiy. ,1978. 
Ah ฺmad Farid. al-Tarbiyat ‘ala Manhaj Ahl al-Sunat wa al-Jamaat ( والجماعة      السنة    أهل    منهج   على   التربية    ) .       al-

Riyad :Dar T ฺayibat Lilnashr wa al-Tawzi‘I,2004. 
al-Bukhariy, Muhammad Ibn Isma‘il. “Sahih al-Bukhariy” ( البخاري صحيح  )  .  al-Riyad : Dar al-Salam ,1997. 
al-Tirmidhiy, Muhammad bin ‘Isa. “Sunan al-Tirmidhiy” ( الترمذي سنن  ) . al-Riyad : Maktabat al-Ma‘arif ,2003. 
H ฺad ฺat bint Muh ฺammad bin Falih ฺ al- Z ฺaghir “Ta‘aamul al-Rasul SL.  ma‘a al-At ฺfal Tarbawiyan”                        

تربويا الأطفال مع وسلم عليه االله صلى الرسول تعامل  ) ). Qat ฺar : Dar al-Kut ฺub al- Qat ฺariyat ,2008. 
Khalid Ah ฺmad al-Shantut. al-Tarbiyat  al-At ฺfal fi  al-H ฺadith al-Sharif ( الشريف     الحديث     في   الأطفال      التربية    ) .      al-

Madinat al-Munawarat : Maktabat al-Malik Fahad al-Wat ฺaniyat Athnaa al-Nashr. 1996. 
Miqdad Yaljin. “Manhaj Ud ฺul al-Tarbiyat al- Islamiyat al-Mut ฺawir” ( المطور     الإسلامية     التربية     أصول    منهج  ) .       al-

Riyad :Dar ‘Alam al-Kut ฺub. ,2007. 
Muhammad bin al-Lutfi al-Sibbagh. Nasorat fi al-Usrat al-Muslimah  ( المسلمة    الأسرة     في   نظرات    ) . Bairut :        

al-Maktab al-Islamiy.1985. 
Muslim, Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyaayriy. “Sahih Muslim” ( مسلم   صحيح ) . al-Qahirat :  Dar al-Maktabah 

,1981. 
Mus ฺtafa Hilmiy . “al-Akhlaq Baina al-Falasafat wa-‘Ulamaa al-Islamiy” ( الإسلام     علماء    و   الفلاسفة    بين   الأخلاق     ) . 

Bairut : Dar al-Kutub al-‘Ilmiyat. ,2004. 
 
 
 


