
วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   125      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

 
 

The Path of Identity: Cultural Identity of the Malay Muslim Community in Ban 
Khuan Subdistrict, Satun Province 
 

Kamaruddin Isayah1   
 

1 Dr. (Assistant Professor), Malay Program, Faculty of Humanities and Social Sciences, Thaksin University, 
Songkhla, Thailand 

 

Corresponding Author, Email :  khoksai@gmail.com    
 

Received : April 19, 2025    Revised : December 20, 2025    Accepted : December 30, 2025  
   

 

Abstract 
 

This research article forms part of a qualitative study that aims to examine local 
cultural identity through social processes within the Malay Muslim community of Ban Khuan 
Subdistrict, Satun Province, Thailand. The study involved a sample of 40 participants and 
employed field-based methods, including in-depth interviews and participant observation, to 
explore everyday practices that indicate the maintenance of linguistic and cultural identity 
across five key dimensions: community history; religion and belief systems; traditions and 
rituals; language; and foodways. The findings indicate that, in general, members of the Malay 
Muslim community in Ban Khuan subdistrict continue to live according to traditional local 
customs and cultural practices. In terms of language use, the Satun Malay dialect is used 
more frequently than the Thai language within the community. Those aged over 40 tend to 
use the Satun Malay dialect more consistently and demonstrate greater awareness of the 
importance of preserving local linguistic identity. In contrast, individuals under 30 commonly 
use a mixture of the Satun Malay dialect and Thai, with Thai being used more frequently 
than the local Malay dialect. The study further reveals that activities aimed specifically at 
preserving linguistic identity remain relatively limited and lack clear planning. Conversely, 
Malay cultural and traditional activities continue to be widely practiced, within which the use 
of the Satun Malay dialect is embedded. Although the use of the Satun Malay dialect tends 
to decline among younger speakers, overall, most community members still prefer to use 
the Satun Malay dialect rather than Thai and remain committed to maintaining their linguistic 
identity. This persistence can be attributed to increasing community cohesion and the 

RESEARCH ARTICLE 

 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   126            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

systematic organization of cultural activities, which reflect a collective intention to sustain 
the linguistic and cultural identity of the ethnic group over time. 

 

Keywords : cultural identity, Malay language and culture, local culture, Ban Khuan Malay  

                 community 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   127      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

 

วิถีแห่งความเป็นตัวตน : อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายู  
ตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 

 

กามารุดดีน อิสายะ1   
 

1 ดร. (ผู้ช่วยศาสตราจารย์), สาขาวิชาภาษามลายู คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  
มหาวิทยาลยัทักษิณ, สงขลา, ประเทศไทย 

 

อีเมลผู้แต่งหลัก : khoksai@gmail.com 
 

วันที่รับ : 19, เมษายน, 2568    วันที่รับแก้ไข : 20, ธันวาคม, 2568    วันที่ตอบรับ : 30, ธันวาคม, 2568 
 

 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งจากการวิจัยเชิงคุณภาพ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม
ท้องถิ่นโดยใช้กระบวนการทางสังคมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล  โดยมีกลุ่ม
ตัวอย่างจำนวน 40 คน ใช้วิธีการลงพ้ืนที่เพ่ือสัมภาษณ์และสังเกตวิถีชีวิตอันเป็นสิ่งบ่งบอกการธำรงอัตลักษณ์
ทางภาษาและวัฒนธรรม ใน 5 ประเด็น ได้แก่ ประวัติศาสตร์ชุมชน ศาสนาและความเชื่อ ประเพณีและ
พิธีกรรม ภาษา และอาหารการกิน ผลการศึกษา พบว่า โดยทั่วไปประชากรชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบล
บ้านควน ยังคงมีการดำรงชีวิตตามวิถีประเพณีและวัฒนธรรมท้องถิ่นแบบดั้ งเดิม ส่วนการใช้ภาษาในชุมชน 
พบว่า ภาษามลายูถิ่นสตูลถูกใช้มากกว่าภาษาไทย กลุ่มที่ใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลและกลุ่มที่มีความตระหนักใน
การธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาท้องถิ่น คือ กลุ่มผู้มีอายุมากกว่า 40 ปี ส่วนกลุ่มผู้มีอายุน้อยกว่า 30 ปี  นิยมใช้
ภาษามลายูถิ่นสตูลผสมกับภาษาไทยและใช้ภาษาไทยมากกว่าภาษามลายูถิ่นสตูล จากการศึกษายังพบว่า 
กิจกรรมเพ่ือการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาค่อนข้างมีน้อย และยังไม่มีการวางแผนที่ชัดเจน แต่ในทางกลับกัน
กิจกรรมด้านประเพณีวัฒนธรรมมลายูยังคงมีอยู่มาก โดยในกิจกรรมจะมีการสอดแทรกการใช้ภาษามลายูถิ่น
สตูลไว้ด้วย อย่างไรก็ดี แม้ว่าการใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลจะเริ่มน้อยลงตามอายุของผู้พูดก็ตาม แต่โดยรวมแล้ว
ผู้คนส่วนมากยังคงเลือกใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลมากกว่าภาษาไทยและยึดมั่นไม่เปลี่ยนอัตลักษณ์ทางภาษาของ
ตน ทั้งนี้เป็นเพราะคนในชุมชนเริ่มมีการรวมกลุ่มและมีการปฏิบัติกิจกรรมทางวัฒนธรรมอย่างเป็นแบบแผน 
เพ่ือเจตนารมณ์ในการธำรงตัวตนทางภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ของตนสืบต่อไป   
 

คำสำคัญ : อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม, ภาษาและวัฒนธรรมมลายู, วัฒนธรรมท้องถิ่น, ชุมชนมลายูบ้านควน  
 

บทนำ 
ภาษาและวัฒนธรรมมีความสำคัญยิ่งในสังคมมนุษย์ และมีความสัมพันธ์ต่อกันอย่างแยกไม่ออก

กล่าวคือ ภาษาเป็นสื่อกลางในการบันทึก ทำความเข้าใจ และถ่ายทอดวัฒนธรรม และเป็นตัวช่วยสะท้อน
วัฒนธรรมให้ปรากฏเด่นชัดขึ้น จึงจำเป็นอย่างยิ่งที่มนุษย์ต้องอาศัยภาษาในการติดต่อสื่อสาร ถ้าไม่มีภาษาจะ

บทความวิจัย 

 

mailto:khoksai@gmail.com


วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   128            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

ไม่สามารถรวมกันเป็นสังคมได้ และไม่สามารถถ่ายทอดวัฒนธรรมหรือพัฒนาวัฒนธรรมให้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้นต่อไป
ได้ ในทำนองเดียวกันวัฒนธรรมเป็นตัวกำหนดลักษณะของภาษาและเป็นสิ่งที่เกิดจากการเรียนรู้  รับและ
ถ่ายทอดสิ่งต่าง ๆ จากมนุษย์ด้วยกันจากรุ่นต่อรุ่น ดังนั้นวัฒนธรรมจึงเป็นวิถีชีวิตของมนุษย์และเป็นมรดกทาง
สังคม เราสามารถจำแนกวัฒนธรรมของสังคมหนึ่งออกจากอีกสังคมหนึ่งได้ เพราะแต่ละสังคมมนุษย์ย่อมมีวิถี
ชีวิต และการดำเนินชีวิตที่แตกต่างกันออกไป จนมีลักษณะเฉพาะตน ซึ่งเราเรียกว่าอัตลักษณ์ทางสังคมนั่นเอง 

ความเชื่อมโยงระหว่างภาษาและวัฒนธรรม กล่าวคือ ภาษาจะทำหน้าที่ทางวัฒนธรรมและการเป็น
องค์ประกอบร่วมการทำหน้าที่ของสังคม 3 ประการ คือ 1) ภาษาในการทำหน้าที่ทางสังคม หมายถึง วิถีทาง
ขั้นพ้ืนฐานในการสืบสานวัฒนธรรมและเป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดวัฒนธรรมไปสู่ชนรุ่นใหม่ 2) ภาษาทำ
หน้าที่วางรากฐานในการสืบทอดชุมชนโดยเป็นตัวเชื่อมประสานระหว่างบุคคลและชุมชนในการแสดงอัตลักษณ์
ร่วม และ 3) ภาษาทำหน้าที่ในระดับสังคมถือว่าเป็นส่วนสำคัญของการปฏิสัมพันธ์ของมนุษย์ในทุกมิติเนื่องจาก
ภาษาสามารถกำหนดระบบการแสดงหน้าที่ของสังคม โดยมีข้อบ่งชี้ทางภาษาศาสตร์ (Linguistic Indicators)
ที่มีอิทธิพลต่อการแสดงช่วงชั้นของสังคม หรือแสดงความแตกต่างทางอำนาจระหว่างกลุ่มในสังคม  (วัลยา 
วิวัฒน์ศร, 2550) 

ภาษาและวัฒนธรรมสามารถแสดงความเป็นตัวตนหรืออัตลักษณ์ของผู้คนในแต่ละสังคมอย่างเห็นได้
ชัด ภาษาและวัฒนธรรมสามารถธำรงอยู่ได้ในสังคมที่มีบริบทที่แตกต่างกัน และในเวลาเดียวกันถ้าหากผู้คนใน
สังคมไม่นำภาษาและวัฒนธรรมมาใช้หรือถือปฏิบัติและสืบสานให้คนรุ่นหลัง ภาษาและวัฒนธรรมก็มีโอกาส
สูญเสียไปจากสังคมได้เช่นกัน ในที่นี้อาจกล่าวได้ว่า การสูญเสียภาษานั้น หมายถึงการสูญเสียระบบความรู้
ความคิดและโลกทัศน์ ภูมิปัญญาด้านต่าง ๆ รวมทั้งอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมและชาติพันธุ์ และเครื่องมือสื่อสาร
และสื่อของการเรียนการสอนที่มีประสิทธิภาพ 

อย่างไรก็ตาม การเปลี่ยนแปลงของสังคมและกระแสโลกาภิวัฒน์ที่ทำให้ผู้คนรับข้อมูลข่าวสารได้อย่าง
รวดเร็ว จากเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในโลกปัจจุบัน อาจทำให้ชุมชนท้องถิ่นไม่สามารถต้านทานต่อกระแสการ
เปลี่ยนแปลงของสังคมที่เกิดจากระบบเศรษฐกิจ และการเปลี่ยนแปลงทางโครงสร้างของสังคมอันมีผล
กระทบกระเทือนต่อการดำรงอยู่ทางเอกลักษณ์วัฒนธรรมของชาติพันธุ์  เช่น การเริ่มสูญหายของภาษาถิ่นของ
ชาติพันธุ์ เนื่องด้วยการประกอบอาชีพที่ละถิ่นฐานเดิมของเยาวชนรุ่นใหม่ รวมทั้งการไม่สามารถสืบทอดภาษา
ถิ่นของผู้สูงอายุต่ออนุชนรุ่นใหม่ ตลอดจนการจัดระบบการศึกษาที่เกี่ยวข้องทางชาติพันธุ์ไม่เข้มแข็งพอ เนื่อง
ด้วยปัญหาทางบุคลากร ตลอดจนการประสานความร่วมมือขององค์กรต่าง ๆ ที่จะผนึกกำลังและเสริมสร้าง
ความเข้าใจในการเรียนรู้ความงดงามหลากหลายทางวัฒนธรรมท้องถิ่นของประชาชนทั่วไป จึงอาจมีผลทำให้
ภาษาและวัฒนธรรมชาติพันธุ์ได้กลืนกลายและเริ่มสูญหายไปในที่สุด 

การสูญเสียมรดกทางวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์นั้น สามารถเกิดขึ้นได้เสมอไม่ว่าจะเป็นด้วย
ฝีมือของมนุษย์เอง หรือเกิดจากปรากฏการณ์ทางสังคมร่วมกัน อาทิ การปะทะทางภาษาและวัฒนธรรมในพหุ
สังคมที่เกิดขึ้นอย่างรุ่นแรง การเปลี่ยนแปลงทางสังคมจากยุคสังคมเกษตรสู่สังคมอุตสาหกรรมหรือยุคสมัยที่
สังคมต้องพ่ึงพาเทคโนโลยี การกำหนดนโยบายและรูปแบบการศึกษาของรัฐ การโยกย้ายถิ่นฐาน หรือแม้แต่



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   129      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

ระบบการสื่อสารที่ไร้พรมแดนผ่านสื่อสังคมออนไลน์ เป็นต้น ปรากฏการณ์เหล่านี้เราจึงถือว่าเป็นตัวแปรสำคัญ
ทางสังคมที่ส่งผลทำให้ภาษาและวัฒนธรรมท้องถิ่นไม่สามารถดำรงอยู่รอดต่อไปได้ในอนาคต แต่อย่างไรก็ตาม
คำถามที่เกิดขึ้น คือการเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งในโลกปัจจุบันเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ  ใช่หรือไม่ เรา
เป็นกังวลกับสิ่งที่ฝืนธรรมชาติหรือไม่ คำตอบคือ การถดถอย และการสูญเสียความหลากหลายทางธรรมชาติ
และความหลากหลายทางภาษาและวัฒนธรรม ซึ่งเป็นมรดกของมนุษยชาติซึ่งกำลังเป็นปัญหาใหญ่ในยุค
ปัจจุบัน เป็นสิ่งที่มิได้เกิดขึ้นตามธรรมชาติ แต่เกิดขึ้นเพราะการกระทำของมนุษย์และสังคมดังที่กล่าวมาแล้ว
ข้างต้น ซึ่งทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและรุนแรงอย่างที่คาดไม่ถึง 

ดังนั้น ความรับผิดชอบที่สำคัญของวัฒนธรรม คือ การช่วยให้สมาชิกของวัฒนธรรมนั้น สามารถ
สร้างอัตลักษณ์ของตนเอง เนื่องจากบุคคลไม่ได้เกิดมาพร้อมกับวัฒนธรรม แต่บุคคลได้รับการเรียนรู้ทางอัต
ลักษณ์โดยผ่านกระบวนการขัดเกลาทางสังคมที่เกิดในบริบททางวัฒนธรรม เมื่อบุคคลทำการติดต่อสื่อสารกับ
บุคคลอ่ืนย่อมจะพัฒนาอัตลักษณ์ได้อย่างหลากหลาย ทุกคนย่อมมีอัตลักษณ์เชิงพหุลักษณ์ที่อาจจะนำไปใช้กับ
เครือญาติ ใช้ในที่ทำงาน การงานอาชีพ การศึกษา และทางอุดมการณ์ (Huntington, 2007: 38) Huntington
ได้เสนอว่า บุคคลสามารถแสดงอัตลักษณ์ของตนเองในเรื่องบรรพบุรุษ ศาสนา ภาษา ประวัติศาสตร์ ค่านิยม
ประเพณ ีและสถานบันต่าง ๆ 

เช่นเดียวกับตำบลบ้านควน อำเภอเมือง จังหวัดสตูล ซึ่งเป็นชุมชนหนึ่งมีประชากรมุสลิมเชื้อสายมลายู
อาศัยเป็นจำนวนมาก มีการดำรงชีวิตท่ามกลางความหลากหลายของวัฒนธรรมท้องถิ่น มีการสืบสายเครือญาติ
เดียวกันและบรรพบุรุษเดียวกันในฐานะคนมลายูที่นับถือศาสนาอิสลาม มีวัฒนธรรมและประเพณีแตกต่างกับ
พ้ืนที่อ่ืนของประเทศ มีการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมเหมือนกับสังคมอ่ืนอื่น ๆ ท่ามกลางความเป็น
รัฐชาติสมัยใหม่ได้แสดงให้เห็นถึงความเปลี่ยนแปลงของวิถีชีวิต ประเพณี วัฒนธรรม ของผู้คนในสังคม ความ
เปลี่ยนแปลงดังกล่าวนี้ เกิดจากความต้องการของรัฐชาติเพ่ือสร้างความเป็นสมัยใหม่ โดยผ่านนโยบายทางด้าน
การปกครองและความเป็นเอกภาพทางวัฒนธรรม โดยเฉพาะการสร้างวัฒนธรรมหลวงขึ้นมาเพ่ือหล่อหลอม
กลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ ให้เกิดความกลมกลืนภายใต้รัฐชาติและมีวัฒนธรรมหนึ่งเดียว  

ดังนั้น หากการดำรงอยู่ของภาษาถิ่นและวัฒนธรรมท้องถิ่นของชุมชนตำบลบ้านควนท่ามกลางความ
เจริญทางสังคม เทคโนโลยี และการปะทะทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย ซึ่งสามารถธำรงเอกลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมซึ่งกันและกันโดยปราศจากการกลืนกลาย จะยิ่งช่วยเสริมสร้างความงดงามในความหลากหลายทาง
วัฒนธรรมท้องถิ่นในสังคมมลายูในจังหวัดสตูลให้มีความโดดเด่น และสามารถสร้างความมั่นคงให้กับชุมชน
ท้องถิ่นและประเทศ ด้วยประชาชนเกิดการเรียนรู้มีความเข้าใจ และยอมรับในความแตกต่างทางวัฒนธรรม
ก่อให้เกิดการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติสุข 

การธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควนจึงให้
ความสำคัญต่อการศึกษาเชิงอัตลักษณ์  ตามที่ Fong M. (1994) อธิบายถึงวัฒนธรรมและอัตลักษณ์เชิง
วัฒนธรรมคือการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างวัฒนธรรมที่ครอบคลุมถึงอัตลักษณ์ของเผ่าพันธุ์และชาติพันธุ์
ซึ่งอัตลักษณ์เชิงวัฒนธรรม คือ การแสดงความหมายด้วยการสื่อสารของระบบร่วมทั้งการแสดงด้วยคำพูดหรือ



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   130            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

อากัปกิริยาท่าทาง ทำให้สมาชิกกลุ่มเข้าใจความหมายและมีความรู้สึกเป็นเจ้าของ ทำการถ่ายทอดประเพณี
ภาษา และค่านิยมที่เหมาะสม อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมจึงเป็นโครงสร้างทางสังคม Lustig และ Koester 
(1996) ให้ข้ออธิบายในทำนองเดียวกันว่า อัตลักษณ์เชิงวัฒนธรรม คือ การที่บุคคลมีความรู้สึกเป็นเจ้าของต่อ
วัฒนธรรมเฉพาะอย่าง หรือความรู้สึกเป็นเจ้าของในกลุ่มชาติพันธุ์ของตน 

งานวิจัยนี้มุ่งศึกษาการดำรงอยู่และการเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชุมชน
มุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล เพ่ือเติมเต็มช่องว่างขององค์ความรู้ที่งานวิจัยก่อนหน้านี้มัก
อธิบายการเปลี่ยนแปลงภาษาในกรอบนโยบายรัฐหรืออุดมการณ์ความเป็นชาติ  โดยยังขาดการวิเคราะห์
บทบาทของอำนาจที่ทำงานผ่านกิจวัตรทางสังคมในชีวิตประจำวัน การเลือกศึกษาพ้ืนที่ตำบลบ้านควน ซึ่งไม่มี
บริบทความขัดแย้งด้านความมั่นคงเด่นชัด เปิดให้เห็นการทำงานของอำนาจในรูปแบบปกติที่กำกับการรับรู้  
คุณค่า และการต่อรองอัตลักษณ์ของชุมชน อันนำไปสู่ข้อเสนอเชิงความรู้และเชิงนโยบายด้านการทบทวนการ
ใช้ภาษาท้องถิ่นในระบบการศึกษา สื่อ และนโยบายภาษา ด้วยเหตุผลดังกล่าวนี้ก็เพ่ือให้เกิดความตระหนักและ
ร่วมกันหาทางช่วยกันดำรงรักษาและป้องกัน รวมทั้งหาวิธีการในการอนุรักษ์และฟ้ืนฟูภาษาและวัฒนธรรมที่
วิกฤตใกล้สูญหาย และปัญหาวิกฤตอัตลักษณ์ทางสังคมของกลุ่มชาติพันธุ์ชนกลุ่มน้อยซึ่งกำลังเป็นปัญหาอย่าง
มาก ในขณะเดียวกันการทบทวนนโยบายด้านการใช้ภาษาท้องถิ่นในการศึกษา ในสื่อมวลชน และนโยบาย
ภาษาแห่งชาติเป็นสิ่งที่จำเป็นอย่างยิ่ง เพ่ือสงวนรักษาทรัพยากรของชาติและมรดกของมนุษยชาตินี้ไว้ และเพ่ือ
สันติสุขของชนในชาติสืบต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
เพ่ือศึกษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นโดยใช้กระบวนการทางสังคมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายู

ตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 
 

แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้อง 
มนุษย์ได้สร้างวัฒนธรรมขึ้นมาเพ่ือตอบสนองความต้องการด้านต่าง ๆ เพ่ือให้การดำเนินชีวิตในสังคม

เป็นไปอย่างเหมาะสมและสอดคล้องกับบรรทัดฐานทางสังคม ทำให้เกิดการหล่อหลอมให้สมาชิกในสังคมมี
ทัศนคติความเชื่อ ความสนใจ ความคิดสร้างสรรค์ไปในทางเดียวกัน ก่อให้เกิดความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน คือ
การนิยามตัวตนหรือบอกว่าตนเป็นใครตรง กับศัพท์ทางวิชาการด้านมานุษยวิทยาที่ว่า “อัตลักษณ์” (ดำรงค์ 
ฐานดี, 2546) 

อัตลักษณ์ คือ จิตสำนึกส่วนตัวและจิตสำนึกร่วมในสังคมที่เกิดจากการนิยามตัวเองว่าตัวเองคือใครมี
ความเป็นมาอย่างไร แตกต่างจากคนอ่ืนอย่างไรและจะใช้อะไรเป็นเครื่องหมายของการแสดงออก คำว่า “อัต
ลักษณ์” นั้น ถ้าพูดกันง่าย ๆ ก็คือสิ่งที่แสดงถึงความเป็นตัวตนของคน ซึ่งส่วนหนึ่งก็จะเป็นลักษณะของตัวตน
ภายนอก เช่น กิริยาท่าทาง ภาษาและการแสดงออกต่อบุคคลอื่นกับลักษณะของตัวตนภายใน ได้แก่ ความรู้สึก
นึกคิด นิสัยใจคอ คตินิยม ความเชื่อและสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ อัตลักษณ์นั้นเป็นเพียงคำที่ต้องการสื่อถึงคำพูดบาง
ประการเพ่ือแสดงความเป็นตัวตนของบุคคลและเป็นตัวบ่งชี้ของลักษณะเฉพาะของตัวบุคคล สังคม ชุมชน เช่น



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   131      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

เชื้อชาติ ภาษา วัฒนธรรมท้องถิ่นและศาสนา ฯลฯ ซึ่งมีคุณลักษณะที่ไม่ทั่วไปหรือสากลกับสังคมอ่ืน ๆ 
กล่าวคือ ลักษณะที่ไม่เหมือนกับของคนอ่ืน ๆ (ยุรฉัตร บุญสนิท , 2546) ในทำนองเดียวกัน อภิญญา เฟ่ืองฟู
สกุล (2546) ได้กล่าวว่า อัตลักษณ์มีความหมายเป็นปัจเจกที่เชื่อมต่อและสัมพันธ์กับสังคม ซึ่งสังคมกำหนด
บทบาทหน้าที่และคุณค่าที่ติดตามมากับความเป็นสามี-ภรรยา ความเป็นศิษย์-อาจารย์ อัตลักษณ์จึงเป็นเรื่อง
ของสัญลักษณ์ด้วย อัตลักษณ์ (Identity) เป็นความรู้สึกนึกคิดที่บุคคลมีต่อตนเองว่า “ฉันคือใคร” ซึ่งจะเกิดขึ้น
จากการปฏิสังสรรค์ระหว่างตัวเรากับคนอื่น โดยผ่านการมองตนเองและการที่คนอ่ืนมองเรา อัตลักษณ์ต้องการ
ความตระหนัก (Awareness) ในตัวเราและพ้ืนฐานของการเลือกบางอย่าง นั่นคือเราจะต้องแสดงตนหรือ
ยอมรับอย่างตั้งใจกับอัตลักษณ์ที่เราเลือก ความสำคัญของการแสดงตนก็คือ การระบุได้ว่าเรามีอัตลักษณ์
เหมือนกลุ่มหนึ่งและมีความแตกต่างจากกลุ่มอ่ืนอย่างไรและ “ฉันเป็นใคร” ในสายตาคนอื่น 

เออร์วิง ก็อฟมัน (Erving Goffman, 1963 อ้างถึงในอภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล, 2546) นักสังคมวิทยา ได้
แบ่งอัตลักษณ์ออกเป็น 2 ประเภทและสามารถอธิบายลักษณะความแตกต่างและความเหมือนกันไว้ ได้
ดังต่อไปนี้  

1) อัตลักษณ์ส่วนบุคคล 
         ประสิทธิ์ ลีปรีชา (2547) กล่าวว่า อัตลักษณ์ส่วนบุคคล (Personal Identity) เป็นการมอง

ตนเองในแง่มุมต่าง ๆ ของสังคมว่าเราเป็นใคร เช่น นางสาว ก. มองตนเองวาเป็นคนไทย เป็นคนใต้ เป็นผู้หญิง 
เป็นนักศึกษา เป็นพุทธศาสนิกชน ซึ่งการมองตนเองในแง่มุมต่าง ๆ ของนางสาว ก. ก็คืออัตลักษณ์ในแง่มุมต่าง 
ๆ ของนางสาว ก. นั่นเอง นันทนา น้ำฝน (2536) กล่าวถึง อัตลักษณ์ส่วนบุคคล สรุปได้ว่าอัตลักษณ์ของบุคคล 
เป็นสัญลักษณ์อย่างหนึ่งในตัวบุคคลที่ทำให้บุคคลนั้นมีความเป็นตัวของตัวเอง ซึ่งแตกต่างจากผู้อ่ืน เห็นได้
ว่าอัตลักษณ์เป็นคุณลักษณะประการหนึ่งในตัวบุคคล ซึ่งในทางสังคมวิทยามองว่าเมื่อบุคคลมาอยู่ร่วมกันใน
สังคม ต้องมีการติดต่อสื่อสารกันหรือมีการกระทำทางสังคมระหว่างกัน โดยพฤติกรรมที่แต่ละบุคคลแสดง
ออกมาเป็นปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์ ขึ้นอยู่กับปทัสถานทางสังคมตามโครงสร้างทางสังคมนั้น ๆ การกระทำ
ระหว่างกันทางสังคมทำให้บุคคลมีบทบาทตามสถานการณ์ท่ีตนสัมพันธ์อยู่ 

2) อัตลักษณ์ทางสังคม 
         อัตลักษณ์ทางสังคม (Social Identity) เป็นลักษณะอย่างหนึ่งในตัวบุคคลที่จะทำให้บุคคลนั้น

มีความเป็นตัวของตัวเอง ซึ่งแตกต่างจากผู้อ่ืน เห็นได้ว่าอัตลักษณ์เป็นคุณลักษณะประการหนึ่งในตัวบุคคล ซึ่ง
ในทางสังคมวิทยามองว่าเมื่อบุคคลมาอยู่ร่วมกันในสังคมก็มีการติดต่อสื่อสารกันหรือมีการกระทำทางสังคม
ระหว่างกัน (Social Interaction) โดยพฤติกรรมที่บุคคลแสดงออกมาเป็นปฏิสัมพันธ์เชิงสัญลักษณ์  
(Symbolic Interaction) ขึ้นอยู่กับสังคม (Social Norms) ตามโครงสร้างทางสังคมนั้น ๆ การกระทำระหว่าง
กันทางสังคมทำให้บุคคลมีบทบาทตามสถานการณ์ที่ตนสัมพันธ์อยู่ เพ่ือศึกษาความคาบเกี่ยวและปฏิสัมพันธ์
ของทั้งสองระดับนี้ บุคลิกภาพไม่ได้หมายถึงการตอบสนองต่อสิ่งเร้าข้างนอกแต่เป็นความพร้อมหรือแนวโน้มที่
จะตอบสนอง (อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล, 2546) 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   132            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

       จากคำอธิบายดังกล่าวจะเห็นว่าอัตลักษณ์ส่วนบุคคลและอัตลักษณ์ทางสังคมมีส่วนที่ ซ้อนทับ
กันอยู่ เพราะอัตลักษณ์เป็นการเชื่อมต่อกันระหว่างความเป็นปัจเจก (Individual) และสังคม (Social Aspect) 
การสังคมกำหนดบทบาทหน้าที่ของบุคคล ทำให้มีระบบคุณค่าติดมากับบทบาทหน้าที่นั้น ในมิตินี้อัตลักษณ์จึง
เป็นเรื่องของการใช้สัญลักษณ์ (Symbolic Aspect) ด้วย เพราะการแสดงออกที่เก่ียวข้องกับความสัมพันธ์แบบ
ต่าง ๆ กระทำผ่านระบบสัญลักษณ์หลากแบบ 
  ส่วนอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม (Cultural Identity) หมายถึง ความรู้สึกของกลุ่มหรือวัฒนธรรมร่วม
ของกลุ่ม หรือการที่ปัจเจกชนมีอิทธิพล หรือได้รับการยอมรับจากวัฒนธรรมของกลุ่มนั้น ๆ นอกจากนี้การ
ยอมรับวัฒนธรรมของกลุ่มคนยังมีความเกี่ยวเนื่องกับเรื่องของบรรทัดฐานทางสังคม (Norms) ซึ่งบุคคลต้อง
สามารถยอมรับความเป็นเอกลักษณ์ หรืออัตลักษณ์เฉพาะของกลุ่มนั้นให้ได้ สิ่งสำคัญของการสร้างอัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมจะทำให้เห็นความแตกต่างและความหลากหลายทางชาติพันธุ์ ทั้งนี้ความแตกต่างดังกล่าวนั้น 
ควรได้รับการยอมรับมากกว่าการตำหนิหรือเกิดความขัดแย้งระหว่างกลุ่มคน ที่เกิดจากความแตกต่างและการ
ไม่ยอมรับในวัฒนธรรมเฉพาะของกลุ่มนั้น ๆ นอกจากนี้การยอมรับในอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มจะทำ
ให้บุคคลได้รับการยอมรับเข้าร่วมเป็นสมาชิกของกลุ่มได้ง่ายมากข้ึน 

 นอกจากนี้แล้ว อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมยังเป็นวิถีชีวิตร่วมกันของกลุ่มชนในสิ่งแวดล้อมหนึ่ง ๆ 
เนื่องจากสิ่งแวดล้อมแตกต่างกันไปในแต่ละแห่ง วัฒนธรรมชุมชนและท้องถิ่นก็จะมีความหลากหลายในชุมชน
และท้องถิ่น มีปัจจัยหรือ “ทุนชีวิต” ในรูปต่าง ๆ เช่น ทุนทางสิ่งแวดล้อมและทรัพยากรธรรมชาติ ทุนทาง
สังคมหรือการอยู่ร่วมกัน ทุนทางวัฒนธรรม และทุนทางศาสนธรรมเป็นต้น ทุนเหล่านี้ช่วยให้การดำรงชีวิต
เป็นไปได้อย่างมีความสมดุล (ประเวศ วะสี , 2545) และวัฒนธรรมยังเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากความเป็นมนุษย์ที่
ต้องการอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุข การอยู่ร่วมกันนั้นได้มีการสร้างสรรค์สิ่งต่าง ๆ ซึ่งสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้น ก็เพ่ือให้
ดำรงอยู่ร่วมกันได้ซึ่งมีความแตกต่างกันออกไปตามสภาพของแต่ละสังคม อีกท้ังแต่ละสังคมก็จะมีวัฒนธรรมที่มี
ลักษณะเฉพาะตนและมีความแตกต่างจากสังคมอ่ืนๆ หรือที่เราเรียกว่า อัตลักษณ์ ซึ่งเป็นผลรวมของการ
ดำเนินการหรือการกระทำของสังคมนั้นๆ (ธงชัย สมบูรณ์ , 2549) ในทำนองเดียวกันอัตลัษณ์ทางวฒันธรรม 
สามารถบอกได้ว่าเราเป็นใคร และแตกต่างจากคนอ่ืนหรือกลุ่มอ่ืนอย่างไร โดยต้องอาศัยตัวแปรบางอย่าง
สำหรับวิเคราะห์ความแตกต่างระหว่างวัฒนธรรมหรือการพิจารณาเอกลักษณ์ของแต่ละวัฒนธรรมนั้น 
(กาญจนา แก้วเทพ, 2544) 

สำหรับประเด็นการธำรงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมนั้น George P. Castile และ Gilbert Kushner 
(อ้างถึงใน พัชรินทร์ ม่วงงาม, 2547) ได้เสนอแนวคิดเรื่องดังกล่าวจากเหตุผลบางอย่าง ไว้ว่า 1) เพราะเป็นชน
กลุ่มน้อยและขาดโอกาสทางสังคมพวกเขาจึงต้องรวมตัวกันและผูกพันกัน ด้วยวัฒนธรรมเดิมอย่างเหนียวแน่น 
เพ่ือต่อสู้กับคนต่างวัฒนธรรมที่มีโอกาสดีกว่าในการตักตวง ทรัพยากรในสังคม 2) เพราะชนกลุ่มนั้นถูกเอา
เปรียบในทางสังคมทุก ๆ ด้าน เช่น การทำงานด้วยค่าจ้าง แรงงานต่ำแต่ต้องทำงานหนักกว่าผู้อ่ืน จึงต้อง
รวมตัวกันเพ่ือความอยู่รอดโดยใช้วัฒนธรรมเป็นเครื่อง รวมตัว 3) เพื่อแสดงว่าตนเป็นใคร เป็นการแสดงจุดยืน



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   133      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

ที่มา และเป้าหมายว่าตนคือใคร สำคัญ อย่างไร 4) ทางด้านจิตใจเพ่ือรำลึกถึงความเป็นมาและถิ่นกำเนิดของ
ชาติพันธุ์ตน  

จากกระแสของการพัฒนาไปสู่ความทันสมัยจึงทำให้นักทฤษฎีทางสังคมศาสตร์ หลายท่านมองว่า
ปรากฏการณ์ที่เรียกว่าการธํารงชาติพันธุ์หรือจิตสํานึกทางชาติพันธุ์ จะมีความสำคัญน้อยลง และในที่สุดความ
เป็นอัตลักษณ์ตัวตนก็จะสูญสิ้นหมดไป ทั้งนี้ เป็นผลมาจากกระบวนการทำให้ทันสมัย (Modernization) ดังที่
ทัศนะของแม็ก เวเบอร์ (Max Weber) และคลิฟฟอร์ต กีรตซ์ (Clifford Geertz) (อ้างถึงใน ซูไวบะห์ โต๊ะ
ตาหยง, 2561) ได้ชี้ว่าสังคมมนุษย์่ในโลกสมัยใหม่ (Modern World) เป็นสังคมที่มุ่งสู่ความเป็นเหตุเป็นผล 
และสิ่งเหล่านี้เข้ามาแทนระเบียบแบบแผนและประเพณีดั้งเดิมตลอดจนศาสนา ทำให้ความสัมพันธ์ทางสังคม
ในปัจจุบันมักจะเหลือที่ทางให้กับประเพณีและศาสนาน้อยลงทุกที รวมทั้งลักษณะทางชาติพันธุ์ และอัตลักษณ์
ตัวตนทางวัฒนาธรรมก็จะหายไป (สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ, 2546) ซึ่งเมื่อเป็นเช่นนี้สังคม
มนุษย์จึงจำเป็นต้องป้องกันและหาวิธีเพ่ือธำรงรักษาอัตลักษณ์ตัวตนทางวัฒนธรรมให้คงอยู่ต่อไป 

สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์ (2545) ได้กล่าวถึงการธำรงอยู่ของวัฒนธรรมว่าจะต้องมีการ
ปฏิบัติอยู่ 3 ลักษณะ สรุปได้ดังนี้ 1) การสะสม สามารถทำได้ทุกเรื่องไม่ว่าจะเป็นด้านประเพณี ศิลปะ 
วรรณกรรม เทคโนโลยี ศีลธรรม คุณธรรมต่างๆ เป็นการเลือกสะสม วัฒนธรรมที่ดีที่งามเพ่ือเป็นเอกลักษณ์ของ
ชาติ และมีการถ่ายทอดเพ่ือจะได้เป็นมรดกให้กับคนรุ่นต่อไปได้ปฏิบัติ 2) การสืบต่อทางวัฒนธรรม เป็นเรื่อง
ของการเรียนรู้จากบุคคลอ่ืน เช่น เด็กเรียนรู้จากผู้ใหญ่ เรียนรู้จากบรรพบุรุษ เป็นการนำสิ่งที่บรรพบุรุษสะสม
ไว้มาปฏิบัติหากเห็นว่าดีงาม หรือน่าปฏิบัติตามหรือทำแล้วมีประโยชน์ มีความหมายต่อชีวิตและประเทศชาติ 
3) การปรับปรุงและเผยแพร่วัฒนธรรมจะต้องมีการปรับปรุงเพ่ือให้ทันต่อเหตุการณ์ ที่เปลี่ยนแปลงไป ถ้าของ
เก่าดีและไม่เสียหายก็ควรรักษาไว้ และสิ่งใดที่เห็นว่าไม่ดีก็ทิ้งไป เป็นการปรับปรุงวัฒนธรรมให้ก้าวหน้า ไม่ให้
ตายหรือสูญหายไปเพ่ือจะได้มีความเป็นอยู่ที่ดีข้ึน 

ด้านงานวิจัยเกี่ยวกับการธำรงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมนั้น วิสุทธิ์ บิลล่าเต๊ะ (2555) ได้ศึกษาเรื่อง 
“กระบวนการดำรงอัตลักษณ์มุสลิมกับการสร้างชุมชนเข้มแข็ง กรณีศึกษาชุมชนมัสยิดบ้านเหนือ” ผล
การศึกษาพบว่า การละหมาดมีศักยภาพสูงในการผลิตซํ้าจักรวาลทัศน์อิสลาม ขัดเกลาจิตใจและก่อให้เกิดการ
รวมตัวอย่างยั่งยืนในชุมชนมัสยิดบ้านเหนือ โดยมีผู้ละหมาดร่วมกันในแต่ละครั้งจำนวนมาก จึงช่วยให้ชุมชนมี
ระบบสังคมของตัวเอง ขณะที่ซะกาตช่วยสร้างระบบเศรษฐกิจที่มีลักษณะเฉพาะที่ถูกนําไปจัดการ ทั้งเพ่ือการ
แสวงหากำไรและเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกันขึ้น ทำให้ชุมชนมีหลักประกันทางสังคมแก่ผู้ด้อยโอกาส ส่วนการส่งเสริม
ความดียับยั้งความชั่วก็ช่วยให้ชุมชนมีกฎกติกาที่ใช้บังคับกันเองได้ ทำให้เกิดความสงบเป็นระเบียบมากขึ้น 
กระบวนการที่ทำให้ชุมชนสามารถดำรงอัตลักษณ์ทั้งสามไว้ได้มี 3 ประการ ได้แก่ การจัดการความรู้ การสร้าง
วิถีชีวิต และการบริหารจัดการ กระบวนการทั้งสามนี้ได้ส่งผลให้ชุมชนสามารถสร้างเงื่อนไข 5 ประการในการ
ต่อสู้กับวาทกรรมกระแสหลักได้ คือ ระบบการผลิตซํ้าจักรวาลทัศน์อิสลาม พลวัตวัฒนธรรม ระบบสังคม 
ระบบเศรษฐกิจ ความเป็นเอกภาพและบูรนาการของเงื่อนไขท้ัง 5 ข้างต้น 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   134            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

อย่างไรก็ตาม การธำรงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม จึงต้องอาศัยกระบวนการทางสังคมจากหลายภาค
ส่วนเพ่ือให้เกิดความร่วมมือและการมีส่วนร่วมอย่างแท้จริง กิตติภูมิ วิเศษศักดิ์ (2534) ได้ศึกษาเรื่อง 
“กระบวนการพัฒนาและดำรงเอกลักษณ์การแต่งกายแบบฮิญาบของนักศึกษาสตรีมุสลิมในมหาวิทยาลัย
ส่วนกลาง” พบว่า กระบวนการสำคัญ ๆ ที่ทำให้นักศึกษามุสลิมยึดมั่นกับเอกลักษณ์ฮีญาบ คือ การอบรมขัด
เกลาและซึมซับเนื้อหาทางศาสนาการอบรมทางศาสนาเพ่ิมเติมมีผลให้เกิดการตัดสินใจเปลี่ยนมาแต่งกายในชุด
ฮีญาบ การยึดมั่นผูกพันและการดำรงรักษาต่อเอกลักษณ์การแต่งกายแบบฮีญาบ ซึ่งสถาบันครอบครัวและกลุ่ม
เพ่ือนมีบทบาทสำคัญในกระบวนการถ่ายทอดอบรม บ่มเพาะทัศนคติ ค่านิยม มาตรฐานกฎเกณฑ์ชุดต่าง ๆ 
ให้กบัตัวอย่าง 

นอกจากนี้แล้ว มนูญ โต๊ะอาจ (2555) ได้ทำการวิจัย เรื่อง “การเรียนรู้และการสื่อสารอัตลักษณ์ความ
เป็นมุสลิมของมุอัลลัฟ ในเขตชุมชนเมืองและชุมชนชนบทของไทย” ผลการศึกษาชี้ให้เห็นพฤติกรรมการเรียนรู้
และการสื่อสารของผู้ที่นับถือศาสนาอิสลาม ไม่ว่าจะอาศัยอยู่ในพ้ืนที่ใดของประเทศไทย ทำให้แต่ละคน
พยายามดำเนินชีวิตภายใต้บทบัญญัติของศาสนา ซึ่งมีลักษณะแตกต่างจากศาสนาอ่ืน ๆ เนื่องจากมีหลัก
บัญญัติที่ครอบคลุมวิถีชีวิตของผู้นับถือในทุก ๆ ด้าน ตั้งแต่เกิดจนเสียชีวิต คนมุสลิมทุกคนจึงไม่สามารถแยก
หลักการของศาสนาอิสลามออกจากวิถีการดำเนินชีวิตได้ ดังนั้นแนวทางในการพัฒนาสังคมมุสลิมในทุกพ้ืนที่
ของประเทศไทยจึงต้องอยู่บนความเข้าใจว่า ศาสนาอิสลามกับสังคมชาวมุสลิมเป็นสิ่งที่แยกกันไม่ได้ ถึงแม้ผู้นับ
ถือศาสนาอิสลามจะเป็นคนกลุ่มน้อยในประเทศ แต่เป็นคนกลุ่มใหญ่ในพ้ืนที่จังหวัดชายแดนใต้ และคนมุสลิม
ต่างก็มีบทบาทในการพัฒนาประเทศมาอย่างต่อเนื่องเช่นเดียวกับคนไทยกลุ่มอ่ืน ๆ ดังนั้นแนวทางในการ
พัฒนาประชาชนและสังคมมุสลิมของผู้มีอำนาจในภาครัฐไปสู่พ้ืนที่ต่าง ๆ จึงจำเป็นต้องมีแนวคิด ทัศนคติและ
ความเข้าใจที่ดีต่อพฤติกรรมในวิถีชีวิตของคนมุสลิม โดยควรประสานความร่วมมือให้เกิดการยอมรับจากทุก
ฝ่ายอย่างมีความสอดคล้องและเหมาะสมกับพ้ืนที่บนความแตกต่างทางศาสนาและวัฒนธรรม เพ่ือให้เกิด
ประโยชน์ต่อประชาชนและประเทศชาติโดยรวม ในขณะเดียวกัน คนมุสลิมเองต้องยอมรับกับความเป็นจริง
ของโลกที่เปลี่ยนแปลงไปและสามารถปรับตัวเพ่ือดำเนินชีวิตตามหลักการของศาสนาอิสลามในยุคโลกาภิวัตน์ 
โดยที่ยังรักษาอัตลักษณ์ความเป็นมุสลิมไว้อย่างเข้มแข็ง 

 

วิธีการศึกษา 
 การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยเก็บข้อมูลจากเอกสารงานวิจัย
ที่เกี่ยวข้อง และข้อมูลจากการศึกษาภาคสนาม ด้วยวิธีการสังเกตแบบมีส่วนร่วมและการสัมภาษณ์ ดำเนินการ
ตามข้ันตอนวิธีการวิจัยดังนี้ 

ประชากร กลุ่มตัวอย่าง และพื้นที่การวิจัย 
        ผู้วิจัยเลือกพ้ืนที่การวิจัยในเขตชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน อำเภอเมือง จังหวัดสตูล 
ด้วยเหตุผลจากการศึกษาค้นคว้าทางด้านภูมิศาสตร์และประวัติความเป็นมาเบื้องต้นพบว่า ในสมัย
พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชการที่ 5 ตำบลบ้านควนเป็นหมู่บ้านหนึ่ง ขึ้นกับตำบลมำบัง 
อำเภอมำบังนังฆรา (ปัจจุบันตำบลพิมาน อำเภอเมือง) มีวัฒนธรรมพราหมณ์ หรืออินดูที่อาณาจักรศรีวิชัยเคย



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   135      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

ปลูกฝังไว้ หลังจากนั้นวัฒนธรรมดังกล่าวค่อยจางลงเมื่อศาสนาอิสลามแพร่เข้ามาแทนที่ มีขนบธรรมเนียม
ประเพณีแตกต่างกัน วัฒนธรรมอิสลามและวัฒนธรรมมลายูเริ่มมีบทบาทในชุมชนดังกล่างมากขึ้นตั้งแต่เวลา
นั้นจนถึงปัจจุบัน 

  1) กลุ่มประชากรที่สัมภาษณ์แบบสุ่มตัวอย่าง จำนวน 10 คน ใช้วิธีสัมภาษณ์แบบไม่มี
โครงสร้างและไม่เป็นพิธีการ 
  2) กลุ่มประชากรผู้ที่ให้ข้อมูลหลัก (Key-Informants) มี 3 กลุ่ม ได้แก่ (1) กลุ่มสตรีแม่บ้าน 
จำนวน 10 คน (2) กลุ่มเยาวชน จำนวน 10 คน (3) กลุ่มผู้นำชุมชน จำนวน 10 คน  

  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
   1) ศึกษาและสังเคราะห์ข้อมูลเบื้องต้นจากเอกสารที่เกี่ยวข้องพร้อมกับข้อมูลที่ได้จากการ
สัมภาษณ์ เพ่ือทำความเข้าใจบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 
      2) ใช้แบบวิธีสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) โดยลงพ้ืนที่เข้าร่วมกิจกรรม
ทางวัฒนธรรมแล้วสังเกตวิถีชีวิตอันเป็นสิ่งบ่งบอกการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรม ของชุมชนมุสลิม
เชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 5 ประเด็น ได้แก่ (1) ประวัติศาสตร์ชุมชน (2) ศาสนาและความเชื่อ (3) ประเพณี
และพิธีกรรม (4) ภาษาและวรรณกรรม (5) อาหารการกิน 
      3) ใช้แบบสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง โดยลงพ้ืนที่สร้างมนุษยสัมพันธ์แบบเป็นกันเองแล้ว
สัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่างแบบไม่มีโครงสร้างตามกรอบการศึกษาการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของ
ชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 5 ประเด็นข้างต้น 

วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูล 
        ผู้วิจัยได้ดำเนินการเก็บรวบรวมข้อมูลการวิจัย ดังนี้ 
      1) ทำหนังสือแจ้งผู้นำชุมชนและองค์การบริหารส่วนตำบลบ้านควน (อบต.) เพ่ือแจ้ง
รายละเอียดการดำเนินการวิจัย 
      2) รวบรวมข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชาวชุมชนมุสลิมเชื้อ
สายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล จากเอกสารวิชาการ งานวิจัย งานวิทยานิพนธ์ วารสาร เอกสาร
ประกอบการสัมมนา และการสืบค้นทางสื่อออนไลน์ เพ่ือศึกษาบริบททางสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิม
เชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 
      3) เก็บข้อมูลโดยการลงพ้ืนที่สำรวจ สัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง และสังเกตการณ์แบบมี
ส่วนร่วม เพ่ือศึกษาข้อมูลเชิงประจักษ์ด้านสังคมและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 
จังหวัดสตูล 

  การวิเคราะห์ข้อมูล 
  ผู้วิจัยทำการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพ โดยวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) จาก

แหล่งข้อมูลที่เป็นเอกสารและสรุปสาระสำคัญที่ได้จากการสำรวจพ้ืนที่ การสัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง การ
สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม โดยยึดบริบท (Context) หรือสภาพแวดล้อมของข้อมูลนั้นเป็นสำคัญ เพ่ือแสดงให้



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   136            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

เห็นรายละเอียดเกี่ยวกับอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 
จังหวัดสตูลใน 5 ประเด็น ได้แก่ ประวัติศาสตร์ชุมชน ศาสนาและความเชื่อ ประเพณีและพิธีกรรม ภาษา และ
อาหารการกิน 
 

ผลการวิจัย 
จากการศึกษาพ้ืนที่ที่ตั้งตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล พบว่าพ้ืนที่นี้เป็นชุมชนที่มีมุสลิมเชื้อสายมลายู

อาศัยอยู่เป็นจำนวนมาก เป็นพ้ืนที่ที่อยู่ใกล้กับอณาเขตชายแดนประเทศไทยกับประเทศมาเลเซีย จึงทำให้พ่ี
น้องมุสลิมเชื้อสายมลายูทั้งที่เป็นชาวไทยและชาวมาเลเซียมีการเข้าออกผ่านพรมแดนทั้งสองนี้บ่อยครั้ง ซึ่ง
โดยมากแล้วมีการเข้าออกเพ่ือวัตถุประสงค์หลัก คือเพ่ือติดต่อสัมพันธ์ระหว่างญาติพ่ีน้อง และ/หรือเพ่ือเข้าไป
ทำธุรกิจการค้าระหว่างกัน ด้วยเหตุนี้ จึงเป็นปรากฏการณ์ที่ไม่แปลกเลยที่จะสันนิษฐานว่า ชุมชนนี้ยังคง
สามารถธำรงและรักษาลักษณะร่วมทางภาษาบางส่วนและวัฒนธรรมมลายูบางอย่างที่ปฏิบัติมาตั้งแต่ในอดีต
จนถึงทุกวันนี้ 

สิ่งที่บ่งชี้อัตลักษณ์ความเป็นคนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบบ้านควน คือ การใช้ภาษามลายูถิ่น การ
แต่งกาย อาหารท้องถิ่น การนับถือศาสนาอิสลาม ประเพณีและค่านิยมที่สืบทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่น และ
ลักษณะนิสัยเด่นของคนมุสลิมเชื้อสายมลายูที่สะท้อนออกมาในการใช้ชีวิตประจำวัน คือยึดหลักการอิสลาม
เป็นวิถีชีวิต มีน้ำใจ ชอบช่วยเหลือเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ รักสงบ เรียบง่าย มีสัมมาคารวะ อ่อนน้อมถ่อมตน กตัญญูต่อ
ผู้มีพระคุณ ซื่อสัตย์สุจริต และมีความจริงใจ 

การที่คนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบบ้านควน จังหวัดสตูล ยังคงธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาวัฒนธรรม
ชุมชนไว้ได้จนปัจจุบัน แม้ว่าจะเป็นเพียงคนกลุ่มน้อยของจังหวัดและประเทศ และอาศัยอยู่ท่ามกลางสังคมที่มี
ความหลากหลายทางวัฒนธรรมหรือที่เรียกว่า สังคมพหุวัฒนธรรม แต่คนในชุมชนนี้ยังคงรักษาอัตลักษณ์ความ
เป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบบ้านควน นับถือศาสนาอิสลาม พูดภาษามลายูถิ่นสตูล มีประเพณี พิธีกรรมทาง
ศาสนาตามแบบมุสลิม การแต่งกาย อาหารการกิน มีลักษณะแบบเดียวกันหรือใกล้เคียงกับคนมุสลิมเชื้อสาย
มลายูในประเทศมาเลเซีย รวมทั้งมีกระบวนการทางสังคมในการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของ
ตนเองไว้เป็นอย่างดี ซึ่งสิ่งเหล่านี้จะสามารถสร้างความสำนึกร่วมกันในทางชาติพันธุ์ของคนในชุมนต่อไป  

จากการศึกษาครั้งนี้ พบว่า อัตลักษณ์ทั่วไปของคนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน แบ่งได้เป็น 2
ประเภท คือ อัตลักษณ์ทางสังคม และอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรม ทั้งนี้โดยมีกระบวนการทางสังคมเป็น
กลไกในการธำรงอัตลักษณ์ดังกล่าว ซึ่งสามารถอธิบายผลการวิจัยได้ดังนี้ 

อัตลักษณ์ทางสังคมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 
1) ด้านความเป็นมาของชุมชน จากการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่เป็นผู้อาวุโสซึ่งอาศัยอยู่ในชุมชน

มาอย่างยาวนานทำให้ทราบว่า เดิมชุมชนตำบลบ้านควน มีชื่อเรียกว่า “กำปงฆวก” แปลเป็นภาษามลายูว่า 
“ชุมชนบ้านควน” เป็นชุมชนเล็ก ๆ มีลักษณะภูมิศาสตร์เป็นที่เนินสูงหรือควนต่ำ เห็นได้ชัดในหมู่ที่ 5 ตำบล
บ้านควน อำเภอเมือง จังหวัดสตูล ปัจจุบันอยู่ภายใต้การปกครองส่วนท้องถิ่นขององค์การบริหารส่วนตำบล
บ้านควน  



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   137      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

2) ด้านความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายู จากการศึกษาคนมุสลิมเชื้อมลายูในชุมนตำบลบ้านควน พบว่า 
คนกลุ่มนี้ส่วนใหญ่จะอาศัยอยู่ในชุมชน 4 หมู่บ้านได้แก่ บ้านควน บ้านโคกทราย บ้านกาลูบี และบ้านลูโบ๊ะกา
รายี มีการเรียกกลุ่มชนตนเองว่า “ออรังมลายู” (คนมลายู) เป็นการเรียกที่พิจารณาจากการที่ตนเองพูดภาษา
มลายูได้และนับถือศาสนาอิสลาม ซึ่งโดยนัยแล้วยอมรับว่าตนเองเป็นคนไทยที่มีสัญชาติไทย หรืออาศัยอยู่ใน
ประเทศไทย หรือยอมรับตนเองว่า “คนไทยมุสลิมเชื้อสายมลายู” แต่หากเป็นคนมุสลิมที่มาจากชุมชนอ่ืนที่ไม่
พูดสื่อสารด้วยภาษามลายู ก็จะเรียกคนกลุ่มนี้ว่า “ออรังอิสลาม” (คนอิสลาม)  ดั่งที่อ้อมใจ วงศ์มณฑษา 
(2559) ซึ่งได้กล่าวถึงความเป็นคนมลายูในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ว่า บางครั้งก็ไม่อาจแยกจากความเป็น
มุสลิมได้อย่างเด่นชัดเนื่องจากคนมลายูหรือชาติพันธุ์มลายู แม้ไม่ได้เป็นคนมุสลิมทั้งหมด แต่การกล่าวถึงคน
มลายูก็จะเข้าใจได้ว่าส่วนใหญ่เป็นคนที่นับถือศาสนาอิสลามทำให้ความเป็นมลายูและความเป็นคนมุสลิมไม่
สามารถแยกออกได้อย่างชัดเจน 

3) ด้านสภาพพ้ืนที่การปกครองและประชากร พบว่า จำนวนประชากรมุสลิมเชื้อสายมลายูในชุมชนไม่
สามารถบอกตัวเลขอย่างเป็นทางการได้ ประชากรที่อาศัยที่ตำบลบ้านควนเป็นประชากรที่อยู่รวมกันระหว่าง
ชาวมุสลิมและชาวพุทธ ในบางชุมชนมีประชากรมุสลิมเชื้อสายมลายูเป็นอยู่จำนวนมาก ในขณะที่บางชุมชนมี
ประชากรมุสลิมแต่ไม่สามารถกำหนดได้ว่าเป็นเชื้อสายมลายู ชุมชนที่มีประชากรมุสลิมเชื้อสายมลายูมากที่สุด 
ได้แก่ หมู่ที่ 3 บ้านโคกทราย หมู่ที่ 4 บ้านคลองตาย หมูที่ 5 บ้านควน หมู่ที่ 6 บ้านกาลูบี และหมู่ที่ 7 บ้านลู
โบ๊ะการายี โดยประมาณการชาวมุสลิมเชื้อสายมลายูประมาณร้อยละ 90 ของประชากรทั้งหมดในชุมชน
ดังกล่าว ส่วนอีกสองชุมชน ได้แก่ หมู่ที่ 1 บ้านทุ่งวิมาน และหมู่ที่ 2 บ้านกาเน๊ะ พบว่าประชากรส่วนมากเป็น
มุสลิมปะปนกับประชากรที่นับถือศาสนาพุทธอีกจำนวนหนึ่ง นิยมใช้ภาษาไทยในการสื่อสารในชีวิตประจำวัน
มากกว่าการใช้ภาษามลายู โดยประชากรส่วนใหญ่เป็นชาวมุสลิมประมาณร้อยละ 95 และที่มีเชื้อสายมลายู
ประมาณร้อยละ 85 ของประชากรทั้งตำบล ใช้ภาษามลายูเป็นภาษาที่หนึ่ง และภาษาไทยเป็นภาษาที่สอง 
สำหรับจำนวนประชากรตำบลบ้านควนทั้งหมด ปัจจุบันมีประมาณ 11,122 คน 

4) ด้านสภาพสังคมและการนับถือศาสนา ประชากรตำบลบ้านควนส่วนใหญ่นับถือศาสนาอิสลาม 
รองลงมานับถือศาสนาพุทธ การมีความเชื่อทางศาสนาอิสลามทำให้เห็นถึงวิถีการดำรงชีวิตและวัฒนธรรมของ
ชาวบ้านส่วนใหญ่อยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อของศาสนาอิสลามในรูปแบบพิธีกรรมต่าง ๆ เช่น พิธีการแต่งงาน พิธี
เข้าสุนัต พิธีรับขวัญเด็กแรกเกิด พิธีขึ้นบ้านใหม่ พิธีวันสำคัญในอิสลาม เป็นต้น ในขณะที่ชาวบ้ านที่นับถือ
ศาสนาพุทธซึ่งปรากฏให้เห็นอย่างประปรายในบางหมู่บ้านนั้น มีวิถีการดำรงชีวิตและวัฒนธรรมของตนเองตาม
วิถีพุทธทั่วไป 

  อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 
1) อัตลักษณ์ด้านภาษา พบว่า อัตลักษณ์ความเป็นมลายูของประชากรชุมชนนี้ สามารถอธิบายให้เห็น

ได้ว่าชุมชนนี้มีความแตกต่างจากชุมชนอ่ืน ๆ ในแง่การใช้ภาษามลายูถิ่นที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะ ภาษามลายูที่
ใช้พูดกันมีความคล้ายคลึงกับภาษามลายูในรัฐเปอร์ลิสและรัฐเคดาห์มากกว่าภาษาที่พูดใช้พูดกันในจังหวัด
ปัตตานี ยะลา และนราธิวาส ซึ่งจะคล้ายกับภาษาถิ่นที่ใช้ในรัฐกลันตันเสียส่ วนใหญ่ ทั้งนี้อาจกล่าวได้ว่าอันที่



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   138            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

จริงแล้ว ภาษามลายูถิ่นของชุมชนนี้ยังกำหนดรากเหง้าความ เป็นตัวตนของพวกเขาอีกด้วย การใช้
ชีวิตประจำวันของผู้คนในชุมชนนี้ก็ไม่ได้แตกต่างมากไปจากอัตลักษณ์ความเป็นมลายูของผู้คนทั่วไปในประเทศ
มาเลเซียมากนัก โดยเฉพาะอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชุมชนมลายูในรัฐเปอร์ลิสและรัฐเคดาห์ 

 จากการศึกษาพบว่า การใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลในชุมนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน เฉพาะใน
ห้าหมู่บ้าน ซึ่งประกอบด้วย หมู่ที่ 3 บ้านโคกทราย หมู่ที่ 4 บ้านคลองตาย หมูที่ 5 บ้านควน หมู่ที่ 6 บ้านกาลู
บี และหมู่ที่ 7 บ้านลูโบ๊ะการายี มีผู้พูดภาษามลายูเป็นภาษาแม่ประมาณร้อยละ 95 ซึ่งตรงกับคุณสมบัติการ
จัดภาษาหลักข้อแรกนั่นคือ ต้องมีผู้พูดซึ่งเป็นเจ้าของภาษามากกว่าร้อยละ 25 ของประชากร ส่วนการใช้
ภาษาไทยมีผู้พูดเป็นภาษาแม่ประมาณร้อยละ 5 ซึ่งตรงกับคุณสมบัติข้อแรกของเกณฑ์การจัดภาษารองข้อแรก
คือ ต้องมีผู้พูดเป็นเจ้าของภาษามากกว่าร้อยละ 5 ของประชากร ดังนั้นจากข้อมูลดังกล่าวสามารถสรุปได้ว่า 
ภาษามลายูถิ่นสตูลเป็นภาษาหลักและภาษาไทยเป็นภาษารอง ในทางกลับกันอาจถือได้ว่าภาษาไทยเป็นไปตาม
เกณฑ์การจัดภาษาหลักได้เช่นกันเนื่องจากภาษาไทยเป็นภาษาราชการของประเทศ แต่สำหรับการวิจัยครั้งนี้ได้
สรุปว่าภาษาหลักในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูในเขตบริเวณห้าหมู่บ้านดังกล่าวข้างต้น คือมลายูถิ่นสตูล 
เนื่องจากภาษามลายูถิ่นสตูลเป็นภาษาที่กลุ่มประชากรตัวอย่างและประชากรโดยทั่วไปเลือกใช้ติดต่อสื่อสาร
ภายในชุมชนถึงร้อยละ 95 

 ความสามารถในการสื่อสารด้วยภาษามลายูถิ่นสตูลในภาพรวมของผู้พูดในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายู
ตำบลบ้านควน พบว่า กลุ่มตัวอย่างและประชาชนส่วนใหญ่สามารถเข้าใจและสื่อสารในสถานการณ์ต่าง ๆ ได้
เป็นอย่างดี โดยเฉพาะความสามารถด้านการพูดและการฟัง มีการโต้ตอบด้วยภาษามลายูถิ่นสตูลประมาณร้อย
ละ 90 จากเนื้อหาการพูดคุยทั้งหมดด้วยภาษามลายูถิ่นสตูล จากการสังเกตของนักวิจัยในฐานะคนในพ้ืนที่ 
พบว่า ประชาชนส่วนใหญ่ทั้งที่เป็นเพศชายและเพศหญิงที่มีช่วงอายุวัยกลางคนขึ้นไปเมื่อมีการพบปะหรือ
ทักทายพูดคุยกันพวกเขามักจะเลือกใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลมากกว่าภาษาไทย ซึ่งแตกต่างกับเยาวชนไปจนถึง
เด็กเล็ก พบว่าผู้ใช้ภาษากลุ่มนี้มักจะเลือกใช้ภาษาไทยมากกว่าภาษามลายูถิ่นสตูลในการสื่อสารระหว่างกลุ่ม
พวกเขากันเอง นอกจากนั้น ยังพบว่ากลุ่มเยาวชนหรือเด็กเล็กมีความสามารถในการฟังภาษามลายูถิ่นสตูล
ดีกว่าการพูด กล่าวคือผู้ใช้ภาษากลุ่มนี้สามารถรับรู้ รับฟัง และสะสมประสบการณ์การรับสารที่เป็นภาษามลายู
ถิ่นสตูลจากการสื่อสารในครอบครัวมาก่อน แต่เมื่อออกสู่สังคมข้างนอกก็จะสื่อสารด้วยภาษาไทย 

อย่างไรก็ดี ช่วงอายุก็ถือว่าเป็นตัวแปรหนึ่งที่สามารถทำนายแนวโน้มการเปลี่ยนแปลงภาษาในชุมชน
กลุ่มชาติพันธุ์นั้น ๆ ได้ เนื่องจากในช่วงอายุที่ลดลงนั้นถ้าความสามารถทางมลายูถิ่นสตูลได้ลดลงตามย่อมแสดง
ให้เห็นว่าโอกาสการเปลี่ยนแปลงภาษาก็อาจเกิดขึ้น ในทางกลับกันถ้าความสามารถทางภาษาได้ลดลงตามช่วง
อายุที่น้อยลงอาจวิเคราะห์หรือคาดคะเนได้ว่าโอกาสการเปลี่ยนแปลงภาษาก็คงยังไม่เกิดขึ้นกับชุมชนนั้น ๆ 

อย่างไรก็ตาม จากการวิเคราะห์เชิงลึกกลุ่มคนอายุต่ำกว่า 30 ปีมีแนวโน้มใช้ภาษาไทยมากขึ้น
เนื่องจากโครงสร้างสถาบันทางสังคมที่เชื่อมโยงภาษาไทยกับโอกาสทางการศึกษา การประกอบอาชีพ และ
สถานะทางสังคม ซึ่งถูกปลูกฝังผ่านระบบการศึกษาระดับชาติ สื่อกระแสหลัก และมาตรฐานทางวัฒนธรรมของ
รัฐ โดยภาษาไทยในฐานะ “ภาษาหลักแห่งโอกาส” ทำให้เยาวชนมลายูต้องปรับตัวทางภาษาเพ่ือให้เข้ากับ



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   139      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

บริบทการเรียนและการทำงานที่มีการแข่งขันสูง ส่งผลให้ภาษาไทยเข้ามามีบทบาทเหนือภาษาและวัฒนธรรม
มลายูในการสื่อสารระหว่างกลุ่มและในพ้ืนที่สาธารณะ อุดมการณ์เรื่อง “ความทันสมัย” และ “ความสำเร็จเชิง
สังคม” ที่ถูกสถาบันการศึกษาและสื่อสาธารณะสนับสนุน จึงกลายเป็นแรงกดดันให้เยาวชนลดการใช้ภาษาแม่
ในชีวิตประจำวัน ซึ่งในระยะยาวมีผลต่อการเปลี่ยนแปลงอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนอย่างเป็นระบบ 

ส่วนในแง่ลักษณะทางภาษามลายูถิ่นสตูลที่ใช้พูดในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบบ้านควน จังหวัด
สตูล พบว่า (1) ภาษามลายูถิ่นสตูลในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล มีลักษณะโดดเด่น
ที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะถิ่น มีความแตกต่างทางด้านสำเนียงและการใช้คำเมื่อเทียบกับภาษามลายูถิ่นสตูลที่ใช้
พูดในพ้ืนที่อ่ืน เช่น ภาษามลายูถิ่นสตูลในตำบลเจ๊ะบิลังและตำบลตำมะลัง (2) ภาษามลายูถิ่นสตูลในชุมชน
มุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล เป็นภาษาพูดที่ใช้สื่อสารในชีวิตประจำวันเพียงเท่านั้น ดั่ง
ทีอั่สมัฮ ฮาญี โอมัร (Asmah Haji Omar, 1991) ได้กล่าวถึงลักษณะของภาษามลายูถิ่นสตูลว่า เป็นภาษาถิ่นที่
จัดอยู่ในกลุ่มภาษามลายูถิ่นฝั่งทะเลตะวันตก ซึ่งประกอบด้วยภาษามลายูถิ่นสตูล ภาษามลายูถิ่นรัฐเคดาห์ 
ภาษามลายูถิ่นรัฐเปอร์ลิส ภาษามลายูถิ่นรัฐเปรัคตอนเหนือ และภาษามลายูถิ่นรัฐปีนัง (3) ภาษามลายูถิ่นสตูล
ในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล มีลักษณะทางภาษาท่ีแตกต่างอย่างเห็นได้ชัดกับภาษา
มลายูถิ่นปาตานีที่ใช้พูดสื่อสารในจังหวัดปัตตานี ยะลา นราธิวาส และบางอำเภอในจังหวัดสงขลา โดยภาษา
มลายูถิ่นปาตานีมีลักษณะทางภาษาใกล้ เคียงกันมากกับภาษามลายูถิ่นรัฐกลันตัน (Nor Hashimah 
Jalaluddin, 2019) ทั้งนี้ความแตกต่างของทั้งสองภาษามลายูถิ่นนี้สามารถสังเกตได้ชัดจากการลักษณะการใช้
ภาษาในแง่สำเนียง ระบบเสียง ระบบคำ และการใช้คำศัพท์ต่าง ๆ (4) จากการศึกษาลักษณะระบบเสียงของ
ภาษามลายูถิ่นสตูลในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวักสตูล พบว่า ระบบเสียงสระมีทั้งหมด 14 
หน่วยเสียง แบ่งเป็น 8 หน่วยเสียงเดี่ยว ได้แก่ / i, e, ԑ, ə, a, u, o, ɔ/ 6 หน่วยเสียงผสม ได้แก่ /ai, au, oi, 
ua, ia, ɔԑ/ ส่วนระบบเสียงพยัญชนะแบ่งเป็น 19 หน่วยเสียงที่ปรากฏในคำภาษามลายู ได้แก่ /p, b, t, d, k, 
g, Ɂ, c, j, ʁ, h, m, n, ɲ, ŋ, l, w, y/ และ 6 หน่วยเสียงที่ปรากฏในคำยืม ได้แก่ /p, t, k, c, f, r,/ (5) ภาษา
มลายูถิ่นสตูลในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล มีคำศัพท์ภาษามลายูจำนวนจำกัด เมื่อ
นำคำศัพท์บางคำในภาษามลายูกลาง (ภาษามลายูที่ใช้เป็นทางการหรือภาษามลายูที่ใช้ในประเทศมาเลเซีย) มา
เทียบกับภาษามลายูถิ่นในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล พบว่ามีหลายคำในภาษามลายู
กลางไม่ปรากฏใช้ในภาษามลายูถิ่นนี้ ดังนั้นจึงเป็นเหตุทำให้ผู้พูดภาษามลายูถิ่นสตุลในชุมชนมุสลิมเชื้อสาย
มลายูตำบลบ้านควนต้องยืมคำศัพท์ภาษาไทยเป็นจำนวนมากมาใช้พูดสื่อสารในชีวิตประจำวันของพวกเขา 
จากการสอบถามกลุ่มอย่างเก่ียวกับการใช้คำศัพท์ภาษามลายูและการใช้คำศัพท์ภาษาไทยป่นในภาษามลายูถิ่น
สตูล พบว่ามีคำมลายูจำนวนมากมายที่ผู้คนในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควนไม่สามารถบอก
ความหมายของคำ ไม่เคยได้ยินคนพูดกันในภาษามลายูถิ่นสตูลมาก่อน และไม่นิยมนำมาใช้ในการสื่อสาร แต่
กลับไปใช้คำศัพท์ภาษาไทยแทน  

 2) อัตลักษณ์ด้านทางวัฒนธรรม จากการศึกษาพบว่า ความเป็นสังคมพหุวัฒนธรรมของตำบลบ้าน
ควน จังหวัดสตูลไม่ได้ครอบคลุมทั้งตำบล แต่สามารถพบเห็นได้เด่นชัดในบางหมู่บ้าน โดยเฉพาะหมู่บ้านทาง



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   140            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

ทิศใต้ที่ติดกับตำบลคลองขุด ซึ่งเป็นตำบลที่มีประชากรนับถือศาสนาพุทธส่วนใหญ่และเป็นบริเวณติดต่อกับเขต
เมืองสตูลมากที่สุดนั้น ด้วยเหตุนี้ อาจเป็นเหตุผลหนึ่งที่ทำให้ชาวมุสลิมตำบลบ้านควนที่อยู่บริเวณนี้มีการ
ปฏิสัมพันธ์กับชาวบ้านที่นับถือศาสนาพุทธกันอย่างใกล้ชิดมากกว่าบริเวณอ่ืนของตำบลบ้านควน ภาษาที่ใช้ใน
การสื่อสารของชาวบ้านบริเวณนี้ พบว่าเป็นภาษาไทยมากกว่าภาษามลายู และภาษาไทยที่ใช้กันอยู่ พบว่าส่วน
ใหญ่มักใช้ปะปนกับภาษามลายูอยู่ด้วย ส่วนการดำรงชีวิตในแต่ละวัน พบว่าชาวมุสลิมกับชาวพุทธสามารถอยู่
กันได้อย่างถ้อยทีถ้อยอาศัย มีความสงบสันติสุข มีการช่วยเหลือซึ่งกันและกันในกิจกรรมทางสังคม จึงอาจเรียก
ได้ว่าเป็นตำบลพหุวัฒนธรรมที่ค่อนข้างเด่นชัดกว่าตำบลอื่นในจังหวัดสตูล 

อัตลักษณ์ทางด้านวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายตำบลบ้านควน  จังหวัดสตูลที่เห็นเด่นชัด 
ประกอบด้วย อัตลักษณ์ด้านการแต่งกาย อัตลักษณ์ด้านอาหาร และอัตลักษณ์ทางด้านประเพณีและวัฒนธรรม 
โดยสรุปได ้ดังนี้ 

1) อัตลักษณ์ด้านการแต่งกาย คนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควนเกือบทั้งหมดให้ความสำคัญ
กับการแต่งกายที่ถูกต้องตามหลักการอิสลาม ไม่ได้เน้นการแต่งกายแบบชุดมลายู แต่มีบ้างที่พยายามแต่งกาย
แบบมลายูในเทศกาลสำคัญ เช่น เทศกาลตรุษอิดิลอัฎฮาและอิดิลฟิตรี หรือตามวาระและโอกาสต่าง ๆ ที่
อํานวย 

 2) อัตลักษณ์ด้านอาหาร อาหารมลายูถิ่นในชุมชนนี้มีลักษณะเฉพาะตัวและแตกต่างกับอาหาร
ไทยทั่วไป อาหารมลายูถิ่นที่ขึ้นชื่อ เช่น ข้าวมันกะทิ ข้าวยํา แกงตอแม๊ะ แกงกุรมา ขนมในช่วงเทศกาลถือศีล
อด ตรุษอิดิลอัฎฮา และอิดิลฟิตรี เป็นต้น รสชาติอาหารจะเน้นหรือออกไปทางรสหวาน หรือตามรสนิยมของ
แต่ละคน อาหารเหล่านี้ ยังมีการปรุงรับประทานในครอบครัวบ้างและสามารถซื้อหาได้จากร้านค้าในชุมชนและ
ในช่วงเทศกาลดังกล่าว 

 3 ) อั ต ลั กษ ณ์ ด้ าน ป ระ เพ ณี แล ะวัฒ น ธรรม  ในชุ ม ชนมุ ส ลิ ม เชื้ อ ส ายมลายู ต ำบ ล 
บ้านควน จังหวัดสตูล มีประเพณีสำคัญ ๆ ที่ผู้คนในชุมชนถือปฏิบัติกันเป็นเวลาช้านาน โดยเฉพาะประเพณีการ
ทำบุญหรือพิธีกรรม ซึ่งมีหลากหลายพอสมควร บางประเพณีมีรากฐานมาจากความเชื่อในศาสนาอิสลาม ส่วน
บางประเพณีอาจมีรากฐานมาจากความเชื่ออ่ืน ๆ มาประยุกต์เข้าด้วยกัน ประเพณีและวัฒนธรรมที่ยังคงพบ
เห็นในชุมชนตำบลบ้านควน ประกอบด้วย ประเพณีทำบุญขึ้นบ้านใหม่ ประเพณีการสมรส ประเพณีการถือศีล
อดและการเฉลิมฉลองวันฮารีรายอ ประเพณีการเข้าสุหนัต กิจกรรมวันเมาลิด วันอาซูรอ ประเพณีงานศพ 
ประเพณีการขับร้องในพิธีกรรมเก่ียวกับเด็ก เป็นต้น 

กระบวนการทางสังคมในการศึกษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมท้องถิ่นของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายู
ตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล 

 กระบวนการทางสังคมในการศึกษาอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมท้องถิ่นของชุมชนมุสลิมเชื้อ
สายมลายูตำบลบ้านควน พบว่า มีกระบวนการทางสังคมที่สำคัญ ได้แก่ 

 1) การสร้างสำนึกความเป็นชาวมุสลิมเชื้อสายมลายูผ่านเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ โดยทั่วไป
ชาวมุสลิมเชื้อสายมลายูในตำบลบ้านควนจะซึมซับและเรียนรู้เรื่องราวทางประวัติศาสตร์จากบรรพบุรุษปู่ย่าตา



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   141      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

ยายเล่าสู่กันฟังจากรุ่นต่อรุ่น ทำให้เข้าใจและรับทราบเรื่องราวของบรรพบุรุษว่าแต่เดิมเป็นคนมลายูที่มาจาก
แผ่นดินของประเทศมาเลเซียในปัจจุบัน การบอกเล่าเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ในอดีตให้ลูกหลานได้ทราบถึง
รากเหง้าของตัวเอง เป็นการสร้างสำนึกทางชาติพันธุ์ สร้างสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายู และเป็น
กระบวนการทางสังคมที่สำคัญในการธำรงและสืบสานความเป็นมลายูในประเทศไทยที่นอกเหนือจากคนมลายู
ในประเทศมาเลเซีย 

 2) การสร้างสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูผ่านการขัดเกลาทางสังคม (Socialization) 
ระบบครอบครัวเครือญาติ คนมุสลิมเชื้อสายมลายูในชุมชนตำบลบ้านควน มีการอบรมสั่งสอนและปลูกฝังให้
ลูกหลานยึดมั่นศรัทธาและดำเนินชีวิตตามวีถีอิสลาม ยึดมั่นในคำสอนศาสนาอิสลาม ทำความดีเคารพเชื่อฟังผู้
อาวุโส ใช้ชีวิตแบบเรียบง่าย มีการส่งเสริมให้เด็กและเยาวชนเรียนรู้ศาสนาอิสลาม เข้าร่วมพิธีกรรมสำคัญทาง
ศาสนาอิสลามโดยเฉพาะการดำรงละหมาด 5 เวลา การไปละหมาดรวมกันที่มัสยิด ซึ่งเป็นการปลูกฝังให้ถือ
ปฏิบัติตามแนววิถีมุสลิม ฝึกลูกหลานให้ใช้ภาษามลายูตั้งแต่เยาว์วัย ทำให้เกิดการเรียนรู้และมีการถ่ายทอด
อย่างมีแบบแผนการขัดเกลาทางสังคม ครอบครัว เครือญาติ จึงเป็นกระบวนการทางสังคมที่สำคัญในการทำให้
เกิดสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายู และส่งผลต่อการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมให้ยังคงอยู่ใน
ชุมชนจนถึงปัจจุบัน 

 3) การสร้างสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูผ่านความเชื่อศาสนา ประเพณีและพิธีกรรมคน
มุสลิมในชุมชนนี้ มีความเชื่อมั่น ปฏิบัติตน และศรัทธาในคำสอนศาสนาอิสลาม และคนมุสลิมเชื้อสายมลายู
ยังคงรักษาและถือปฏิบัติตามขนบธรรมเนียมประเพณีมลายูและพิธีกรรมตามแบบวิถีมุสลิมไว้ได้เป็นอย่างดี 
รวมทั้งมีความตระหนักและสำนึกถึงความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูร่วมกัน ดังนั้นระบบความเชื่อ ศาสนา
ประเพณีและพิธีกรรม จึงเป็นกระบวนการทางสังคมที่สำคัญที่ทำให้คนมุสลิมเชื้อสายมลายูได้เกิดสำนึกความ
มีอัตลักษณ์ร่วมกัน  

4) การสร้างสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูผ่านการศึกษา และภาษา กระบวนการทางสังคม
หนึ่งที่สำคัญในการที่ทำให้คนในชุมชนนี้เกิดสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูและร่วมกันธำรงอัตลักษณ์ทาง
ภาษาและวัฒนธรรม คือการสร้างสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายูผ่านกระบวนการทางการศึกษาและภาษา 
จากการศึกษาพบว่า คนในชุมชนนี้ให้ความสำคัญในการส่งเสริมให้ลูกหลานได้เรียนหนังสือศาสนาอิสลามและ
เรียนอัลกุรอานตั้งแต่อายุยังเล็ก เป็นลักษณะการเรียนรู้ควบคู่การอบรมจริยธรรมในวัยก่อนเกณฑ์เข้าสู่ระบบ
โรงเรียน ซึ่งส่วนใหญ่จะได้ศึกษาเล่าเรียนหนังสือศาสนาอิสลามตามอาคารเรียนในมัสยิด ในวันเสาร์และอาทิตย์ 
และโดยส่วนมากแล้วผู้คนในชุมชนนี้มีการใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลในการติดต่อสื่อสารในหมู่คนมุสลิมเชื้อสาย
มลายูด้วยกันในชีวิตประจำวัน ดังนั้นการศึกษาศาสนาอิสลามและการใช้ภาษามลายูถิ่นสตูลเพ่ือการ
ติดต่อสื่อสารจึงเป็นกระบวนการทางสังคมที่สำคัญที่ทำให้คนในชุมชนนี้เกิดสำนึกความเป็นมุสลิมเชื้อสายมลายู
ร่วมกัน 

 5) การรวมกลุ่มทางสังคม จากการศึกษาพบว่า คนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน มีการ
รวมกลุ่มทางสังคมเพ่ือการประกอบประเพณีพิธีกรรมและกิจกรรมทางวัฒนธรรมท้องถิ่นโดยใช้เครื่องมือสื่อสาร



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   142            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

เป็นภาษาเดียวกัน นั่นคือภาษามลายูถิ่นสตูล มีการรวมกลุ่มทางสังคมเพ่ือทำกิจกรรมหรือเพ่ือต่อรองทาง
การเมืองการปกครอง มีการรวมกลุ่มทางสังคมเพ่ือการประกอบอาชีพหรือเพ่ือการต่อรองทางเศรษฐกิจและ
สังคม 

 6) ความสัมพันธ์ทางสังคม เป็นกระบวนการทางสังคมที่เกิดขึ้นระหว่างคนมุสลิมเชื้อสายมลายู
ตำบลบ้านควนในจังหวัดสตูลกับคนมุสลิมเชื้อสายมลายูในประเทศมาเลเซีย ซึ่งพบว่าเป็นความสัมพันธ์ทาง
สังคมในลักษณะเครือญาติ เพื่อนฝูง และในลักษณะของการทำธุรกิจ ความสัมพันธ์ทางสังคมที่เกิดขึ้นจะเป็นตัว
แบ่งถึงพวกเขา พวกเรา ความใกล้ชิด ความผูกพันและการช่วยเหลือเกื้อกูลของพวกเขาชาวมุสลิมเชื้อสาย
มลายูจึงเกิดข้ึนด้วย 

กล่าวได้ว่ากระบวนการทางสังคมที่ปรากฏในการศึกษาครั้งนี้ส่งผลโดยตรงต่อการดำรงอยู่ของอัต
ลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล ผ่านกลไกการขัดเกลาทาง
สังคม (socialization) ที่ เชื่ อมโยงภาษาเข้ ากับ โครงสร้างโอกาสทางการศึกษาและเศรษฐกิจ  โดย
สถาบันการศึกษา หน่วยงานรัฐ และสื่อสาธารณะได้ยกระดับภาษาไทยให้มีสถานะเป็นทุนทางภาษา 
(linguistic capital) ที่จำเป็นต่อความก้าวหน้าในสังคม ส่งผลให้การใช้ภาษามลายูถูกจำกัดอยู่ในบางขอบเขต
ของชีวิตประจำวัน ขณะเดียวกัน สมาชิกชุมชน โดยเฉพาะคนรุ่นใหม่ ต้องต่อรองอัตลักษณ์ของตนเองระหว่าง
ภาษาแม่กับภาษาหลักของรัฐในแต่ละขอบเขตการใช้ภาษา (domain) ตามบริบททางสังคมที่แตกต่างกัน 
กระบวนการดังกล่าวสะท้อนว่าอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมมิได้ถูกถ่ายทอดอย่างคงที่ หากแต่ถูกปรับเปลี่ยนอย่าง
เลือกสรรภายใต้แรงกดดันของอำนาจและอุดมการณ์ของสังคมร่วมสมัย 

 

อภิปรายผลการวิจัย 
อัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล เป็น   

อัตลักษณ์ที่ถูกธำรงไว้ผ่านกระบวนการทางสังคมที่ดำเนินไปอย่างต่อเนื่องและเป็นพลวัต โดยอาศัยกลไกสำคัญ 
ได้แก่ ครอบครัว ศาสนา และกิจกรรมทางวัฒนธรรมในชุมชน ซึ่งทำหน้าที่เป็นพ้ืนที่ในการถ่ายทอดภาษา 
ค่านิยม และแบบแผนการดำรงชีวิตจากรุ่นสู่รุ่น ผลการศึกษาครั้งนี้สอดคล้องกับงานของ วิสุทธิ์ บิลล่าเต๊ะ 
(2551) ที่ชี้ให้เห็นว่า กระบวนการทางศาสนาและกิจกรรมร่วมของชุมชนมีบทบาทสำคัญในการผลิตซ้ำ        
อัตลักษณ์และสร้างความเข้มแข็งให้กับโครงสร้างสังคมมุสลิมในระดับชุมชน นอกจากนี้ แนวคิดดังกล่าวยังสอด
รับกับข้อเสนอของ สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์ (2545) ที่อธิบายว่า การธำรงวัฒนธรรมจำเป็นต้อง
อาศัยการสะสม การสืบต่อ และการถ่ายทอดอย่างมีความหมายต่อสมาชิกในสังคม ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า ภาษา
และวัฒนธรรมมิได้เป็นเพียงมรดกเชิงสัญลักษณ์ หากแต่เป็นกลไกทางสังคมที่หล่อหลอมอัตลักษณ์ร่วมและ
ความเป็นชุมชนของกลุ่มชาติพันธุ์ 

ในขณะเดียวกัน ผลการวิจัยยังชี้ให้เห็นว่า แม้ชุมชนจะเผชิญกับกระแสการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
เทคโนโลยี และการปะทะทางวัฒนธรรมจากภายนอก แต่ชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควนยังสามารถ
ธำรงอัตลักษณ์ของตนไว้ได้ผ่านกระบวนการปรับตัวอย่างยืดหยุ่น โดยไม่ก่อให้เกิดการกลืนกลายทางวัฒนธรรม 
ประเด็นดังกล่าวสอดคล้องกับการศึกษาของ พัชรินทร์ ม่วงงาม (2547) ซึ่งพบว่าการดำรงอัตลักษณ์ทาง



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   143      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์เกิดจากการเลือกสรรและปรับใช้ทุนทางวัฒนธรรมให้สอดรับกับบริบทสังคมร่วม
สมัย ขณะเดียวกันยังสอดคล้องกับแนวคิดของ ประเวศ วะสี (2545) ที่เสนอว่า พลังของชุมชนท้องถิ่นในการ
จัดการองค์ความรู้และอัตลักษณ์ของตนเองเป็นฐานสำคัญของการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างสันติ 
ผลการวิจัยครั้งนี้จึงสะท้อนให้เห็นว่า การธำรงภาษาและวัฒนธรรมท้องถิ่นมิได้เป็นอุปสรรคต่อการพัฒนา 
หากแต่เป็นทรัพยากรทางสังคมที่เสริมสร้างความม่ันคงทางวัฒนธรรมและความเข้มแข็งของชุมชนในระยะยาว 
 

สรุปผลการวิจัย 
จากการศึกษาครั้งนี้จึงสรุปได้ว่า อัตลักษณ์ของชุมชนเป็นผลลัพธ์ของกระบวนการทางสังคมที่มีความ

เป็นพลวัตและต่อเนื่อง โดยมีภาษา ศาสนา ประเพณี และวิถีชีวิตเป็นองค์ประกอบสำคัญที่เชื่อมโยงกันอย่าง
เป็นระบบ ภาษามลายูถิ่นทำหน้าที่มากกว่าการสื่อสาร หากแต่เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่สะท้อนความเป็น
สมาชิกและความรู้สึกร่วมของชุมชน ขณะเดียวกัน ศาสนาอิสลามและกิจกรรมทางศาสนาทำหน้าที่เป็นกลไก
หลักในการหล่อหลอมค่านิยม จริยธรรม และแบบแผนการดำรงชีวิต ซึ่งช่วยเสริมสร้างความเป็นปึกแผ่นและ
ความต่อเนื่องของอัตลักษณ์ร่วม การถ่ายทอดภาษาและวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่นผ่านครอบครัว สถาบันศาสนา 
และกิจกรรมชุมชน เป็นฐานสำคัญของการธำรงอัตลักษณ์ให้คงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของสังคมร่วม
สมัย ผลการศึกษาชี้ให้เห็นว่า การธำรงอัตลักษณ์มิได้เกิดจากการปิดกั้นอิทธิพลภายนอก หากแต่เกิดจากการ
เรียนรู้ การเลือกสรร และการปรับใช้ทุนทางวัฒนธรรมของชุมชนอย่างมีวิจารณญาณ แม้ชุมชนจะเผชิญกับ
กระแสโลกาภิวัตน์ ความก้าวหน้าทางเทคโนโลยี และการปะทะทางวัฒนธรรมจากภายนอก แต่หากสมาชิกใน
ชุมชนมีความตระหนักถึงคุณค่าและความหมายของภาษาและวัฒนธรรมท้องถิ่น ชุมชนยังสามารถธำรง  
อัตลักษณ์ของตนไว้ได้โดยไม่เกิดการกลืนกลาย งานวิจัยครั้งนี้จึงตอกย้ำว่า การธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและ
วัฒนธรรมมิใช่เพียงการอนุรักษ์เชิงสัญลักษณ์ หากแต่เป็นกระบวนการทางสังคมที่ต้องอาศัยความร่วมมือของ
สมาชิกในชุมชนและการสนับสนุนจากภาคส่วนที่เกี่ยวข้อง ทั้งในระดับครอบครัว ชุมชน และนโยบาย
สาธารณะ อันนำไปสู่การเสริมสร้างความเข้มแข็งของชุมชน การอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคมพหุวัฒนธรรม 
และการพัฒนาสังคมอย่างยั่งยืนในบริบทของสังคมไทยร่วมสมัย 

การศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพที่ดำเนินการในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูตำบลบ้านควน 
จังหวัดสตูล เพียงพ้ืนที่เดียว จึงมีข้อจำกัดในการอธิบายพลวัตการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมใน
บริบทชาติพันธุ์อ่ืนหรือพ้ืนที่ที่มีเงื่อนไขทางสังคมแตกต่างกัน นอกจากนี้ ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์และการ
สังเกตแบบมีส่วนร่วม แม้จะสะท้อนความหมายเชิงลึกของอัตลักษณ์ในระดับชุมชน แต่ยังอาจได้รับอิทธิพลจาก
กรอบการตีความของผู้วิจัยและยังไม่สามารถจับการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างในระยะยาวได้อย่างสมบูรณ์ 
ดังนั้น งานวิจัยในอนาคตควรต้องขยายกรอบการศึกษาไปสู่การศึกษาเชิงเปรียบเทียบหรือเชิงผสม เพ่ือพัฒนา
องค์ความรู้เชิงนโยบายด้านการธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์อย่างเป็นระบบยิ่งขึ้น 

 

ข้อเสนอแนะ 
         1) ชุมชนหรือหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรมีการเก็บรวบรวมข้อมูลบันทึกทางประวั ติศาสตร์หรือข้อมูล
เกี่ยวกับชุมชนมุสลิมเชื่อสายมลายูในจังหวัดสตูลขึ้นอย่างเป็นลายลักษณ์อักษร เพราะนอกจากจะเป็น 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   144            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

ประโยชน์ต่อการถ่ายทอดเรื่องราวทางประวัติศาสตร์ของชุมชนแล้ว การศึกษาประวัตศาสตร์ของชาวมลายูใน
จังหวัดสตูลอาจทำให้ค้นพบต้นกำเนิดหรือรากเหง้าทางวัฒนธรรมมลายูดั่งเดิมที่ยังคงมีการธำรงไว้ในชุมชน  
ต่าง ๆ ในจังหวัดสตูล ซึ่งอาจสูญหายไปบ้างแล้วจากชุมชนมลายูในจังหวัดสตูล 
 2) นักวิจัยด้านวัฒนธรรมศึกษาควรมีการศึกษาแนวโน้มการดำรงอยู่หรือการสูญสลายของวัฒนธรรม
มลายูในชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายูในจังหวัดสตูลในอนาคต รวมถึงการปรับตัวหรือความเปลี่ยนแปลงภายใต้
ข้อจำกัดหรือปัจจัยต่าง ๆ ที่อาจเกิดข้ึนในอนาคต 
 3) หน่วยงานปกครองส่วนท้องถิ่นควรมีการกำหนดนโยบายและกลไกสนับสนุนการจัดตั้งกลุ่มหรือ
ชมรมภาษามลายูในระดับชุมชน เพ่ือเป็นพ้ืนที่การเรียนรู้และถ่ายทอดทักษะภาษามลายูแก่เยาวชนอย่างเป็น
ระบบ อันจะช่วยเสริมสร้างความเข้มแข็งของอัตลักษณ์ทางภาษา และต่อยอดภาษามลายูในฐานะทุนทาง
วัฒนธรรมและการสื่อสารในระดับสากลอย่างยั่งยืน 
 

กิตติกรรมประกาศ 
บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัยเรื่อง “การธำรงอัตลักษณ์ทางภาษาและวัฒนธรรม

ท้องถิ่นของชุมชนมุสลิมเชื้อสายมลายู : กรณีศึกษาตำบลบ้านควน จังหวัดสตูล” ขอขอบพระคุณทุนวิจัย
งบประมาณรายได้ จากคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยทักษิณ และบุคคลที่เกี่ยวข้องที่
อำนวยความสะดวกและอนุเคราะห์ข้อมูลในการดำเนินการวิจัยในครั้งนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   145      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

เอกสารอ้างอิง 
 

กาญจนา แก้วเทพ. (2544). ศาสตร์แห่งสื่อและวัฒนธรรมศึกษา. กรุงเทพฯ: เอดิสันเพรสโปรดักส์. 

กิตติภูมิ วิเศษศักดิ์. (2534). กระบวนการพัฒนาและธํารงเอกลักษณ์การแต่งกายแบบฮีญาบของสตรีมุสลิมใน
มหาวิทยาลัยส่วนกลาง. วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

เกศิรินทร์ แพทอง. (2546). การปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์และวิธีการดํารงรักษาอัตลักษณ์ของชาวมอญ อําเภอพระ
ประแดง. วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

ชวดี โกศล. (2561). การบริหารจัดการทุนทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ ในเขตพ้ืนที่ภาคเหนือของประเทศ
ไทย. ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์บัณฑิต , วิทยาลัย มหาวิทยาลัย
รังสิต. 

ซูไวบะห์ โต๊ะตาหยง. (2561). อัตลักษณ์ และการรักษาอัตลักษณ์ของคนไทยเชื้อสายมลายูที่ย้ายถิ่นมาตั้งถิ่น
ฐานในกรุงเทพมหานคร: กรณีศึกษา ชุมชนมุสลิม เสรีไทยซอย 4. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหา
บัณฑิต. คณะพัฒนาสังคมและสิ่งแวดล้อม, สถาบันบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร. 

ซัยนับ มะสมัน (2559). อิทธิพลของวัฒนธรรมอาหรับต่อสังคมมุสลิมในเขตอำเภอเมือง จังหวัดสตูล.  
วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต. ปัตตานี: มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 

ธงชัย สมบูรณ์. (2549). อัตลักษณ์ของชาติตามนโยบายการศึกษา. รายงานการวิจัยเสนอต่อมหาวิทยาลัย
รามคำแหง ทุนอุดหนุนการวิจัยจากคณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 

ดํารงค ฐานดี. (2546). มานุษยวิทยาและวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: ม.ป.พ. 

นันทนา น้ำฝน. (2536). องค์ประกอบบางประการที่สัมพันธ์กับเอกลักษณ์เชิงวิชาชีพของนักศึกษาพยาบาล.  
ปริญญานิพนธ์ กศ.ด. (การบริหารการศึกษา). กรุงเทพฯ : บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศรีครินทร 
วิโรฒ. 

ประเวศ วะสี. (2545). พลังท้องถิ่นในกระแสความเปลี่ยนแปลงวัฒนธรรม. โครงการเวทีวิชาการวัฒนธรรม 
สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ กระทรวงวัฒนธรรม กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์องค์การรับส่ง
สินค้าและพัสดุภัณฑ์. 

ประสิทธิ์ ลีปรีชา. (2547). การสร้างและสืบทอดอัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธ์ม้งในวาทกรรมอัตลักษณ์.
กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮ้าส์. 

พัชรินทร์ ม่วงงาม. (2547). การธำรงเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรมชาวมอญ กรณีศึกษาหมู่บ้านศาลาแดงเหนือจัง
หวังปทุมธานี. วิทยานิพนธ์ศิลปศาตรมหาบัณฑิต มหาวิทยลัยรามคำแหง. 



วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                               บัณฑิตวิทยาลัย มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   146            July - December 2025 
 

 
อัล-นูร 

มนูญ โต๊ะอาจ. (2555). การเรียนร้และการสื่อสารอัตลักษณ์ความเป็นมุสลิมของมุอัลลัฟในเขตชุมชนเมืองและ
ชุมชนชนบทไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชานิเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิต. 

ยุรฉัตร บุญสนิท. (2546). ลักษณะความสัมพันธ์ของวรรณกรรมกับสังคม ในพัฒนาการวรรณคดี. นนทบุรี: 
มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมธิราช. 

วิสุทธิ์ บิลล่าเต๊ะ. (2551). กระบวนการดํารงอัตลักษณ์มุสลิมกับการสร้างชุมชนเข้มแข็ง กรณีศึกษาชุมชนมัสยิด
บ้านเหนือ. วารสาร AL-NUR บัณฑิตวิทยาลัย, 5(9), 55-66. 

วัลยา วิวัฒน์ศร. (2550). ภาษา วัฒนธรรม และอัตลักษณ์. วารสารภาษาและวัฒนธรรม, 26(2), 1-15. 

สมชัย ใจดี และยรรยง ศรีวิริยาภรณ์. (2545). ประเพณีและวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 

สำนักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ. (2546). ชาติพันธุ์และมายาคติ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
องค์การรับส่งสินค้าและพัสดุภัณฑ์. 

อภิญญา เฟ่ืองฟูสกุล. (2546). อัตลักษณ์: การทบทวน ทฤษฎีและกรอบแนวคิด. กรุงเทพฯ: คณะกรรมการ
สภาวิจัยแห่งชาติ สาขาสังคมวิทยา สำนักงานคณะกรรมการสภาวิจัยแห่งชาติ 

อ้อมใจ วงศ์มณฑา. (2559). ย่อยวิทยานิพนธ์ ตัวตนคนมลายูมุสลิมในเขตเมืองยะลา. วารสารรูสมิแล, 37(2), 
96-99. 

Asmah Haji Omar. (1991). Kepelbagaian Fonologi Dialek-Dialek Melayu. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Encyclopedia. (n.d.). Cultural identity. Retrieved November 20, 2021, from https://www. 
encyclopedia.com/education/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/cultural-
identity 

Fong, M. (1994). The nexus of old and new culture. In J. N. Martin, T. K. Nakayama, & L. A. 
Flores (Eds.), Readings in intercultural communication: Experiences and contexts. 
Boston: McGraw-Hill. 

Huntington, S. P. (2004). Who are we?: The challenges to America's national identity. New 
York, NY: Simon & Schuster. 

Lustig, M. W., & Koester, J. (1996). Intercultural competence: Interpersonal communication 
across cultures (2nd ed.). HarperCollins College Publishers. 

Myron W. Lustig & Jolene Koester. (1993). Intercultural Competence: Personal 
Communication Across Cultures. New York: Haper Collins College Publisher. 

https://www/


วารสารอลั-นูร  AL-NUR JOURNAL                                                บัณฑิตวิทยาลยั มหาวทิยาลัยฟาฏอนี 

ปีท่ี 20 ฉบับท่ี 39 (ฉ.ท่ี 2 กรกฎาคม-ธันวาคม 2568)   147      July - December 2025 
 

   
อัล-นูร 

Nor Hashimah Jalaluddin, Adriana Santa Tinggom, Siti Noraini Hamzah and Hayati Lateh. 
(2019). Penyebaran Dialek Melayu Satun di Langkawi dan di Thai: Satu Kajian 
Perbandingan Berasaskan Geographic Information System (GIS). GEMA Online Journal 
of Language Studies. 19(1), 77-96.Retrieved from http://doi.org/ 10.17576/gema-2019-
1901-05. 

http://doi.org/

