
        519                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

An Online Journal   
of  Education 

http://www.edu.chula.ac.th/ojed 

O J E D 
 
 

OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 
 
 
 

การศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ 
A STUDY OF HUMAN DEVELOPMENT CONCEPT BASED ON PROTESTANT CHRISTIANITY 

นายปรเมศวร์ ชรอยนุช  * 
Poramet Charoynoot 

รศ.ดร.กรรณิการ์  สัจกุล  ** 
Assoc. Prof. Kanniga Sachakul, Ph.D. 

บทคัดย่อ  
การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์  

โดยการวิเคราะห์ทางประวัติศาสตร์ในการจัดการศึกษาของมิชชันนารีโปรเตสแตนต์ในประเทศไทย ซึ่งแบ่งการศึ กษา
ออกเป็น 3 ยุค ดังนี้ 1) ยุคบุกเบิกการศึกษาแบบตะวันตก ค.ศ.1838-1933 (พ.ศ. 2391–2476) 2) ยุคส่งมอบการจัด
การศึกษาให้อยู่ในความรับผิดชอบของนักการศึกษาคริสเตียนไทย ค.ศ.1934-1956 (พ.ศ. 2477-2499) 3) ยุคการจัด
การศึกษาโดยมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย ค.ศ.1957-2015 (พ.ศ. 2500–2558) 
 ผลการวิจัย พบว่า แนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ตั้งอยู่บนอุดมคติทางความ
เชื่อและค าสอนของคริสต์ศาสนา โดยใช้การศึกษาเป็นเครื่องมือในการขจัดความไม่รู้ของคนไทย อีกทั้งเป็นช่องทางในการ
เผยแผ่คริสต์ศาสนา อันเป็นการหลุดพ้นจากความบาปและสิ่งช่ัวร้ายทั้งมวล มิชชันนารีเช่ือว่าหากทุกคนได้รับการศึกษา
ตามแนวค าสอนของศาสนาคริสต์ ย่อมน าไปสู่ความรู้ความเข้าใจคุณค่าของความเป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์ ในทุกมิติ ดังนั้น 
แนวทางในการจัดการศึกษาเพื่อพัฒนามนุษย์ของมิชชันนารนีิกายโปรเตสแตนตจ์ึงมี 6 เรื่อง ได้แก่ 1) การจัดการศึกษาเพื่อ
พัฒนาคุณธรรมตามหลักค าสอนในพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ 2) การจัดการศึกษาบนหลักความเสมอภาคของมนุษย์  
3) การจัดการศึกษาในสิ่งแวดล้อมแบบคริสต์ศาสนา 4) การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาชีวิตให้สมบูรณ์ทุกมิติ 5) การจัดการ
ศึกษาเพื่อพัฒนาผู้น าในคริสตจักรและสังคม และ 6) การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาความเป็นมนุษย์ให้สมบูรณ์ตามแบบของ 
พระเยซูคริสต์ 

* นิสิตมหาบัณฑิตสาขาวิชาพัฒนศึกษา ภาควิชา นโยบาย การจัดการและความเป็นผู้น าทางการศึกษา  
คณะครุศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
E-mail Address: paulcabincrew@hotmail.com 
**ศาสตราภิชาน สาขาวิชาพัฒนศึกษา ภาควิชา นโยบาย การจัดการและความเป็นผู้น าทางการศึกษา  
คณะครุศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
E-mail Address: kanniga.S@chula.ac.th  
ISSN1905-4491 

วารสารอิเล็กทรอนิกส ์
ทางการศึกษา 



        520                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

Abstract 
 The purpose of this research is to study the concept of human development based on 
Protestant Christianity. The study employs a historical analysis methodology to analyze educational 
process and work of Protestant missionaries in Thailand, which can be divided into three periods. First, 
the pioneer period of Western education (1838-1933); second, the period of educational operation 
under the Thai Christian leadership (1934-1956); and third, the period of educational operation under 
the Church of Christ in Thailand (1957-2015). 
         This research shows that the principle concept of human development conducted be 
Protestant missionaries based basically on Christianity ideology and teaching.  Missionaries used 
education as ways to eliminate ignorance which is influenced by sin and evil. Missionaries believed that 
by undergo education a person will understand clearly the meaning life and willing to accept the truth 
in Christianity. There are six principles used by missionaries to provide guidelines in promoting education 
as ways to develop human beings. These are:  1) Education for moral development based on Christian 
teachings in the Bible; 2) Education for the principle of human equality; 3) Education within Christian 
environment; 4) Education for a holistic person of being human; 5) Education to develop leadership to 
serve both churches and society; and 6) Education to develop a person to its fullness as the image of 
Christ. 
ค าส าคัญ: การพัฒนามนุษย์ / คริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ / มิชชันนารี 
KEYWORDS: HUMAN DEVELOPMENT / PROTESTANT CHRISTIANITY / MISSIONARY 
 

บทน า  
 คริสต์ศาสนาได้เข้ามาสู่สังคมไทยตั้งแต่สมัยกรุงศรีอยุธยา โดยมิชชันนารีนิกายโรมันคาทอลิกเข้ามา
เผยแพร่ศาสนาใน ค.ศ.1567 (พ.ศ. 2210) ตรงกับรัชสมัยสมเด็จพระมหาธรรมราชาธิราชและมีบทบาทอย่าง
สูงในรัชสมัยสมเด็จพระนารายณ์มหาราช ในส่วนของมิชชันนารีนิกายโปรเตสแตนต์เข้ามาเผยแพร่ศาสนา 
ใน ค.ศ. 1828 (พ.ศ. 2371) ในรัชสมัยของพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว (รัชกาลที่  3) แห่งกรุง
รัตนโกสินทร์ (ประสิทธิ์ พงศ์อุดม, 2547) โดยการน าของศาสนาจารย์ คาร์ล กุตสลาฟ ชาวเยอรมัน และ
ศาสนาจารย์เจคอบ ทอมลิน ชาวอังกฤษ ภายใต้สังกัดสมาคมมิชชันนารีลอนดอน เดินทางมาถึงราชอาณาจักร
สยามเม่ือวันที่ 23 สิงหาคม ค.ศ.1828 (พ.ศ. 2371) (McFarland, 1928)  พันธกิจของคณะมิชชันนารีคือการ
เผยแพร่ค าสอนของพระเยซูคริสต์ไปสู่ชนพ้ืนเมือง เพ่ือจะได้มีความเข้าใจในค าสอนของพระเจ้าว่าด้วยศักดิ์ศรี
ของความเป็นมนุษย์ ซึ่งน าไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองเช่นเดียวกันกับผู้ คนในชาติตะวันตก ทั้งในมิติความ
เจริญก้าวหน้าทางวิทยาการและสังคม โดยมิชชันนารีมีหลักการในการท าพันธกิจหลักส าคัญ 3 ประการคือ 
การประกาศข่าวประเสริฐของพระเยซูคริสต์ (evangelism) การศึกษา (education) และการบริการทาง
การแพทย์ (medical services) (Speer, 1987) 
  มิชชันนารีนิกายโปรเตสแตนต์จึงมีบทบาทส าคัญในการเปิดโลกวิทยาการสมัยใหม่ในสังคมไทย 
โดยเฉพาะการจัดการศึกษาในระบบโรงเรียนแบบตะวันตก เกิดขึ้นครั้งแรกใน ค.ศ.1838 (พ.ศ.2381)  
โดยมิชชันนารีคณะอเมริกันแบ๊บติสต์ ได้จัดตั้งโรงเรียนส าหรับชาวจีนและต่อมาได้จัดตั้งโรงเรียนส าหรับ  
ชาวไทย จากรายงานพบว่ามีการสอนภาษาจีน ภาษาไทย ภาษาอังกฤษ เลขคณิต ภูมิศาสตร์ ดาราศาสตร์ 
และความรู้วิทยาศาสตร์แบบตะวันตก (Khoi, 1972) ต่อมาใน ค.ศ.1845 (พ.ศ. 2388) ศาสนาจารย์ เจสซี 
แคสเวล ได้เป็นพระอาจารย์ถวายการสอนภาษาอังกฤษแก่เจ้าฟ้ามงกุฎ (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้า



        521                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

เจ้าอยู่หัว) ขณะผนวช ณ วัดบวรนิเวศวรวิหาร การจัดการเรียนการสอนของศาสนาจารย์แคสแวลนอกจาก 
จะมีเจ้าฟ้ามงกุฎแล้วยังมีพระลูกวัดกับคนหนุ่มอีกประมาณ 12-13 คน โดยใช้เวลาสอนแบบชั้นเรียนประมาณ 
18 เดือน (บรัดเลย์, 2529) เมื่อถึง ค.ศ.1846 (พ.ศ. 2389) มีรายงานของมิชชันนารีคณะอเมริกันบอร์ดฯ 
(A.B.C.F.M.) ที่แสดงว่ามีโรงเรียนจีน (Chinese Day School) 4 แห่ง มีนักเรียนประมาณ 40 คน แต่ไม่มี
รายงานหรือหลักฐานที่แน่ชัดว่าโรงเรียนนี้เป็นโรงเรียนของคณะใดและด าเนินการอย่างไร 
 มิชชันนารีของคณะอเมริกันเพรสไบทีเรียนได้จัดตั้งโรงเรียนกินนอนหรือโรงเรียนประจ า (boarding 
school) ขึ้นโดยแหม่มแมตตูน ภรรยาของศาสนาจารย์สตีเฟน แมตตูน ได้รวบรวมเด็กๆทั้งหญิงและชายที่อยู่
ใกล้ที่พักของมิชชันนารีใกล้กับวัดแจ้งมาหัดอ่านเขียนเรียนหนังสือ เริ่ มแรกเมื่อวันที่ 13 กันยายน ค.ศ.1852 
(พ.ศ. 2395) และเมื่อวันที่ 30 กันยายน คณะอเมริกันเพรสไบทีเรียนได้จัดตั้งโรงเรียนส ารับสอนเด็กชาย
เรียกว่า “The Boy’s School at Bangkok” มีนายแพทย์ซามูเอล เฮาส์เป็นผู้อ านวยการ และซินแสกี่เอ็ง 
ก๊วยเซียน เป็นหัวหน้าครูผู้สอน มีนักเรียน 27 คน เป็นลูกคนจีนทั้งหมด โดยใช้ภาษาจีนในการสอน และใน 
4-5 เดือนต่อมาโรงเรียนของแหม่มแมตตูนได้รวมเข้ากับโรงเรียนมิชชันนารีจนถึง ค.ศ.1857 (พ.ศ. 2400)  
จึงได้มีการย้าย ศูนย์มิชชันและโรงเรียนไปที่ส าเหร่โดยไม่มีนักเรียนหญิงตามไปเรียนด้วย (ประสิทธิ์ พงศ์อุดม , 
2549) 
 ส าหรับการศึกษาสตรีสามัญชนเกิดขึ้นครั้งแรกที่จังหวัดเพชรบุรี ใน ค.ศ.1865 (พ.ศ. 2408) โดย
แหม่มเอส.จี.แมคฟาร์แลนด์ ได้จัดตั้งโรงเรียนสอนเย็บปักถักร้อยส าหรับสตรีและเด็กหญิง ตั้งอยู่ริมแม่น้ า
เพชรบุรีฝั่งตะวันตก เรียกว่า “โรงเรียนสตรีฝึกหัดท าการ” หรือ “โรงเรียนการช่างสตรี” (Industrial School) 
และยังได้น าจักรเย็บผ้าเข้ามาใช้ครั้งแรก ในโรงเรียนการฝีมือครั้งนี้ นอกจาการสอนวิชาตัดเย็บเสื้อผ้าแล้วยังมี
การสอนวิชาท าครัว การอ่านเขียน สอนวิชาเลข สุขศึกษา และสอนพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ (โรงเรียนอรุณ
ประดิษฐ, 2557) 
 ต่อมาใน ค.ศ.1888 (พ.ศ.2441) ศาสนาจารย์จอห์น เอ เอกิ้น ได้จัดตั้งโรงเรียน “Bangkok Christian 
High School” เป็นโรงเรียนมัธยมส าหรับเด็กชาย ที่บริเวณต าบลกุฎีจีน ฝั่งธนบุรี ใน ค.ศ.1892 (พ.ศ. 2435) 
มีการรวมโรงเรียนของมิชชันนารีที่ส าเหร่ จนถึง ค.ศ.1902 (พ.ศ. 2445) จึงได้มีการย้ายโรงเรียนมายังที่แห่ง
ใหม่ที่ถนนประมวญโดยยังคงใช้ชื่อว่า “Bangkok Christian High School” ความเจริญก้าวหน้ามาขึ้นจนถึง 
ค.ศ.1913 (พ.ศ. 2456) ทางมิชชันจึงได้ยกระดับเป็นวิทยาลัย (College) โดยเปลี่ยนชื่อเป็น “โรงเรียน
กรุงเทพคริสเตียนวิทยาลัย” (Bangkok Christian College) (พิษณุ อรรฆภิญญ์, 2547)  
  มิชชันนารีที่กรุงเทพฯ ได้จัดการศึกษาแบบตะวันตกส าหรับสตรี เช่นเดียวกัน โดยทางมิชชันได้จัดซื้อ
ที่ดินที่เคยเป็นที่ตั้งของพระบรมราชวังบวรสถานภิมุข กรมพระราชวังหลัง และได้จัดตั้งโรงเรียนประจ าในนาม
โรงเรียนกุลสตรีวังหลัง มีนางแฮเรียต เอ็ม เฮาส์ (ภรรยานายแพทย์เฮาส์) ซึ่งมีประสบการณ์ในการจัด
การศึกษาส าหรับยุวสตรีที่สหรัฐอเมริกาเป็นผู้รับผิดชอบ จากงานเขียนของนางเอ็ดน่า ซาราห์ โคล์ กล่าวว่า 
โรงเรียนวังหลังนี้ก่อตั้งขึ้นเดือนพฤษภาคม ค.ศ.1874 (พ.ศ. 2417) (Cole, 1928) มีนักเรียนประมาณ 10 หรือ 
15 คนเป็นลูกของคนท างานกับมิชชันนารี เป็นโรงเรียนประจ าส าหรับเด็กหญิงแห่งแรกในสยาม ต่อมาใน ค.ศ. 
1892 (พ.ศ. 2435)  มิชชันได้ตั้งชื่อโรงเรียนนี้ว่า “Harriet M. House School” (McFarland, 1928)  
 เมื่อแหม่มโคล์ได้เข้ามารับผิดชอบโรงเรียนนี้ ใน ค.ศ.1886 (พ.ศ. 2429) ได้ปรับปรุงโรงเรียนหลาย
ด้าน โดยเฉพาะอย่างยิ่งได้เปลี่ยนแปลงการจัดการศึกษาจากเดิมที่เป็นแบบให้เปล่า มา เป็นการศึกษา 
ที่ผู้ปกครองต้องรับผิดชอบค่าธรรมเนียม ค่าเล่าเรียน และค่าใช้จ่ายอยู่กินประจ า ต่อมาโรงเรียนนี้กลายเป็น 
ที่นิยมมากขึ้นไม่อาจขยายสถานที่เพ่ือรองรับนักเรียนที่จะมีเพ่ิมมากขึ้นได้ แหม่โคล์จึงได้ริเริ่มโครงการจัดสร้าง



        522                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

โรงเรียนในสถานที่แห่งใหม่ โดยได้ซื้อที่นาจ านวน 25 ไร่ที่ทุ่งบางกะปิ เมื่อ ค.ศ.1914 (พ.ศ. 2457) ซึ่งในสมัย
นั้นยังเป็นที่บุกเบิกใหม่และนับว่าห่างไกลจากศูนย์กลางของพระนครไม่น้อย ต่อมาได้มีการย้ายแผนกนักเรียน
ประจ าไปยังทุ่งบางกะปิเมื่อต้น ค.ศ.1921 (พ.ศ. 2464) และเปิดภาคเรียนครั้งแรกเมื่อเดือนมีนาคม 
ในปีเดียวกัน โดยโรงเรียนแห่งใหม่นี้มีชื่อว่า “วัฒนาวิทยาลัย” (Wattana Wittiya Academy) (พิษณุ  
อรรฆภิญญ์, 2004)  
  เมื่อมิชชันนารีคณะอเมริกันเพรสไบทีเรียนขยายการปฏิบัติงานไปจังหวัดเชียงใหม่ ในต้นเดือน
เมษายน ค.ศ.1867 (พ.ศ. 2410) ได้จัดตั้ง “มิชชันลาว” และเริ่มต้นงานด้านการศึกษาส าหรับสตรีเป็นอันดับ
แรกโดยใน ค.ศ.1878 (พ.ศ. 2418) แหม่มโซเฟีย แมคกิลวารี ภรรยาของศาสนาจารย์แดเนียล แมคกิลวารี 
มิชชันนารีผู้บุกเบิกการเผยแพร่คริสต์ศาสนาในเชียงใหม่ได้รวบรวมเด็กหญิงในละแวกใกล้เคียงบ้านพักมาหัด
เรียนหนังสือและเรียนเย็บปักถักร้อย และใน ค.ศ.1879 (พ.ศ. 2422) นางสาวแมรี่ แคมป์เบลล์ และนางสาว
เอ็ดน่า ซาราห์ โคล์ได้เข้ามารับผิดชอบจัดตั้งโรงเรียนอย่างมั่นคงขึ้นมีชื่อว่า “โรงเรียนสตรีอเมริกัน” 
(American Girls School) และเมื่อต้นเดือนพฤศจิกายน ค.ศ.1909 (พ.ศ. 2452) โรงเรียนสตรีอเมริกันได้รับ
พระราชทานนามจากพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 ตั้งชื่อว่า “โรงเรียนพระราช
ชายา” ตามชื่อต าแหน่งพระอิสริยศของเจ้าดารารัศมี (พระธิดาของเจ้าอินทวิชยานนท์ เจ้าหลวงเชียงใหม่องค์
ที่ 7 ) ซึ่งได้รับการยกขึ้นเป็นพระราชชายาในพระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวในปีเดียวกันนี้  
ซึ่งมีต าแหน่งพระราชชายาเพียงพระองค์เดียว โรงเรียนพระราชชายาได้รับความนิยม มีความเจริญและ
ขยายตัวมากข้ึน จึงได้ขยายออกมาจัดตั้งขึ้นใหม่ ณ บริเวณต าบลหนองเส้ง (ฝั่งตะวันออกของแม่น้ าปิง) เมื่อปี  
ค.ศ. 1923 (พ.ศ. 2466) และตั้งชื่อว่า “โรงเรียนดาราวิทยาลัย” ตามที่ได้รับประทานนามจากเจ้าดารารัศมี 
(ถนอม ปินตา และ ประสิทธิ์ พงศ์อุดม, 2547)  
  โรงเรียนชายของมิชชันได้รับการจัดตั้งขึ้นเมื่อ ค.ศ.1887 (พ.ศ. 2430) โดยศาสนาจารย์เดวิด  
จี คอลลินส์ เป็นผู้รับผิดชอบ เรียกว่า “Chiengmai Boy’s School” หรือเป็นที่รู้จักในนาม “โรงเรียนชายวัง
สิงห์ค า” ตามท าเลที่ตั้งซึ่งอยู่บริเวณวังสิงห์ค าทางฝั่งวันตกของแม่น้ าปิง โรงเรียนแห่งนี้เริ่มต้นจากการอ่าน
หนังสือและเรียนวิชาเลขค านวณเบบง่ายๆ มีครูคนเมืองรุ่นแรก ได้แก่ ครูโอ๊ะ ครูบุญทา ครูแดง และครูน้อย
พรหม การเรียนการสอนใช้ภาษาล้านนาเป็นหลัก แต่ภายหลัง ค.ศ.1912 (พ.ศ. 2455) ได้เปลี่ยนมาเป็น
ภาษาไทย ต่อมาใน ค.ศ.1899 (พ.ศ. 2442) ศาสนาจารย์คอลลินส์ ออกไปรับผิดชอบโรงพิมพ์ของคณะมิชชัน 
ศาสนาจารย์วิลเลียม แฮริส ได้เป็นผู้รับผิดชอบแทนและได้พัฒนาโรงเรียนให้เป็นที่ ยอมรับมากยิ่งขึ้น  
แต่เนื่องจากสถานที่เดิมคับแคบ ศาสนาจารย์แฮริสจึงขยับขยายสถานที่ตั้งโรงเรียนมายังต าบลวัดเกตุ  
ฝั่งตะวันออกแม่น้ าปิง ใน ค.ศ.1906 (พ.ศ. 2449) ซึ่งนับเป็นการบุกเบิกพ้ืนที่ฝั่งตะวันออกของแม่น้ าปิงให้เป็น
ประโยชน์ส าหรับการจัดการศึกษา และขยายชุมชนจากฝั่งตะวันตกของแม่น้ าปิงมายังฝั่งตะวันออกของแม่น้ า
ปิงในยุคแรกๆ การจัดตั้งสถานที่เรียนแห่งใหม่นี้ได้รับพระมหากรุณาธิคุณจากพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้า
เจ้าอยู่หัวเมื่อครั้งยังทรงด ารงพระราชอิสรยยศเป็นสยามมกุฎราชกุมาร เสด็จทรงวางศิ ลาฤกษ์เมื่อวันที่ 2 
มกราคม ค.ศ.1906 (พ.ศ. 2448) และพระราชทานนามว่า “The Prince Royal’s College” โรงเรียนปรินส์
รอยแยลส์วิทยาลัย (โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย, 2531)  
 จากวิวัฒนาการในการจัดการศึกษาของมิชชันนารีนิกายโปรเตสแตนต์เห็นได้อย่างชัดเจนว่า 
มิชชันนารีคือผู้วางรากฐานที่ส าคัญในการจัดการศึกษาแบบตะวันตกในสังคมไทย นอกจากนี้มิชชันนารียังได้
บุกเบิกในการจัดการศึกษาตามหัวเมืองต่างๆ ด้วย เช่น ล าปาง ล าพูน แพร่ น่าน เชียงราย พิษณุโลก ราชบุรี 
นครศรีธรรมราช ตรัง เป็นต้น การจัดการศึกษาดังกล่าวได้น าความเจริญอย่างมากมาสู่สังคมไทย ทั้งนี้การจัด



        523                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

การศึกษาของมิชชันนารีได้มีการด าเนินการมาอย่างต่อเนื่องตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันโรงเรียนของมิชชันนารีได้
อยู่ภายใต้การดูแลของมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย ซึ่งประกอบด้วยสถาบันการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน 
26 โรงเรียน และสถาบันอุดมศึกษา 2 แห่ง (สภาคริสตจักรในประเทศไทย, 2557) 
 เมื่อพิจารณาในความหมายของการจัดการศึกษาตามแนวคริสต์ศาสนาคือ การพัฒนาคนให้เป็นมนุษย์
ที่สมบูรณ์ในทุกมิติ ทั้งด้านร่างกาย จิตใจ สติปัญญา อารมณ์ และด าเนินชีวิตอยู่ในสังคมอย่างมีความสุข  
โดยแก่นแท้แล้วมนุษย์แตกต่างจากสิ่งมีชีวิตอ่ืน กล่าวคือ มนุษย์เป็นสัตว์ประเสริฐมีหลายมิติ คือ ทั้งร่างกาย 
จิตใจ สติปัญญา อารมณ์ และต้องปฏิสัมพันธ์กับสังคม การศึกษาตามแนวทางของคริสต์ศาสนาคือการพัฒนา
บุคคลให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ตามหลักพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ ฉะนั้นการจะให้การศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์  
ที่สมบูรณ์ ต้องให้มนุษย์ได้รับการพัฒนาครบทุกมิติ ตามธรรมชาติของความเป็นมนุษย์ เพ่ือให้มนุษย์เติบโตขึ้น
อย่างมีสมดุล เป็นทรัพยากรมนุษย์ที่มีคุณภาพของสังคมและประเทศชาติ (เอกชัย ชิณโคตร, 2551) 
 กระบวนการพัฒนาคนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ตามแนวคริสต์ศาสนาตั้งอยู่บนรากฐานความเชื่อ 
ในคริสต์ศาสนาตามที่บันทึกในพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ เพ่ือพัฒนามนุษย์ให้เป็นบุคคลที่ดีในฐานะเป็นพระฉายา
หรือภาพลักษณ์ของพระเจ้า ดังนั้นมนุษย์ทุกคนจึงเป็นพ่ีน้องกัน ทุกคนจึงมีเกียรติและศักดิ์ศรีเท่าเทียมกัน 
แนวคิดทางการศึกษาตามแนวคริสต์ศาสนาที่ เป็นกระบวนการพัฒนาคนให้ เป็นมนุษ ย์ที่สมบูรณ์  
คริสตชนจึงมีพระเยซูคริสต์ทรงเป็นต้นแบบของความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ดังข้อความที่บันทึกไว้ในพระคริสต์
ธรรมคัมภีร์ พระธรรมลูกา 2:52 ความว่า “...พระเยซูก็ได้จ าเริญขึ้นในด้านสติปัญญา ในด้านร่างกาย และเป็น
ที่ชอบจ าเพาะพระเจ้า และต่อหน้าคนทั้งปวงด้วย…”(สมาคมพระคริสต์ธรรมไทย, 2543)  
  การศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์จึงมีความส าคัญในหล่อหลอมกล่อมเกลาให้มีความดีพร้อมในทุกมติ 
ของชีวิต จากแนวคิดการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานั้นท าให้เห็นถึงความมุ่งหมายของของ
พระศาสนาเพ่ือพัฒนามนุษย์ให้สมบูรณ์ ซึ่งสอดคล้องกับพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 มาตรา 
6 ได้ก าหนดไว้ว่า “...การจัดการศึกษาต้องเป็นไปเพ่ือพัฒนาคนไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกายและ 
จิตใจ สติปัญญา ความรู้และคุณธรรม มีจริยธรรมและวัฒนธรรมในการด ารงชีวิต สามารถอยู่ ร่วมกับผู้อ่ืน
อย่างมีความสุข…” (ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ, 2542) 
 เนื่องจากยังไม่มีการศึกษาการศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกาย
โปรเตสแตนต์ ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเรื่องนี้เพ่ือเข้าใจบริบททางสังคมที่ก่อให้เกิดกระบวนการมิชชันนารีแล้ว 
และอุดมการณ์ทางศาสนาของมิชชันนารี ซึ่งจะเป็นปัจจัยส าคัญที่ช่วยให้เข้าใจอย่างแนวคิดในวิธีการถ่ายทอด
วิทยาการตะวันตกสู่สังคมไทยของมิชชันนารีเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายของตน (ประสิทธิ์ พงศ์อุดม , 2533)  
จากงานศึกษาประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับมิชชันนารีในงานวิจัยทั่วไปมักจะมองข้ามประเด็นดังกล่าวจึ งเป็น
การศึกษาเพียง“ บทบาท” การขยายงานด้านต่างๆ ของมิชชันนารี  
 ผู้วิจัยจึงต้องการที่จะศึกษาแนวคิดของคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ในการพัฒนามนุษย์  
เพ่ือน าเสนอแนวทางการจัดการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ ผลที่ได้จาก
การวิจัยจะเป็นข้อมูลที่ช่วยในการวางแนวทางการจัดการศึกษาของสถาบันการศึกษาโปรเตสแตนต์ภายใต้
สังกัดมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย และสถาบันการศึกษาคริสต์ศาสนานิกายอ่ืนๆที่สามารถน าแนว
ทางการจัดการศึกษาไปประยุกต์ใช้ในบริบทของสถาบันการศึกษาของตน อันจะเป็นประโยชน์ในการจัด
การศึกษาเพ่ือพัฒนาคนไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งร่างกายและจิตใจ สติปัญญา ความรู้และคุณธรรม  
มีจริยธรรมและวัฒนธรรมในการด ารงชีวิต สามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างมีเหตุผลบนพื้นฐานของศาสนา 
 



        524                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

  
วัตถุประสงค ์   

เพ่ือศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต ์
 

 ขอบเขตการวิจัย 
  การวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเก่ียวกับแนวคิดของคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ในเรื่องการ
พัฒนามนุษย์ โดยการศึกษาจากประวัติศาสตร์การจัดการศึกษาและการก่อตั้งโรงเรียนของมิชชันนารี
โปรเตสแตนต์ในประเทศไทย โดยผู้วิจัยแบ่งยุคตามการศึกษาของประสิทธิ์ พงศ์อุดม (2549) ได้แบ่งยุคในการ
การจัดการศึกษาของมิชชันนารีโปรเตสแตนต์ในประเทศไทยออกเป็น 3 ยุค คือ  
  1. ยุคบุกเบิกการศึกษาแบบตะวันตก ค.ศ.1838-1933 (พ.ศ. 2391–2476)   
  2. ยุคส่งมอบการจัดการศึกษาให้อยู่ในความรับผิดชอบของนักการศึกษาคริสเตียนไทย  
       ค.ศ.1934-1956 (พ.ศ. 2477-2499)  
  3. ยุคการจัดการศึกษาโดยมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย ค.ศ.1957 -2015  
      (พ.ศ. 2500–2558) 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยการศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์  
มีวัตถุประสงค์ในการศึกษาเพ่ือการศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์
โดยใช้ระเบียบวิธีการวิจัยทางประวัติศาสตร์ มีรายละเอียดดังนี้  
 1.ศึกษาค้นคว้าข้อมูลหลักฐานทางประวัติศาสตร์ ที่เก่ียวกับวิวัฒนาการของการศึกษาโปรเตสแตนต์
ในประเทศไทยและแนวคิดของคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์เรื่องการพัฒนามนุษย์ ทั้งที่เป็นเอกสารชั้นต้น 
(primary sources) และเอกสารชั้นรอง (secondary sources) ดังนี้ 
  1.1 ข้อมูลแบ่งออกเป็นเอกสารชั้นต้น และเอกสารชั้นรอง 
        1) เอกสารชั้นต้น เช่น เอกสารประวัติความเป็นมาเกี่ยวกับการศึกษาโปรเตสแตนต์ 
ปรัชญาการศึกษา แนวคิดหลักและหลักการจัดการศึกษา เอกสารเชิงประวัติศาสตร์ บันทึกทางประวัติศาสตร์
ของมิชชันนารี และเอกสารเกี่ยวกับการด าเนินงานของสถาบันการศึกษาโปรเตสแตนต์ เอกสารด้าน
ประวัติศาสตร์เกี่ยวกับการศึกษาไทยในอดีต  
   2) เอกสารชั้นรอง เช่น เอกสารนโยบายการด าเนินงานของสถาบันการศึกษาในมูลนิธิ
แห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย เอกสารงานวิจัยเกี่ยวกับการศึกษาเอกชน การศึกษาโปรเตสแตนต์และ
การศึกษาของประเทศ  
   1.2 การคัดเลือกเอกสาร ผู้วิจัยพิจารณาความน่าเชื่อถือ และความถูกต้องของเอกสารแต่ละ
ฉบับ โดยใช้กรอบแนวคิดของพรทิพย์ อันทิวโรทัย (2539) ในการพิจารณาด้วยหลักเกณฑ์การพิจารณาตาม
ระเบียบวิธีการวิจัยทางประวัติศาสตร์ ประกอบด้วย 2 เกณฑ์ คือเกณฑ์การพิจารณาภายนอก (external 
criteria) ซึ่งมุ่งพิจารณาที่มาของเอกสาร ข้อเท็จจริง หลักฐานที่เชื่อถือได้ และผู้เขียนเอกสารนั้นๆ และเกณฑ์
การพิจารณาภายใน (internal criteria) ก าหนดกรอบการพิจารณาเกี่ยวกับสาระเนื้อหาเชิงความคิดทาง
วิชาการ หรือข้อเสนอแนะของเอกสารวิจัยการศึกษาที่เก่ียวข้อง ดังมีรายละเอียดดังนี้ 
 



        525                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

 
 1) เกณฑ์การพิจารณาภายนอกพิจารณา 5 เรื่อง คือ 
  ก. แหล่งที่มาของเอกสาร เป็นแหล่งปฐมภูมิและเป็นแหล่งที่เชื่อถือได้หรือไม่ 
 ข. ความน่าเชื่อถือของผู้เขียนเอกสารและสถานภาพของผู้เขียน 
  ค. ความน่าเชื่อถือของเอกสารหลักฐาน เป็นเอกสารหรือหลักฐานทางประวัติศาสตร์ 
 ง. ช่วงเวลาที่เอกสารนั้นได้เผยแพร่ 
     จ. วัตถุประสงค์ของการเขียนและเนื้อหาของเอกสารเป็นที่ยอมรับหรือเชื่อถือได้ 
 2) เกณฑ์การพิจารณาภายในพิจารณา 4 เรื่อง คือ 
   ก. ผู้เขียนเอกสารนั้น เป็นผู้เชี่ยวชาญ และมีความสามารถในสิ่งที่เขียนหรือไม่ 
   ข. ผู้เขียนเอกสารนั้นมีแหล่งอ้างอิงที่เชื่อถือได้หรือไม่ เช่น เขียนจากบันทึก หรือ 
      เขียนจากความทรงจ า 
  ค. ในเอกสารนั้นมีความตั้งใจที่จะบิดเบือนความจริง หรือมีความคิดเห็นส่วนตัวของ 
     ผู้เขียนหรือไม่ 
 ง. เอกสารฉบับนั้นสื่อความชัดเจนหรือไม่ และข้อความในเอกสารนั้นมีความหมาย 
  อย่างไร 
 2.การวิเคราะห์ข้อมูล  
  ข้อมูลเชิงคุณภาพที่เก็บรวบรวมได้ทั้งหมดน ามาวิเคราะห์ข้อมูลโดยการจ าแนกประเภทข้อมูล 
(typological analyst) และการสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย (analytic induction) จากนั้นน าเสนอผลการ
วิเคราะห์ข้อมูลโดยพรรณนาความ  
 
ผลการวิจัย 
 ผลการวิจัย พบว่า แนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ในการจัด
การศึกษาตั้งอยู่บนอุดมคติทางความเชื่อและค าสอนของคริสต์ศาสนา มิชชันนารีโปรเตสแตนต์ใช้การศึกษา
เป็นเครื่องมือในการขจัดความไม่รู้ของคนไทย เพ่ือให้หลุดพ้นจากความบาปและสิ่งชั่วร้าย มิชชันนารีเชื่อว่า
หากทุกคนได้รับการศึกษาตามแนวค าสอนของคริสต์ศาสนา จะน าไปสู่ความรู้ความเข้าใจในคุณค่าของความ
เป็นมนุษย์อย่างสมบูรณ์ในทุกมิติ ดังนั้น แนวทางในการจัดการศึกษาของมิชชันนารีจึงมีองค์ประกอบ 6 เรื่อง 
ได้แก่  
 1.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาคุณธรรมตามหลักค าสอนในพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ 
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีมีแนวคิดเบื้องหลังที่ส าคัญคือ ความเชื่อที่ว่าการศึกษาจะเป็นเครื่องมือ
ส าคัญในการขจัดความบาปและสิ่งชั่วร้ายทั้งนี้เพราะมิชชันนารีในสมัยคริสต์ศตวรรษที่ 19 มองโลกนอกรีต
หรือโลกที่ไม่ใช่คริสต์ศาสนาแบบตนว่าเป็นโลกของความบาป เป็นพวกไม่มีพระเจ้าและไม่มีความรอด 
โดยเฉพาะพวกนักประกาศสายอนุรักษ์นิยมได้ให้เหตุผลว่ามนุษย์ที่ได้รับการศึกษาดีจะสามารถเข้าใจและ
ยอมรับความจริงของคริสต์ศาสนาได้ดียิ่งข้ึน ทั้งยังมีสมมุติฐานด้วยว่ามนุษย์ท่ีได้รับการศึกษาจะมองคุณค่าของ
ชีวิตบริสุทธิ์ซึ่งจะน าไปสู่ชีวิตที่สูงขึ้น ทั้งนี้มิชชันนารีได้ให้คุณค่าของการศึกษาโดยเฉพาะด้านการอ่านและการรู้
หนังสือ เนื่องจากเห็นว่าจะสามารถน ามนุษย์สู่ความรู้ในพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ได้โดยตรงและยังเชื่ออีกว่า
การศึกษาจะเป็นตัวกระตุ้นความมีสติปัญญาด้วย 



        526                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

 ดังจะเห็นได้จากการเข้ามาของมิชชันนารีคณะอเมริกันเพรสไบทีเรียนชุดที่สองและสามารถตั้งศูนย์มิช
ชันได้อย่างมั่นคงใน ค.ศ.1847 (พ.ศ. 2390) พบว่า มีการเน้นเจตนารมณ์ด้านการจัดการศึกษาที่ชัดเจนมาก
ยิ่งขึ้น ดังเช่น นายแพทย์ซามูลเอล เฮาส์ ที่หันมาสนใจด้านการศึกษาโดยมีเป้าหมายเพ่ือ “... สอนคนไทยให้รู้
ความจริงตามหลักคริสต์ศาสนาเกี่ยวกับเรื่องของพระเจ้าและความรอดหวังใจว่าความจริงนี้จะท าให้จิต
วิญญาณของเขารู้สึกตื่นขึ้น…” เนื่องจากเห็นว่า “... อุปสรรคใหญ่ที่ห้ามราษฎรทั้งหลายพิจารณาฟังค าสอน
ฝ่ายจิตวิญญาณตามคริสต์ศาสนา คือว่าเขาถือบูชาฝ่ายสากลโลกอย่างเทียมเท็จ…” ซึ่งการสอนให้นักเรียนรู้
วิทยาการตะวันตกและสัจธรรมของคริสต์ศาสนานั้นมีจุดหมายเพ่ือให้สังคมไทยหลุดพ้นจากความรู้ที่ผิดๆ หรือ
ความเชื่อที่ไม่ถูกต้อง และให้เปลี่ยนมารับเชื่อในคริสต์ศาสนาในที่สุด ดังตัวอย่างที่มีผู้กล่าวถึงนายแพทย์ ซามูล 
แอล เฮาส์ ที่ได้สอนพวกเด็กๆที่อาศัยอยู่ในบ้านของมิชชันว่า“... แม้ว่าหมอเฮาส์จะเป็นนายแพทย์แต่ท่านก็มี
ความสามารถในการเป็นครูที่ดีอย่างแท้จริง ท่านตั้งใจจะสอนให้คนไทยรู้เรืองพระเจ้าและความรอดในพระองค์ 
ท่านพยายามอธิบายให้เห็นถึงความรักความเมตตาของพระผู้สร้างดังที่ได้ส าแดงในชีวิตของพรเยซูคริสต์การที่
ท่านให้การศึกษาเพียงสองสามคนดังกล่าวได้กล่าวเป็นรากฐานที่มั่นคงในการพัฒนาการศึกษาในเวลาต่อมา…” 
(ฮอวส์, 2471) 
 2.การจัดการศึกษาบนหลักความเสมอภาคของมนุษย์ 
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีมีแนวคิดที่ตั้งอยู่บนเรื่องความเสมอภาคเท่าเทียมกันของมนุษย์ในฐานะ
ที่ได้รับการทรงสร้างจากพระเจ้ามนุษย์ทุกคนคือผู้ที่พระเจ้าทรงสร้าง (พระฉายาของพระเจ้า) ดังจะเห็นได้จาก 
เมื่อศาสนาจารย์ดาเนียล แมคกิลวารีได้จัดตั้งศูนย์มิชชันที่เชียงใหม่ ท่านได้ศึกษาสภาพสังคมล้านนาโดยทั่วไป
แล้วเห็นว่ามีธรรมเนียมจารีตประเพณีของคนเมือง (คนภาคเหนือ) ที่จะถือคติเรื่องผู้หญิงอ่านหนังสือได้เป็น
บาป นั้นเป็นธรรมเนียมประเพณีที่ไม่ถูกต้อง ศาสนาจารย์แมคกิลวารีจึงได้ให้ความส าคัญกับเรื่องนี้เป็นอันดับ
แรกเม่ือเดินทางไปเชียงใหม่ โดยได้แสดงข้อคิดเห็นว่า “...สิ่งแรกที่ต้องจัดท าคือการจัดตั้งโรงเรียนส าหรับสตรี
...” (McGilvary, 1912)  ดังนั้นมิชชันนารีในล้านนาจึงได้จัดตั้งโรงเรียนสตรีขึ้นมาก่อนโรงเรียนชาย เนื่องด้วย
จากลักษณะทางสังคม ขณะนั้นสตรีล้านนาไม่เพียงแค่เป็นแม่บ้านเท่านั้นแต่ยังเป็นนายในครัวเรือนอีกด้วย  
อีกท้ังยังตระหนักว่าการดึงสตรีให้เข้ามาอยู่ในระบบการศึกษาของมิชชันนารีในขณะนั้นอาจท าได้ง่ายกว่าผู้ชาย
ซึ่งส่วนใหญ่อยู่ในระบบการศึกษาของวัดอยู่แล้ว  
 แนวคิดนี้แสดงถึงความเสมอภาคของมนุษย์ได้สะท้อนถึงการปลดปล่อยสตรีจากการเป็นทาสทาง
สังคมและยกฐานะสตรีให้สูงขึ้นทัดเทียมชายให้เป็นผู้มีศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ตามพระฉายาของพระเจ้า 
(image of God) แนวคิดและการปฏิบัติเช่นนี้สะท้อนถึงหลักความเชื่อของคริสต์ศาสนาในเรื่องการทรงสร้าง
มนุษย์และการให้ความรักโดยไม่แบ่งชั้นวรรณะ เพศ หรืออายุ ดังจะเห็นได้จาก นางเจนเฮย์ แมคฟาร์แลนด์
มิชชันนารีที่ศูนย์เพชรบุรีได้กล่าวว่า “…สยามไม่มีโรงเรียนส าหรับผู้หญิง ในจ านวนประชากรทั้งหมดนั้น
ข้าพเจ้าไม่เชื่อว่าผู้หญิงหนึ่งในสามสิบคนจะสามารถอ่านหนังสือได้ จึงดูเหมือนเป็นเรื่องธรรมดาว่าพวกเธอ  
จะไม่สามารถคิดอย่างมีสติสัมปชัญญะและเอาจริงเอาจังได้ ดังนั้นผู้หญิงจึงมีชีวิตขึ้นมาท างานแล้วตายไปและมี
หลายคนที่เกือบจะเหมือนกับสัตว์เลี้ยงในทุ่งนา...” (McFarland, 1928) 
 แนวคิดเรื่องความเสมอภาคของมนุษย์ระหว่างชายและหญิงแล้วยังสะท้อนผ่านจากการจัดการศึกษา
ของโรงเรียนกุลสตรีวังหลังที่ได้เป็นแหล่งศึกษาของบุตรเจ้านายชั้นสูงและสามัญชนอย่างทัดเทียมกัน 
(ต. ประทีปะแสน, 2491) และจากการที่ศาสนาจารย์จอห์น เอ เอก้ินได้ปฏิเสธค าร้องขอจากสมเด็จกรมพระยา
ด ารงราชานุภาพในการเป็นอาจารย์ใหญ่โรงเรียนที่จะตั้งขึ้นใหม่ซึ่งจะเป็นโรงเรียนที่จะสอนพระบรมวงศานุวงศ์
และบุตรหลานของขุนนางผู้ใหญ่ โดยศาสนาจารย์จอห์น เอ เอกิ้นไม่ปรารถนาจะรับต าแหน่งนี้และได้ทูลตอบ



        527                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

ไปว่า “…จะกลับมาสอนลูกชาวบ้าน (common people)…” (ประสงค์ สุขุม, 2545) และได้จัดตั้งโรงเรียน  
“The Christian High School” ก็เนื่องมาจากแนวคิดที่ว่าต้องการจัดการศึกษาเพ่ือสามัญชนทั่วไป ไม่ใช่
โอรสธิดาของเจ้านายชั้นสูงหรือลูกของขุนนางเท่านั้น (สุนิตย์ แสงข า, 2527)   
 3.การจัดการศึกษาในสิ่งแวดล้อมแบบคริสต์ศาสนา  
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีต้องการที่จะให้ผู้เรียนมีความสว่างทางปัญญาตามหลักการของศาสนา
คริสต์โดยผ่านการเรียนรู้วิทยาการของตะวันตกและสัจธรรมของคริสต์ศาสนานั้นมีจุดหมายเพ่ือให้สังคมไทย
หลุดพ้นจากความรู้ผิดๆหรือการมีความเชื่อที่ไม่ถูกต้องและให้เปลี่ยนมารับเชื่อในคริสต์ศาสนา ด้วยการสร้าง
สิ่งแวดล้อมแบบคริสต์ศาสนา โดยใช้การศึกษาเพ่ือกล่อมเกลาทางสังคม (socialization) ให้นักเรียนได้ซึมซับ
กับวิถีชีวิตแบบคริสต์ศาสนาและให้เป็นไปตามอุดมคติของมิชชันนารี 
 แนวคิดดังกล่าวสามารถเห็นได้อย่างชัดเจนในการจัดการศึกษาของโรงเรียนฝึกหัดท าการ  
หรือโรงเรียนอาชีวะสตรี (industrial school) ที่จังหวัดเพชรบุรีที่สะท้อนให้เห็นถึงอุดมการณ์และปรัชญาของ
มิชชันนารีในการจัดตั้งโรงเรียนเพ่ือกล่อมเกลาทางสังคมอย่างชัดเจน ดังที่นางเจน เฮย์ แมคฟาร์แลนด์ ผู้ก่อตั้ง
โรงเรียนนี้ได้เน้นวัตถุประสงค์ส าคัญของการจัดการเรียนการสอนไว้ 2 ประการ คือ 
 1.เพ่ือจัดเตรียมนักเรียนให้มีระเบียบวินัยและมีเวลาอันยาวนานภายใต้พระกิตติคุณ ( gospel)  
และสอนนักเรียนให้อ่าน ท าความเข้าใจในพระคัมภีร์และหนังสือที่ดีด้วยภาษาของเขาเอง 
 2.เพ่ือฝึกฝนนักเรียนให้อยู่ในศีลธรรมบริสุทธิ์ มีความขยันมั่นเพียร และมีนิสัยรักความสะอาด
(McFarland, 1867) 
 ดังนั้นเพื่อให้การจัดการศึกษาของมิชชันนารีบรรจุวัตถุประสงค์ดังกล่าว พบว่า มิชชันนารีได้จัดระบบ
โรงเรียนตามแบบของตน โดยจัดการเรียนการสอนรวมทั้งกิจกรรมทางศาสนาเพ่ือให้นักเรียนอยู่ใน
สภาพแวดล้อมของคริสต์ศาสนาอย่างเต็มที่ ซึ่งเป็นที่สังเกตได้ว่า การจัดการศึกษาในเริ่มแรกนั้นผู้มาเข้าเรียน
เป็นลูกหลานของคริสเตียนและมีนักเรียนประจ าหอพักของโรงเรียน ซึ่งการน าลูกหลานมาอยู่ในโรงเรียนเป็น
นักเรียนประจ าก็เพ่ือให้พ้นจากสภาพแวดล้อมของสังคมเดิมมาอยู่ในสภาพแวดล้อมของคริสต์ศาสนารับสิ่งใหม่
จากคริสต์ศาสนา สร้างพลังและเกราะก าบังที่แข็งแรง เมื่อนักเรียนกลับออกไปสู่สังคมจะได้ไม่ถูก
สภาพแวดล้อมของสังคมท่ีมิชชันนารีมองว่าเป็นสิ่งเลวร้ายท าลายพวกเขาได้อีก  
 4.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาชีวิตให้สมบูรณ์ทุกมิติ   
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีได้ให้การศึกษาเพ่ือการพัฒนามนุษย์ในทุกมิติของชีวิต ดังจะเห็นได้จาก
การที่ศาสนาจารย์แดลเนียล แมคกิลวารี พยายามชักน าหนานอินต๊ะ คริสเตียนไทยคนแรกในภาคเหนือได้
เข้าใจถึงความรู้แบบวิทยาศาสตร์และดาราศาสตร์ โดหนานอินต๊ะพยากรณ์วันเวลาของการเกิดสุริยุปราคาครั้ง
ใหญ่ขึ้นในวันที่ 18 สิงหาคม ค.ศ.1868 (พ.ศ. 2411) ซึ่งเป็นปรากฏการณ์เดียวกันกับที่พระบาทสมเด็จพระเจ้า
เกล้าเจ้าอยู่หัว เสด็จไปทอดพระเนตรที่ต าบลหว้ากอ จังหวัดประจวบคีรีขันธ์ การเกิดสุริยุปราคาครั้งนี้ท าให้
หนานอินต๊ะยอมรับว่า “...แม่นแต๊ หนังสือของครูสอนสิ่งที่ถูกต้อง แต่หนังสือของพวกเราสอนผิด…” 
(แมคกิลวารี, 2537) 
 จากผลของการเปลี่ยนแปลงความเข้าใจใหม่ของคนม่ีมีการศึกษาอย่างหนานอินต๊ะดังกล่าวได้ส่งผลให้
มิชชันนารีคิดจัดตั้งโรงเรียนอย่างเป็นระบบขึ้นเพ่ือสอนให้คนในสังคมไทยได้รู้วิทยาการตามตะวันตก และรู้  
สัจธรรมของคริสต์ศาสนาอย่างกว้างขว้างมากขึ้น โดยการจัดตั้งโรงเรียนเพ่ือชัดจูงให้คนเข้ามาเรียนหนังสือและ
ใช้โรงเรียนเป็นสื่อแทรกหลักศาสนาไปด้วย ข้อสรุปดังกล่าวนี้เป็นทัศนะของศาสนาจารย์ดาเนียล แมคกิลวารี  



        528                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

ที่ได้มองว่า การศึกษาเป็นการประกาศพระกิตติคุณหรือเป็นเครื่องมือในการประกาศ และท่านยังเห็นว่า 
แม้กระทั้งการสอนวิทยาศาสตร์ในโรงเรียนก็มิใช่จุดประสงค์อ่ืนใดนอกจากให้เข้าใจถึงพระเจ้า 
 มิชชันนารียังได้เสนอแนวคิดในการจัดการศึกษาแนวใหม่โดยให้มีการจัดตั้งสถาบันการศึกษาขั้นสูง
เป็นแหล่งรวบรวมความรู้ วิทยาการต่างๆที่เรียกว่า “ยูนิเวอร์ซีตี” เพ่ือสอนคนให้รู้เท่าทันเหตุการณ์การ
เปลี่ยนแปลงในสังคมและบ้านเมืองและเสนอให้รัฐบาลเห็นความส าคัญแก่การจัดการศึกษาโดยรัฐบาลควรเข้า
มาจัดการศึกษาด้วยตนเอง เช่น บทความของศาสนาจารย์โนอาห์ แมคโดนัลด์ เรื่อง เอดยุเคเซน (education) 
ที่เขียนในสมัยต้นรัชกาลที่ 5 ได้กล่าวเน้นถึงความหมายของ เอดยุเคเซน ที่เป็นการมุ่งให้ผู้เรียนรู้หลายๆวิชา
มิใช่รู้แต่สิ่งเดียวแบบทารกที่มีความรู้เฉพาะอย่างแบบตื้นเขิน ศาสนาจารย์แมคโดนัลเห็นว่า “…เอดยุเคเชน 
อันดีนั้น มิได้เป็นความรู้แต่สิ่งเดียวเท่านั้นย่อมรู้ได้หลายสิ่งแลซึ่งรู้สิ่งใดแล้วสิ่งนั้นต้องรู้ให้ตลอด...” และมี
ข้อเสนอที่เน้นว่าการจัดการศึกษาแบบคริสเตียนเป็นแบบที่ดีที่สุด ดังความว่า“… ถ้าหากแม้นเห็นว่า 
เอดยุเคเชนนั้นมีประโยชน์มาก จะให้พลเมืองประเทศใดๆจ าเริญขึ้นมีความสุขสนุกส าราญแล้ว ก็ควร 
คอเวอนแมนต์ประเทศนั้นๆ จะจัดแจงท าให้คนมีเอดยุเคเชนดีขึ้น การที่จะให้มีเอดยุเคเชนดีขึ้นนั้น ต้องตั้งต้น
ท าตั้งแต่เป็นเด็กมา เอดยุเคเชนนั้นควรจะเป็นอย่างที่เรียกว่ากฤษเจน (คริสเตียน) ด้วย เพ่ือเด็กทั้งหลาย 
จะจ าเริญเติบโตขึ้นเป็นคนสัตย์ซื่อ มีความเพียร และอดกลั้นได้ไม่ท าการชั่วต่างๆ...” (แมกดอนัลด์, 2419) 
  ดังนั้นจะเห็นได้ว่าในการจัดการศึกษาของมิชชันนารีมุ่งเน้นให้มีการพัฒนามนุษย์ในทุกมิติของมนุษย์ 
การจัดการศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษย์ที่มิชชันนารีได้ท านั้นได้สะท้อนการพัฒนามนุษย์ทุกมติอย่างชัดเจนซึ่งเป็น
การให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาในทุกมิติของชีวิตโดยการให้ความรู้ทางศาสนศาสตร์(คริสต์จริยธรรม) วิทยาศาสตร์ 
และศิลปศาสตร์  
 5.การจัดการศึกษาเพื่อสร้างผู้รับใช้ส าหรับคริสตจักรและสังคม 
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีมีเป้าหมายในการให้การศึกษาบนพ้ืนฐานของอุดมคติทางศาสนา 
โดยมิชชันนารีต้องการดึงคนเข้ามาสู่ระบบการศึกษาแบบมิชชันนารีแทนการศึกษาในวัด ในขณะเดียวกันก็ให้
ความสนใจต่อสตรีที่อยู่นอกระบบการศึกษาเพ่ือให้ “อ่านออกเขียนได้” ให้เป็นผู้สามารถอ่านออกเขียนได้ผ่าน
โรงเรียนของมิชชันนารี พร้อมกับการอบรมสั่งสอนวิชาความรู้แบบตะวันตกและจริยธรรมของคริสต์ศาสนด้วย 
ดังนั้นมิชชันนารีจึงแสวงหาช่องทางในการผลักดันระบบการเรียนการสอนของตนสู่สังคมไทยเพ่ือม่งหวังผล
สูงสุดดังกล่าวคือการเตรียมคนที่เพียบพร้อมเข้าสู่การเป็นสมาชิกของคริสตจักรและเป็นผู้เจริญทางสังคม  
ดังที่ศาสนาศาสตร์แมคกิลวารี ได้แสดงความคิดเห็นในการจัดการศึกษากับหมู่ “ชาวลาว” ที่ท่านได้พบที่
เพชรบุรีว่า “...นิคมชาวลาวแต่เดิมไม่ได้นับถือพระพุทธศาสนา การที่มาอาศัยอยู่ที่นี่นานๆเป็นเหตุให้บางคน
ยอมรับเอาศาสนาของประเทศนี้แต่ก็มีชาวลาวจ านวนมากที่ไม่อยากให้ลูกหลานของตนเข้าโรงเรียนวัด พ่อแม่
ที่อ่านภาษาของตนเองได้มักสอนบุตรหลานด้วยตนเองท าให้ข้าพเจ้าฉุกคิดขึ้นมาว่า หากเราสามารถจัดตั้ง
โรงเรียนคริสเตียนในหมู่พวกเขาให้การศึกษาและฝึกฝนชนรุ่นหลังที่ก าลังเติบโตขึ้นมา เราคงจะได้วางรากฐาน
อย่างมั่นคงต่อชนรุ่นหลังที่เฉลียวฉลาด เป็นคริสเตียนที่มีความรู้กระจ่างแจ้ง…”ซึ่งภายหลังที่ศาสนาจารย์ 
แมคกิลวารี ได้จัดตั้งศูนย์มิชชันที่เชียงใหม่ ท่านก็ยังมีความคิดเห็นและต้องการจัดตั้งโรงเรียนของมิชชันนารี
บนหลักพ้ืนฐานที่ว่า “คริสตจักรที่เข้มแข็งจ าเป็นต้องมีระบบโรงเรียนที่มั่นคง” (McGilvary, 1864) 
 โดยมีความเชื่อมั่นว่าการที่มีมิชชันนารีคอยดูแลตลอดเวลาจะมีอิทธิพลอย่างมากในการสร้างคน  
ตามความคาดหวัง มีงานเขียนที่แสดงว่าใน ค.ศ.1882 (พ.ศ. 2425) มีนักเรียนหญิงที่มาอยู่ประจ าถาวรกับ
แหม่มโคล์ ซึ่งแหม่มโคล์ได้อบรมสั่งสอนเด็กหญิงเหล่านี้ในบรรยากาศที่เข้มงวดและเคร่งครัดทางศาสนา 



        529                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

บรรยากาศของการมีระเบียบวินัย และสภาพแวดล้อมของการอ่านเขียนอย่างเอาจริงเอาจัง ดัวยมุ่งหวังว่าบาง
คนในจ านวนนี้จะได้เป็นผู้น าของคริสตจักร (Swanson, 1988) 
 แนวคิดดังกล่าวนี้ยังได้รับการยืนยันต่อมา เช่น นางเอ็ม บี แวลส์ (ภรรยาศาสนาจารย์ เคนเนธ  
อี แวลส์ อาจารย์ใหญ่โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย เขียนรายงานเมื่อ ค.ศ.1920 (พ.ศ. 2463)  
ว่า “… จุดมุ่งหมายที่แน่วแน่ของการศึกษาในสยามคือสร้างคริสตจักรและน าเยาวชนแห่งสยามมาหาพระเยซู
คริสต์ คริสตจักรที่ก าลังพัฒนาจ าเป็นที่จะต้องมีผู้น าที่มีการศึกษาและหัวก้าวหน้าที่จะพึงโรงเรียนแหล่งเดียว
เท่านั้น…” (แม้น พงศ์อุดม, 2517)   
 6.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาความเป็นมนุษย์ให้สมบูรณ์ตามแบบของพระเยซูคริสต์ 
 จากการวิจัย พบว่า มิชชันนารีการจัดการศึกษาทั้งหมดนั้นก็เพ่ือจุดมุ่งหมายที่จะให้คนในสังคมไทยได้
พบสันติสุขตามอุดมคติของคริสต์ศาสนา โดยใช้การศึกษาเป็นแนวทางในการอบรมบ่มนิสัย ซึ่งเป็นแนวคิดและ
ปรัชญาสูงสุดของมิชชันนารีในการจัดการศึกษาในสังคมไทยที่เน้นการพัฒนาคนให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์  
ทั้งร่างกาย จิตใจ มีสติปัญญา มีความรู้ มีคุณธรรม มีจริยธรรม และวัฒนธรรมในการด ารงชีวิต สามารถอยู่
ร่วมกันกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข ซึ่งต้นแบบชีวิตของมนุษย์ที่สมบูรณ์ คือแบบอย่างชีวิตของพระเยซูคริสต์ 
โดยแนวคิดและแนวทางในการจัดการศึกษานั้นต้องมีคริสต์ศาสนาเป็นแกนหลักในการปฏิบัติ  
  ดังปรากฏตัวอย่างแนวคิดในวารสาร The College News ของโรงเรียนกรุงเทพคริสเตียนวิทยาลัย 
ใน ค.ศ.1913 (พ.ศ. 2456) ว่า “…กรุงเทพคริสเตียนวิทยาลัย ประสงค์ให้มีโอกาสเรียนหนังสือและหัดพูดให้
ช านาญทั้งสองภาษา อันเป็นประโยชน์ในการเลี้ยงชีพ และเป็นเครื่องอาภรณ์ประดับตัว..ให้มีโอกาสเรียน
วิทยาศาสตร์ต่างพอให้คุ้นเคยกับสิ่งที่เป็นธรรมดาจนรู้กฎนิสัยแห่งโลกพอเป็นประโยชน์ในการงานทุกประการ 
ค านวณวิธีก็ให้เรียนต าราเลข พีชคณิต ยีออเมตรี ตรีกอนเอมตรี ย่อมมีประโยชน์ 2 ประการคือ ฝึกหัด
ความคิด และแก้ปัญหา ความประสงค์ของผู้จัดการวิทยาลัยนี้จะใคร่ฝึกหัดดัดแปลงนิสัยของนักเรียนให้  
มีน้ าใจอันบริสุทธิ์ เป็นผู้ดีรอบคอบทุกประการซึ่งมีคุณประโยชน์แก่ตนเองและมหาชนทั่วไป…” (Bangkok 
Christian College, 1913) 
 การพัฒนาการเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ตามแบบพระเยซูยังสะท้อนให้เห็นจาก ค ากราบบังคมทูลของ 
ศาสนาจารย์ ดร.วิลเลียม แฮรีสต่อสมเด็จพระบรมโอรสาธิราช เจ้าฟ้ามหาวชิราวุธ สยามมกุฎราชกุมาร  
เมื่อวันที่ 2 มกราคม ค.ศ.1906 (พ.ศ. 2449) ที่ได้ย้ าถึงเจตนารมณ์อันส าคัญในการจัดการศึกษาของโรงเรียน 
ปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัยอย่างชัดเจน ได้แก่ การให้ความส าคัญกับการสอนความรู้ที่เป็นหลักการเบื้องต้นของ
การศึกษาในยุคร่วมสมัย นั้นคือ การอ่าน (reading) การเขียน (writing) และการคิดค านวณ (arithmetic) 
หรือที่เรียกว่า Three R’s พร้อมทั้งได้เน้นเรื่องการสอนทางด้านศาสนาและจริยธรรมที่เป็นการพัฒนาอุปนิสัย 
ซึ่งถือเป็นหลักปรัชญาของโรงเรียนในแนวทาง “คุณธรรมน าความรู้” ที่มิชชันนารีอเมริกันถือว่าเป็นจุดเด่น 
ในการจัดการศึกษาของตนดังความว่า “...เป้าหมายสูงสุดชองการจัดการศึกษาคือการพัฒนาอุปนิสัย  
ไม่มีเป้าหมายอ่ืนใดไม่ว่าจะเป็นประโยชน์สักแค่ไหน ไม่ว่าจะแก้ตัวอย่างไร ในระยะยาวการพัฒนา อุปนิสัยจะ
น ามาซึ่งความพอใจในที่สุด ในเรื่องการพัฒนาอุปนิสัยนี้มีปัจจัยที่จ าเป็นมากเกี่ยวข้องอยู่สองประการ  
คือ การฝึกอบรมจิตใจและการค้นหาสัจธรรมในศาสนาและจริยธรรมอันล้ าเลิศ น่าเสียได้ที่บ่อยครั้งได้มีการ
มองข้ามสิ่งที่อาจเรียกได้ว่าเป็นความจริงแท้นี้เสีย และเราน่าจะเรียนรู้ได้จากความผิดพลาดของผู้อ่ืน...” 
(โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย, 2549) 
 
อภิปรายผล 



        530                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

 ผลการวิจัยเรื่องการศึกษาแนวคิดในการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ มี
ประเด็นที่น่าสนใจ สามารถน ามาอภิปรายผลการวิจัยดังนี้  
 1.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาคุณธรรมตามหลักค าสอนในพระคริสต์ธรรมคัมภีร์ 
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีหลักการในการพัฒนามนุษย์ด้วยการพัฒนาคุณธรรมบนพ้ืนฐานพระ
คริสต์ธรรมคัมภีร์ ซึ่งแนวคิดนี้แสดงถึงทัศนะของมิชชันนารีโปรเตสแตนต์เกี่ยวกับการจัดการศึกษาแบบ
ตะวันตกที่มาจากความเชื่อของคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์  ที่เป็นศาสนาที่ยึดถือเอาพระคริสต์ธรรม
คัมภีร์เป็นสิ่งที่ส าคัญ โดยมนุษย์จะต้องศึกษาเรียนรู้ค าสอนและน้ าพระทัยของพระเจ้าผ่านการอ่านพระคัมภีร์ 
จากแนวคิดดังกล่าวสะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่า เป้าหมายหลักของ
การพัฒนามนุษย์คือ ความเข้าใจในเรื่องราวของพระเจ้าจากพระคริสต์ธรรมคัมภีร์เพ่ือที่จะเป็นบ่อเกิดของ
ปัญญาหรือแหล่งรวมขององค์ความรู้ทั้งมวล ซึ่งสอดคล้องกับค าสอนของพระเยซูในพระธรรมมัทธิว 4:4  
ว่า “…ฝ่ายพระองค์ตรัสตอบว่า  มีพระคัมภีร์เขียนไว้ว่า มนุษย์จะบ ารุงชีวิตด้วยอาหารสิ่งเดียวหามิได้ แต่บ ารุง
ด้วยพระวจนะทุกค า ซึ่งออกมาจากพระโอษฐ์ของพระเจ้า…”  
 2.การจัดการศึกษาบนหลักความเสมอภาคของมนุษย์ 
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีหลักการในการพัฒนามนุษย์ด้วยหลักความเชื่อเรื่องความเสมอภาคเท่า
เทียมในความเป็นมนุษย์ในฐานะผู้ที่พระเจ้าทรงสร้างซึ่งแนวคิดนี้สะท้อนผ่านการศึกษาส าหรับสตรีเป็นอันดับ
แรกเม่ือมิชชันนารีเริ่มท าพันธกิจที่เพชรบุรีและล้านนา เพราะสตรีไม่ได้รับโอกาสทางการศึกษา โดยมิชชันนารี
ได้เห็นคุณค่าของสตรีและบุรุษอย่างเท่าเทียม การจัดการศึกษาส าหรับสตรีจึงเป็นการท าลายค่านิยมทางสังคม 
โดยมิชชันนารีได้มองถึงสตรีในฐานที่เป็นผู้ที่พระเจ้าทรงสร้างให้ชายและหญิงมีความเท่าเทียมกัน และ
นอกจากนั้นมนุษย์ทุกคนมีความเท่าเทียมกัน จากแนวคิดดังกล่าวสะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์
ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่า การพัฒนามนุษย์ต้องให้โอกาสทางศึกษา สิทธิ เสรีภาพ แก่คนทุกเพศ ทุกชนชั้น 
ทุกเชื้อชาติ และทุกศาสนา จึงเป็นแนวทางอันส าคัญของโรงเรียนมิชชันที่ได้หยิบยื่นโอกาสทางการศึกษาให้กับ
คนทุกระดับโดยให้ความส าคัญในฐานะท่ีเขาเหล่านั้นเป็นบุตรของพระเจ้าด้วยกันทั้งสิ้น  
 3.การจัดการศึกษาในสิ่งแวดล้อมแบบคริสต์ศาสนา 
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีกระบวนการในการพัฒนามนุษย์ด้วยการสร้างบรรยากาศแบบคริสต์
ศาสนา โดยใช้การกล่อมเกลาทางสังคม เป็นเบ้าหลอมให้นักเรียนที่เข้ามาศึกษาในโรงเรียนของมิชชันได้ซึมซับ
ความเป็นคริสต์ศาสนา พิธีกรรม และหลักความเชื่อ ซึ่งแนวคิดนี้สะท้อนผ่านการจัดระบบหอพัก (boarding 
school) การเข้าห้องนมัสการ (chapel) การเรียนคริสต์จริยธรรม (Christian education) โรงเรียนวันอาทิตย์ 
(Sunday school) โดยความปรารถนาสูงสุดคือการให้นักเรียนได้ต้อนรับพระเยซูคริสต์  จากแนวคิดดังกล่าว
สะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่า การพัฒนามนุษย์ต้องสร้างสิ่งแวดล้อมที่
ดี สร้างสังคมที่ดีเพ่ือให้ผู้ที่อยู่ในสังคมนั้น ได้รับการกล่อมเกลาจิตใจ ได้รับการปลูกฝัง คุณธรรมจริยธรรม 
ตั้งแต่เยาวชนเพื่อให้เขาจะเติบโตเป็นผู้ที่มีความรู้คู่คุณธรรม ซึ่งสอดคล้องกับค าสอนในพระธรรมสุภาษิต 22:6 
ว่า “…จงฝึกเด็กในทางท่ีเขาควรจะเดินไป และเม่ือเขาเป็นผู้ใหญ่แล้วเขาจะไม่พรากจากทางนั้น…” 
 4.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาชีวิตให้สมบูรณ์ทุกมิติ   
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีกระบวนการในการพัฒนามนุษย์ด้วยให้การศึกษาเพ่ือการพัฒนาในทุก
มิติของชีวิต มิชชันนารีมีการจัดการศึกษาโดยการน าวิทยาการทางตะวันตกในหลากหลายสาขาวิชาทั้งด้าน
วิทยาศาสตร์และศิลปศาสตร์โดยการมุ่งเน้นให้คนไทยได้เกิดความเข้าใจ รู้แจ้ง รู้จริงในหลักความจริงที่ได้รับ
การพิสูจน์หรือให้พิสูจน์ทดลองด้วยตัวเองเพ่ือที่จะหักล้างกับความเชื่อเดิมของไทย โดยการศึกษาวิทยาศาสตร์



        531                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

เพ่ือที่จะอธิบายความยิ่งใหญ่ของพระเจ้า และยอมรับว่าทุกสิ่งล้วนแล้วแต่เป็นไปโดยพระเจ้า  จากแนวคิด
ดังกล่าวสะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่า ต้องพัฒนาให้ครบองค์ประกอบ
ของชีวิตมนุษย์ ทั้งด้านรา่งกาย จิตใจ และจิตวิญญาณ ซึ่งสอดคล้องกับหลักคิดในการจัดการศึกษาและพัฒนา
ครูตามแนวพระราชด าริสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารีที่มีหลักคิดส าคัญ 3 ประการคือ  
1.การพัฒนาเพ่ือความเสมอภาค 2.การพัฒนาเพ่ือศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และ 3. การพัฒนาแบบองค์รวม 
(อุบลวรรณ หงส์วิทยากร, 2555) 
 5.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาผู้น าในคริสตจักรและสังคม 
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีเป้าหมายในการพัฒนามนุษย์เพ่ือเป็นผู้น ารับใช้คริสตจักรและสังคม 
มิชชันนารีมีความมุ่งหวังในการจัดการศึกษาส าหรับคริสเตียนเป็นหลักในระยะเริ่มต้นเพ่ือที่ จะให้เขาเหล่านั้น
สามารถอ่านออกเขียนได้เข้าใจพระคัมภีร์ มีความรู้ทั้งทางโลกและทางธรรมเพ่ือเตรียมคนเข้าสู่คริสตจักร คือ
การสร้างผู้น าให้กับคริสตจักร และในเวลาต่อมาได้รับนักเรียนต่างศาสนามากขึ้นเพ่ือจะแบ่งเบาภาระในการจัด
การศึกษาของรัฐ และสร้างผู้น าในลักษณะของผู้รับใช้คือการที่มีจิตสาธารณะ การอุทิศตนเพ่ือรับใช้สังคมจาก
แนวคิดดังกล่าวสะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่า เป้าหมายของการพัฒนา
มนุษย์คือการสร้างผู้น าที่มีความเจริญทางปัญญาและคุณธรรม โดยน าสิ่งเหล่านี้ที่ได้การอบรมในโรงเรียนมิช
ชันไปสู่การพัฒนาชุมชนสังคมของตน ซึ่งสอดคล้องกับการศึกษาของจารีพร นาคสัมฤทธิ์ และคณะ (2556) 
พบว่า กระบวนการการบริหารโรงเรียนทางเลือกตามแนวคิดการบริหารที่เน้นความเป็นมนุษย์และแนวคิด
การศึกษามนุษยนิยมมีแนวทางในการบริหารเน้นเรื่องความอยู่รอด ความพอเพียง โลก ความยั่งยืน การรับใช้
สังคม และการยอมรับนับถือตนเองและผู้อ่ืนมาน ามาพัฒนาเป็นกระบวนการบริหารโรงเรียน 
 6.การจัดการศึกษาเพื่อพัฒนาความเป็นมนุษย์ให้สมบูรณ์ตามแบบของพระเยซูคริสต์ 
 ผลการวิจัยพบว่า มิชชันนารีมีเป้าหมายในการพัฒนามนุษย์สู่การเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ตามแบบพระ
เยซู  นอกจากการประกาศศาสนา การให้ความรู้ทางด้านวิชาการแล้วสิ่งส าคัญในการจัดการศึกษาของ
โรงเรียนมิชชันคือการใช้การศึกษาเป็นแนวทางในการอบรมบ่มนิสัยเพ่ือให้พบกับสันติสุขตามอุดมคติของคริสต์
ศาสนา จากแนวคิดดังกล่าวสะท้อนการพัฒนามนุษย์ตามแนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์ว่ า  เป้าหมาย
สูงสุดของการพัฒนามนุษย์คือ การเจริญเติบโตขึ้นเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์แบบพระเยซูคริสต์คือมีความ
เจริญเติบโตฝ่ายร่างกาย มีความเจริญงอกงามในสติปัญญา มีคุณธรรมจริยธรรมในจิตใจ และมีความสามารถ
ในการอยูร่่วมกันกับผู้อื่นในสังคมอย่างมีความสุข ซึ่งสอดคล้องกับพระวจนะของพระเจ้าในพระธรรมลูกา 2:52 
ที่เป็นพระลักษณะความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ของพระเยซูคริสต์ว่า “…พระเยซูก็ได้จ าเริญขึ้นในด้านสติปัญญา 
ในด้านร่างกาย และเป็นที่ชอบจ าเพาะพระเจ้า และต่อหน้าคนทั้งปวงด้วย…” 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย 
  ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้  
 โรงเรียนในสังกัดมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทย ควรน าผลจากการวิจัยไปใช้ในการก าหนด
ปรัชญา นโยบาย กิจกรรมการเรียนการสอน และกิจกรรมพัฒนาผู้เรียนที่สอดคล้องกับการพัฒนามนุษย์ตาม
แนวคริสต์ศาสนานิกายโปรเตสแตนต์  
 ข้อเสนอแนะเพื่อการท าวิจัยครั้งต่อไป  
 ควรศึกษาวิจัยเกี่ยวกับแนวคิดในการจัดการศึกษาและกระบวนการพัฒนาคุณธรรมตามหลักพระ
คริสต์ธรรมคัมภีร์เพ่ือประโยชน์ในการน ามาใช้เป็นแนวทางในการจัดการศึกษาของสถาบันการศึกษา 



        532                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

สังกัดมูลนิธิแห่งสภาคริสตจักรในประเทศไทยอย่างเป็นระบบและครบวงจร ทั้งระดับการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน 
อาชีวศึกษาและและอุดมศึกษาต่อไป 
รายการอ้างอิง 

ภาษาไทย 

จรีพร นาคสัมฤทธิ์ และคณะ. (2556). กระบวนการการบริหารโรงเรียนทางเลือกตามแนวคิดการบริหารที่เน้น
ความเป็นมนุษย์และแนวคิดการศึกษามนุษยนิยม. วารสารครุศาสตร์, 4, 114-131 

ดาเนียล แมคกิลวารี. (2537). กึ่งศตวรรษในหมู่คนไทยและลาว แปลโดย จิตรภรณ์ ตันรตันกุล. 
กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์สยามประเทศ. 

ต. ประทีปะแสน. (2491). โรงเรียนกุลสตรีวังหลังกับแหม่มโคล์. พระนคร: ร.รันตนะ. 
ถนอม ปินตา และประสิทธิ์ พงศ์อุดม. (2547). งานพันธกิจการศึกษาของสภาคริสตจักรในประเทศไทย.  

ใน ช านาญ แสงฉาย บรรณาธิการ. 70 ปีแห่งพระพร สภาคริสตจักรในประเทศไทย 1934-2004. 
กรุงเทพมหานคร: สภาคริสตจักรในประเทศไทย. 

น.อ. แมกดอนัลด์. (2419). เอดยุเคเชน. มิวเชียม (รัตนโกษ), 1(2549), 132-135.  
ประสงค์ สุขุม. (2545). 150 ปีจากกุฎีจีนถึงประมวญ. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช. 
ประสิทธิ์ พงศ์อุดม. (2533). การถ่ายทอดวิทยาการตะวันตกในสังคมไทย : ศึกษาบทบาทของมิชชันนารี

โปรเตสแตนต์ ตั้งแต่ พ.ศ. 2371-2411. (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). สาขาประวัติศาสตร์  
คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.    

ประสิทธิ์ พงศ์อุดม. (2547). ย้อนรอยอดีต: 175 ปี มิชชันนารีโปรเตสแตนต์ในประเทศไทย.  
ใน นันทชัย มีชูธน บรรณาธิการ. 175 ปี พันธกิจคริสต์ศาสนาโปรเตสแตนต์ในประเทศไทย (ค.ศ.
1828-2003). กรุงเทพมหานคร: ประชุมทองพริ๊นติ้ง  

ประสิทธิ์ พงศ์อุดม. (2549). คริสเตียนกับการศึกษาของไทย. นครปฐม: มหาวิทยาลัยคริสเตียน. 
พรทิพย์ อันทิวโรทัย. (2539). การวิเคราะห์รูปแบบความเป็นครูและกระบวนการถ่ายทอดความรู้ของครูมนตรี 

ตราโมทในกลุ่มผู้สืบทอดที่ต่างกัน (วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต). ภาควิชาสารัตถศึกษา  
บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย  

พิษณุ อรรฆภิญญ์. (2547). 150 ปี คบเพลิงบีซีซี. กรุงเทพมหานคร: โรงเรียนกรุงเทพคริสเตียนวิทยาลัย  
พิษณุ อรรฆภิญญ์. (2547). ความภาคภูมิใจ กุลสตรีวังหลัง-วัฒนาวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงเรียนวัฒนา

วิทยาลัย. 
เฟลตัส ยอร์ช ฮอวส์. (2471). บรุษใจดี ซามูเอล เรโนลส์ เฮาซ์ ในสยาม แปลโดย เจ.เอ.เอกิ้น และตาด 

ประทีปแสน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์บุญเรือง. 
แม้น พงศ์อุดม. (1974). แม่นแต๊. เชียงใหม่: โรงพิมพ์ปอง. 
โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย. (2531). 80 ปี 1906-1986 The Prince Royal's. เชียงใหม่: โรงเรียน

ปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย 
โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย. (2549). ค ากราบบังคมทูลของ ดร.วิลเลียม แฮรีส ต่อสมเด็จพระบรมโอรส

สาธิราช เจ้าฟ้ามหาวชิราวุธ สยามมกุฎราชกุมาร เมื่อวันที่ 2 มกราคม ค.ศ.1906. ใน เสรินทร์  
จิรคุปต์ บรรณาธิการ. อมตพจน์ในรอบ 120 ปี P.R.C.. เชียงใหม่: โรงเรียนปรินส์รอยแยลส์วิทยาลัย. 



        533                      OJED, Vol.10, No.2, 2015, pp.519-533 
 

วิลเลี่ยม แอล บรัดเลย์. (2529). สยามแต่ปางก่อน. . กรุงเทพมหานคร สถาบันไทยคดีศึกษา 
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สภาคริสตจักรในประเทศไทย. (2557). รายงานพันธกิจการศึกษา เสนอต่อ ที่ประชุมสมัชชาสภาคริสตจักรใน
ประเทศไทย สมัยสามัญครั้งที่ 33. กรุงเทพมหานคร: ส านักงานพันธกิจการศึกษา สภาคริสตจักรใน
ประเทศไทย (เอกสารอัดส าเนา). 

สมาคมพระคริสต์ธรรมไทย. (2543). พระคริสตธรรมคัมภีร์ ภาคพันธสัญญาใหม่. กรุงเทพมหานคร: สมาคม
พระคริสต์ธรรมไทย. 

ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ. (2542). พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 
กรุงเทพมหานคร: ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ ส านักนายกรัฐมนตรี 

สุนิตย์ แสงข า. (2527). บทบาทของมิชชันนารีนิกายโปรเตสแตนท์ในการจัดการศึกษาภาคเอกชนในประเทศ
ไทยระหว่างปี พ.ศ. 2367-2475. วิทยานิพนธ์ปริญญาการศึกษามหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศรีนคริน 
ทรวิโรฒ ประสานมิตร.    

อรุณประดิษฐ, โรงเรียน. (2557). 140 ปี อรุณประดิษฐ. เพชรบุรี: โรงเรียนอรุณประดิษฐ 
อุบลวรรณ หงษ์วิทยากร. (2555). รูปแบบการจัดการศึกษาและการพัฒนาครูตามแนวพระราชด าริสมเด็จ

พระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี: บทเรียนจากโครงการพระราชทานความช่วยเหลือทาง
การศึกษา โรงเรียนพระปริยัติธรรม พหุกรณี. วารสารครุศาสตร์, 1(กรกฎาคม-ตุลาคม 2555), 1-13.  

เอกชัย ชิณโคตร, บาทหลวง. (2551). การศึกษาคาทอลิก: วัฒนธรรมองค์การของโรงเรียนคาทอลิกใน 
ทศวรรษหน้า. นครปฐม: ศูนย์ส่งเสริมและพัฒนางานวิชาการ วิทยาลัยแสงธรรม. 

ภาษาอังกฤษ 

Bangkok Christian College. (1913). The college news, 6(November, 1913), 1.  
Cole, E. (1928). The narative of the Harriet M. House School at Wang Lang In George 

B.McFarland (Ed.), Historical sketch of protestant missions in Siam, 1828-1928. 
Bangkok: Bangkok Times Press. 

Khoi, J. V. (1972). A study of the impact of Christian missionaries on education in Thailand. 
 Ph.D. dissertation. St. Louis University.    
McFarland, G. B. (1928). Historical sketch of protestant missions in Siam, 1828-1928.  

Bangkok: Bangkok Times Press. 
McGilvary, D. (1912).  A haft century among the Siamese and the Lao. New York: Revell.  
McGilvary, D. (1864). Two days among the Laos near Petchaburi Siam. Foreign missionary,  

4( September 1864).  
McFarland, S.G. (1867). Siam Mission: Pethburi. Foreign missionary, 5(October 1867), 113.  
Speer, R. E. (1987). The Science of Missions. The missionary review of the world, 

1(January,1987), 29-30.  
Swanson, H. R. (1988). A New Generation : Missionary eucation and changes in woman's roles 

in traditional nothern Thai society. SOJOURN, 3(August 1988).  
 


