
138  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

A Genealogy of Human Nature and the State in  

Political Philosophy ** 

 

Yared Akarapattananukul * 

 

Abstract 

 This research article focuses on the understanding of the 

relationship between human nature and the origins/ duties of state in 

terms of political philosophy, including the understanding of state, citizen 

and sovereignty.  It also gives an alternative to the study of the state and 

its right of existence with new perspectives on political philosophy, by 

shedding light on historical philosophy and genealogical approaches. The 

research deals with interpretative analysis on documentary research, by 

focusing on the genealogical approach in its qualitative methodology. 

The result of the study shows that the political thought on human 

nature is related to that of the state origins and existence in 4 perspectives, 

namely the absolutist view, the populist view, the fictional view and 

 
* Lecturer, Department of Political Science, Faculty of Political Science and Law, 

Burapha University, Email: yared.ak@buu.ac.th 
** This research article reports the original research “A Genealogy of Human Nature 

and the State in Political Philosophy”, granted by the Faculty of Political Science and 

Law, Burapha University Research Fund 
*** Received August 19, 2022; Revised April 27, 2023; May 8, 2023. 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

139

constitutionalism and constituent power.  In addition, the research 

presents 6 ideologies of the state; that is to say, Liberalism, Pluralism, Neo-

right Ideology, Social Contract Theory, Statism and Republicanism and 

Marxist.  Moreover, it reveals three significant points.  Firstly, the study 

shows a broader view of the concept of state apart from the definition of 

territory and boundary.  Secondly, the genealogical perspectives on the 

concept of state reveal a wider area and complex scopes of political 

science and political studies, especially on the context of modern political 

society where the state is bound to various issues of non- state actors in 

the modern political world, both within and outside states.  Thirdly, the 

study of the genealogy of the state inquires into state powers, scopes and 

how to place a modern state in the modern context. 

 

Keywords: Genealogy, Human Nature, State, Political Philosophy. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



140  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

วงศาวิทยาวาดวยธรรมชาติของมนุษยและรัฐในปรัชญาการเมือง** 

 

ญาเรศ อัครพัฒนานุกูล* 

 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงคในการทําความเขาใจความสัมพันธระหวาง

ธรรมชาติของมนุษย และการเกิดขึ้น/หนาที่ของรัฐ ในทางปรัชญาการเมือง และเพิ่ม

ความรูความเขาใจที่เกี่ยวของกับรัฐ พลเมือง และอํานาจอธิปไตย รวมทั้งเพ่ิมทางเลือก

ในการศึกษาปรัชญาการเมือง ดวยแนวทางประวัติศาสตรปรัชญา และวงศาวิทยา โดย

การใชระเบียบวิธีวิจัยในเชิงคุณภาพ และตีความเอกสารผานกรอบของการศึกษาในเชิง

วงศาวิทยา 

ผลการศึกษาพบวา ความคิดทางการเมืองในเรื ่องของธรรมชาติมนุษย 

สัมพันธกับการเกิดขึ้นและมีอยูของรัฐ 4 มุมมอง ไดแก มุมมองแบบอํานาจสมบูรณ

สูงสุด มุมมองแบบมวลชน มุมมองแบบรัฐสมมติ และมุมมองแบบอํานาจรัฐธรรมนูญ

นิยมและอํานาจเชิงสถาปนา นอกจากนี้ งานวิจัยครั้งน้ี ยังเสนอวงศาวิทยาของรัฐในเชิง

อุดมการณ 6 รูปแบบ ไดแก เสรีนิยม พหุนิยม อุดมการณขวาใหม ทฤษฎีสัญญา

 
* อาจารยประจํา ภาควิชารัฐศาสตร คณะรัฐศาสตรและนิติศาสตร มหาวิทยาลัยบูรพา, อีเมล: 

yared.ak@buu.ac.th 
** บทความวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของโครงการวิจัยเรื่อง “วงศาวิทยาวาดวยธรรมชาติของมนุษยและรัฐ

ในปรัชญาการเมือง” ทุนสนับสนุนจากทุนอุดหนุนการวิจ ัย คณะรัฐศาสตรและนิติศาสตร 

มหาวิทยาลัยบูรพา 
*** ไดร ับบทความ 19 สิงหาคม 2565; แกไขปรับปรุง 27 เมษายน 2566; อนุมัติใหจ ัดพิมพ                   

8 พฤษภาคม 2566 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

141

ประชาคม อุดมการณแบบรัฐนิยมและสาธารณรัฐนิยม และมารกซิสต ซึ่งแสดงใหเห็น

ประเด็นที่นาสนใจ 3 ประการ ไดแก ประการแรก การขยายขอบเขตของรัฐจากนิยาม

เรื ่องดินแดนหรืออาณาเขต ไปสู มุมมองทางการเมืองในมิติอื ่น ๆ ประการที่สอง                

การขยายขอบเขตของรัฐศาสตรและการศึกษาทางการเมืองท่ีกวางขวางและซับซอนขึ้น 

โดยเฉพาะจากบริบทของสังคมการเมืองสมัยใหม ที่ซึ่งรัฐถูกนํามาเชื่อมโยงกับประเด็น

ตาง ๆ ในโลกการเมืองสมัยใหม ทั้งตัวแสดงท่ีอยูภายในและภายนอกรัฐ ประการท่ีสาม 

การตั้งคําถามถึงอํานาจและขอบเขต รวมทั้งการจัดวางรัฐสมัยใหมในบริบทของโลก

สมัยใหม 

 

คําสําคัญ : วงศาวิทยา ธรรมชาติของมนุษย รัฐ ปรัชญาการเมือง 

 

บทนํา 

แนวคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษยและรัฐ เปนแนวคิดที่ไดรับความสนใจศึกษา

ในฐานะมุมมองและฐานคิดเบ้ืองตนทางปรัชญาการเมืองมาเปนเวลานาน ตั้งแตปรัชญา

การเมืองกรีกโบราณจวบจนปรัชญาการเมืองหลังสมัยใหมในปจจุบัน ภายใตคําอธิบาย

ที่แตกตางกันของนักปรัชญาการเมืองแตละทาน ซึ่งมักจะนําไปสูความแตกตางกันใน

มุมมองของแนวคิดทางการเมืองอื่น ๆ ที่เชื ่อมโยงมาจากฐานคิดเบื้องตนในเรื่องของ

สภาวะธรรมชาติของมนุษยและรัฐดวย ตัวอยางเชน การทําความเขาใจธรรมชาติของ

กฎหมายวาเปนสิ ่งที ่เกิดขึ ้นตามธรรมชาติหรือเปนสิ ่งที ่ถูกสรางขึ ้น หรือการทํา              

ความเขาใจความชอบธรรมของการใชความรุนแรงทางการเมือง หรือการเกิดขึ้นของ

ทฤษฎีสัญญาประชาคม (social contract) ลวนแลวแตมีฐานคิดมาจากความเขาใจ

เรื่องสภาวะธรรมชาติของมนุษยและรัฐที่แตกตางกันในนักคิดแตละคน นอกจากนี้ 

มุมมองหลักตาง ๆ ของสภาวะธรรมชาติของมนุษยและธรรมชาติของรัฐ ก็มักจะมี



142  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ความสัมพันธตอการทําความเขาใจซึ่งกันและกัน สอดคลอง และรอยเรียงกันอยางเปน

ระบบอีกดวย 

มุมมองเก่ียวกับสภาวะธรรมชาติของมนุษยและการเกิดข้ึนของรัฐมักจะไดรับ

ความสนใจศึกษาอยางมากจากงานเขียนของเพลโต (Plato) และอริสโตเติล (Aristotle) 

ตัวอยางเชน อริสโตเติลกลาวถึงการเกิดขึ้นของสังคมในระดับเล็กหรือที่เรียกวาชุมชน 

หรือ koinonia ภายในนครรัฐ หรือ polis ซึ่งแตกตางจากการเกิดขึ้นของรัฐในสภาวะ

ธรรมชาติ ที่เปนองคภายพของสังคมในระดับใหญ แนวคิดดังกลาวถูกนํามาพิจารณา 

พัฒนา และปรับปรุง อีกครั้งในศตวรรษที่ 16 โดยคนพบไดในขอเขียนที่เชื่อถือไดทาง

ปรัชญาการเมืองตาง ๆ โดยเฉพาะในงานของ ฌอง โบแดง (Jean Bodin) ที่นํามาใช

อธิบายแนวคิดเรื่อง ‘ประชาสังคม’ และนํามาสูคําอธิบายในการเกิดขึ้นของรัฐ และ

ความชอบธรรมในการเกิดขึ้นของรัฐที่ถูกสรางโดยมือของมนุษยอันแตกตางจากรัฐใน

สภาวะธรรมชาติ โบแดงมีความเห็นสอดคลองกับอริสโตเติลในประเด็นที่เกี ่ยวของกับ

ธรรมชาติและการแบงแยกระหวางอํานาจของผู ปกครองที่เรียกวา potestas และ 

imperium ซึ่งแตกตางจากอํานาจของหัวหนาครอบครัวอยางความเปนบิดา ที่เรียกวา 

dominium (Ross, 1946, p. 270) แตสําหรับโบแดงแลว ไมมีการจัดตั้งสิ่งท่ีเรียกวารัฐ

แบบดั้งเดิม มีเพียงการอยูกันแบบครอบครัวในสภาวะธรรมชาติที่กลมกลืนไปดวยกัน 

และการรวมกลุมกันของครอบครัวนี้เอง ที่ภายหลังถูกพัฒนาเปนการแบงงานกันทํา 

กลุม องคกรตาง ๆ และรวมถึงชมุชนและรัฐดวย (Ross, 1946, p. 268) 

นอกจากนี้ มุมมองของโบแดงดังกลาว ยังมีอิทธิพลตอมุมมองตาง ๆ ของ

แนวคิดสัญญาประชาคมในศตวรรษที่ 16 – 18 ดวย อยางไรก็ตาม สําหรับอริสโตเติล

แลว หนวยทางสังคมไมวาจะในระดับเล็กอยางชุมชนหรือระดับใหญอยางรัฐ เปนสิ่งที่

เกิดขึ้นตามธรรมชาติ และมีความสัมพันธเกี่ยวเนื่องกับสภาวะธรรมชาติของมนุษยที่

ตองการคนหาชีวิตที่ดี (good life) ในขณะที่มุมมองของโบแดงและนักคิดสวนใหญ



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

143

ตั้งแตศตวรรษที่ 16 เชื่อมโยงถึงพันธสัญญารวมกันในการใหกําเนิดรัฐ ซึ่งเปนขอตกลง

ที่ไมไดเกิดจากสภาวะธรรมชาติ และถูกสรางขึ้นภายหลังจากสภาวะธรรมชาติของ

มนุษย (Das, 1975, p. 63) มุมมองที่แตกตางกันดังกลาว นําไปสูความแตกตางใน            

การมองอํานาจอันชอบธรรมของรัฐ จากแตเดิมที่มีความสมบูรณภายในตัวเองในอดีต 

มาสู การเปนรัฐที่มีสถานะภายใตกฎหมาย ซึ ่งอาจจะไมใชเครื่องมือที่สมบูรณและ              

มีเหตุมีผลมากนักในการเมืองสมัยใหม (Minogue, 1995, p. 106) แตทั้งนี้ ก็ไมได

หมายความวาแนวคิดทางการเมืองสมัยใหมจะแตกหักจากแนวคิดการเมืองในอดีต

อยางชัดเจน นักคิดทฤษฎีสัญญาประชาคมที่มีมุมมองเรื่องของการเกิดขึ้นของรัฐตาม

ธรรมชาติตามแนวคิดของยุคโบราณก็ยังคงปรากฏใหเห็นอยู ตัวอยางเชน โจฮันเนส  

อัลทูซิอุส (Johannes Althusius) ซึ่งมองความสัมพันธทางการเมืองในลักษณะของ

การมีรัฐตามธรรมชาติ ดวยการเชื่อมโยงกับแนวคิดอํานาจอธิปตย เพื่อเปาหมายใน 

การสรางความสุขและความยุติธรรมใหกับทุกคน (Malan, 2017, p. 19–21) 

นอกจากแนวคิดตาง ๆ ที ่กลาวมาขางตนแลว ยังมีมุมมองทางปรัชญา

การเมืองอันหลากหลายของนักคิดอื่น ๆ ตอการเกิดขึ้นและการมีอยูของรัฐ ซึ่งสัมพันธ

กับการอธิบายสภาวะธรรมชาติของมนษุย และนําไปสูมุมมองท่ีหลากหลายตอแนวคิดที่

เกี ่ยวของกับการเมือง โดยเฉพาะในยุคสมัยใหมดวย (Leftwich, 2004; Frazer and 

Hutchings, 2008; Crick, 2013) ตัวอยางเชน มุมมองของ ฮานนา อาเรนด (Hannah 

Arendt) ที่กลาวถึงความสมบูรณในตัวเองของความเปนการเมือง กลาวคือ ความเปน

การเมืองก็คือการพูดคุย และสรางบทสนทนาระหวางผูคน เพื่อแลกเปลี่ยนความคิด 

ประสบการณ ตาง ๆ ในพ้ืนที่สาธารณะ (Arendt, 1958, p. 5) ที่สมบูรณแลวในตัวเอง 

(in itself) แนวคิดดังกลาวตองอาศัยมุมมองตอสภาวะธรรมชาติของมนุษยที่มีเสรภีาพ

เปนเงื ่อนไขหรือพื ้นฐานที ่สําคัญ นั ่นเอง ในขณะที่ คาลล ชมิทท (Carl Schmitt) 

กลาวถึงความเปนการเมืองในลักษณะของการแบงแยกมิตรและศัตรู (Schmitt, 2007, 



144  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

p. 12)  ธรรมชาติของมนุษยโดยนัยนี้ จึงมีลักษณะของการไมไวเนื้อเชื ่อใจกันสูง 

โดยเฉพาะความไมไวเนื ้อเชื ่อใจในฝายตรงกันขามที ่ถูกนิยามวาเปนศัตรูกับเรา 

นอกจากนี้ นักรัฐศาสตรสมัยใหมคนอ่ืน ๆ  เชน ไมเคิล โอคชอท (Michael Oakeshott) 

อาร จี คอลิงวูดส (R. G. Collingwood) และ ฌาคส ร็องซีแยร (Jacques Ranciêre) 

ก็มีแนวคิดที่เกี ่ยวของกับความเปนการเมืองที่มาจากฐานคิดเกี่ยวกับธรรมชาติและ

ล ักษณะของร ัฐท ี ่ แตกต างก ันด วย (Collingwood, 1995; Oakeshott, 2003; 

Ranciêre, 2010; Alexander, 2014) 

ดวยเหตุที่แนวคิดที่เกี่ยวของกับสภาวะธรรมชาติของมนุษยและรัฐในมุมมอง

ของนักคิดทางปรัชญาการเมืองแตละคนมีความแตกตางหลากหลายสูง อีกทั ้งยัง

เชื ่อมโยงในลักษณะของการเปนฐานคิดใหกับการมองแนวคิดที ่เกี ่ยวกับความเปน

การเมืองและแนวคิดทางการเมืองอื่น ๆ ดวย การศึกษาวงศาวิทยาที่เชื่อมโยงแนวคิด

ทั้งหมดของธรรมชาติของมนุษยและรัฐงานวิจัยในครั้งนี้ จึงมีประโยชนอยางมากใน

ฐานะงานวิจัยพื้นฐาน (basic research) ซึ ่งรวบรวมมุมมองตาง ๆ ที ่เกี ่ยวของกับ

ธรรมชาติของมนุษยและรัฐ อันนําไปสูการกอรูปขององคความรูในทางปรัชญาการเมือง 

ที่จะเปนฐานคิดใหกับแนวคิดทางการเมืองอื่น ๆ ตอไป นอกจากนี้ คุณูปการหนึ่งที่

สําคัญของการวิจัยในครั้งนี้ นํามาสูการทบทวนและตั้งคําถามพื้นฐานที่วา เราควรมี

ความคิดเก่ียวกับรัฐและการเมืองอยางไร 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย 

1. เพื ่อทําความเขาใจความสัมพันธระหวางธรรมชาติของมนุษย และ           

การเกิดขึ ้น/หนาที ่ของรัฐ ในทางปรัชญาการเมือง และเพิ ่มความรู ความเขาใจที่

เก่ียวของกับธรรมชาติของมนุษย รัฐ พลเมือง และอํานาจอธิปไตย 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

145

2. เพื ่อเพิ่มทางเลือกในการศึกษาปรัชญาการเมืองเพื ่อใชอธิบายแนวคิด

ทางการเมือง และการศึกษารัฐศาสตร ดวยแนวทางประวัติศาสตรปรัชญา (History of 

Philosophy) และวงศาวิทยา (Genealogy) อันเปนการสรางมุมมองแบบใหมที่มีตอ

ความเขาใจทฤษฎีการเมืองวาดวยรัฐ และการมีอยูของรัฐ 

3. เพื ่อเปดพื ้นที ่ในทางวิชาการที ่เกี ่ยวของกับการวิจัยพื ้นฐาน (basic 

research) ใหมีความหลากหลายมากขึ้น จากงานวิชาการที ่มีอยู เดิม รวมถึงขยาย

ขอบเขตในการอธิบายหลักการพื ้นฐานของรัฐ ในแงมุมเชิงวิชาการและบริบทเชิง

ปรัชญาการเมืองที ่กว างข ึ ้น อันเป นพื ้นฐานใหก ับองคความร ู ทางร ัฐศาสตร                         

ดานการเมืองการปกครอง และรองรบัการเปลี่ยนแปลงทางการเมืองของสังคมไทยและ

สังคมโลก 

 

วิธีดําเนินการวิจัย 

งานวิจัยครั้งน้ี เปนการศึกษาเชิงคุณภาพ โดยมุงเนนการวิเคราะหเชิงตีความ 

(Interpretative Analysis) ทางปรัชญาการเมือง และนําเสนอผลการวิเคราะหขอมูล

ในลักษณะของการพรรณนา (Descriptive) โดยเลือกใชวิธีการศึกษาและเครื่องมือใน

การเก็บขอมูลจากการวิเคราะหเอกสาร (Documentary Research) เปนหลัก งานวิจัย

นี ้ด ําเนินงานผานการคนควาเอกสารทั ้งปฐมภูมิ (original texts ของนักปรัชญา

การเมือง) และทุติยภูมิ (งานศึกษา ตํารา เอกสาร บทความวารสารตาง ๆ ที่เกี่ยวของ) 

ทั้งนี้ ผูวิจัยไดใชการตีความผานแนวทางการศึกษาวงศาวิทยา (Genealogy) ในเชิง

ประวัติศาสตรปรัชญาของควอนติน สกินเนอร (Quentin Skinner) เปนหลัก 

 

 

 



146  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ผลการวิจัย 

ผลการวิจัยแสดงความสัมพันธระหวางธรรมชาติของมนุษยและรัฐโดย

สามารถแบงตามมุมมองที ่เกี่ยวของ 4 มุมมอง โดยผูศึกษาเห็นพองกับแนวคิดของ             

สกินเนอร (Skinner, 2009) ในเบ้ืองตน และปรับปรุงเพ่ิมเติมเพ่ือใหการทาํความเขาใจ

มโนทัศนเรื่องวงศาวิทยาของธรรมชาติมนุษยและรัฐ มีความสมบูรณย่ิงข้ึน ดังน้ี 

1. ธรรมชาติของมน ุษย ก ับม ุมมองร ัฐแบบอํานาจสมบูรณส ูงสุด 

(Absolutist View) 

การเชื่อมโยงธรรมชาติของมนุษยกับคําวารัฐที่เปนที่นิยมมากที่สุด มักจะถูก

ใชเพ่ือเรียกแทนรัฐวาเปน แกนสาร (entity) ที่เปรียบเสมือน ‘องคาพยพทางการเมือง’ 

(body politic, corpus politicum) ซึ่งเก ี ่ยวของกับการรวมกลุ มแบบพิเศษของ

พลเมืองที่อาศัยอยูภายใตอํานาจอธิปตยอันปกครองโดยผูนํา หรือกลุมผูนํา ที่ดํารงอยู

ในฐานะหัวของรัฐ อยางเชนกษัตริย โดยมีนัยวา พลเมืองดังกลาวปรากฏในลักษณะ

องคาพยพที่เปนสวนเดียวกับความเปนธรรมชาติของตนเอง หรือที่เรียกวาธรรมชาติ

ของมนุษย ซึ่งอยูภายใตและตองอาศัยการควบคุมจากอํานาจศูนยกลางที่เด็ดขาด โดย

องคาพยพดังกลาวจะไมสามารถกระทําการอันใดได หากขาดซึ ่งอํานาจสูงสุดที่

เปร ียบเสมือนหัวเรือในการกําหนดทิศทางและการบังคับใหทําตาม คํานิยาม

กระบวนการพื้นฐานที่สัมพันธกับลักษณะดังกลาว ไดกลายมาเปนความเขาใจหลักของ

คําศัพทวารัฐ โดยเฉพาะการตั้งคําถามที่กําหนดคําแนะนําใหกับเจาผูปกครองในกระแส

ของยุคเรเนซอง (Renaissance) ที่วาเจาผูปกครองควรจะเปนผูปกครองในลักษณะ

อยางไร เพื่อใหสามารถรักษาอํานาจและสถานะของตนเองภายในรัฐ  หรือการทําให

ปลอดภัยจากการถูกโคนลมโดยกองกําลังภายในรัฐได (coup d'etat) โดยความเขาใจ

จากยุคเรเนซองน้ี คําวา ‘สถานะ’ (ของเจาผูปกครอง) ซึ่งเรียกวา stato หรือ lo stato 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

147

จึงมีความหมายเดียวกับสิ่งเรียกวา ‘รัฐ’ (state) ทั้งในภาษาอังกฤษและฝรั่งเศส และ

คําวา staat ในภาษาเยอรมันในเวลาตอมา (Provvidera, 2021) 

ในประเด็นนี้ มาคิอาเวลลี (Machiavelli) ถือเปนนักคิดคนสําคัญที่โดดเดน

ทามกลางบรรดานักคิดทางการเมืองทั ้งหลาย ที่ไดเนนถึงจุดยืนของความสําคัญที่

เกี่ยวของกับความสามารถในการคงรักษาไวซึ่งสถานะของเจาผูปกครอง (mantenere 

lo stato) (Hexter, 1973, p. 152) ในงานเรื ่อง The Prince บทที่ XVIII และ XIX 

มาคิอาเวลลีมองวา มนุษยมีคุณลักษณะสวนใหญทางดานจิตวิทยา ที่มักจะเรียกวา 

'ธรรมชาติของมนุษย' ซึ่งเปนรากฐานที่ลึกที่สุดของพฤติกรรมซํ้า ๆ นั่นก็คือ นิสัยที่

หลอกลวง ไมนาไววางใจ และเห็นแกตัวอยูเสมอ ลักษณะดังกลาว ไมเพียงสามารถ

อธิบายพฤติกรรมของพวกเขาไดอยางมีเหตุมีผลเทานั้น แตยังสามารถทําใหคาดการณ

พฤติกรรมของพวกเขาไดอีกดวย สําหรับมาคิอาเวลลีแลว มนุษยกระทําการตาม              

ความโนมเอียงตามธรรมชาติของแตละปจเจกชน บางคนระแวดระวัง บางคนใจรอน 

หากคนที่มีลักษณะระแวดระวังถูกเรียกใหกระทําในเวลาที่ตองใชความกลา เขายอม

ลมเหลว เชนเดียวกัน หากคนใจรอนถูกบังคับใหกระทําภายใตสถานการณที่ตองใช

ความระมัดระวัง เขาก็จะถึงหายนะ ธรรมชาติของมนุษยมีแนวโนมที่จะผิดสัญญา                    

พวกเขาประทับใจในภาพลักษณและผลลัพธไดอยางงายดาย พวกเขาเห็นแกตัวแต

คอนขางไรเดียงสา พวกเขาเคารพและยกยองคุณธรรม แตสวนใหญไมมีในตัวเอง                  

มาคิอาเวลลีกลาววาคงจะดีไมนอยหากมนุษยสามารถปรับทัศนคติไปตามกาลเทศะ  

แตอยางไรก็ตาม ธรรมชาติของมนุษยเปนสิ่งที่ไมสามารถเปลี่ยนแปลงได (Berridge, 

2001, p. 539, 544; Cesa, 2014, p. 8; Bueno da Rosa, 2019) 

แม  ว  าล ักษณะเฉพาะทางจ ิตว ิทยาของมน ุษย ตามธรรมชาต ิจะมี                        

ความทะเยอทะยาน แตมนุษยก็ยังมีความกลัว โดยเฉพาะความกลัวที่จะสูญเสีย เปนตัว

ขับเคลื่อนดวยเชนกัน ดวยความจําเปนในเรื่องความกลัววาจะไมปลอดภัย เปดพื้นที่



148  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ใหกับการใชคุณธรรม (virtù) และเกียรติยศ (glory) ที่ดําเนินการโดยเจาผูปกครอง 

ไมใชเพียงการปกครองระหวางมนุษยดวยกันเองในโชคชะตาตามธรรมชาติ ในผลงาน

ของมาคิอาเวลลี ไดเนนยํ ้าเสมอถึง ‘สิ ่งที ่ผูปกครองจะตองทํา’ โดยมักจะกลาวใน

ทํานองที่วา ถาเจาผูปกครองไมทําตามเชนนั้น ก็จะถูกเกลียด และก็จะสูญเสียสถานะ

ของการเปนผูปกครองไป และการรักษาไวซึ่งสถานะของตน ก็จะนําไปสูการรักษาไวซึ่ง

สถานะของรัฐ ซึ่งก็จะยอนกลับมาสูการรักษาสถานะของการเปนเจาผูปกครองตอไป 

หนาที่ของผูปกครองในฐานะผูที่มีอํานาจสมบูรณเบ็ดเสร็จ จึงตองรักษาไวซึ่งองคาพยพ

ทางการเมืองใหมีสุขภาพที่ดีและความเจริญรุงเรืองอยูเสมอ สําหรับมาคิอาเวลลีแลว 

เจาผู ปกครองที่งามสงาจะตอง “ทําใหเกิดความเชื่อมั่นไดวา เขา (เจาผูปกครอง)                

จะสามารถดูแลรักษาชีวิตของตนเองและรัฐของตนใหปลอดภัยได” (Machiavelli, 

1961, p. 141) 

การมองรัฐในฐานะของอํานาจสมบูรณเบ็ดเสร็จนี ้ ไดนํามาซึ ่งการพัฒนา

ความคิดของการเม ืองในยุโรป และพัฒนามาสู แขนงของความคิดทางการเม ือง                  

แบบเบ็ดเสร็จ 2 รูปแบบในยุคสมัยใหม ในดานหนึ่ง แนวคิดอํานาจเบ็ดเสร็จของกษตัรยิ

ไดสรางนักคิดทางศาสนาและการเมืองท่ีเกี่ยวของกับการยอมรับอํานาจอธิปไตยสูงสุด

ภายในรัฐ (soveraineté, summa potestas, suprema potestas) อยางฟรานชิสโก 

เดอ ว ิโทเร ีย (Francisco de Vitoria) โรเบ ิร ต เบลลามีน (Robert Bellarmine)              

ฟรานซิสโก ซูอาเรส (Francisco Suárez) และโจฮันเนส อัลทูซ ิอ ุส (Johannes 

Althusius) ซึ่งยืนยันวาอํานาจของผูใดก็ตามในการปกครองจะตองเปนอํานาจที่ดํารง

อยูอยางครอบคลุมชุมชนนั้น ๆ ทั้งหมด ผูปกครองจึงตองเปนผูปกครองแบบเบ็ดเสร็จ

สมบูรณเหนือองคาพยพของรัฐทั้งหมด (Kellison, 1621; Skinner, 2009, p. 329) 

โดยรูปแบบความคิดทางการเมืองในลักษณะนี้ มีตนกําเนิดจากงานของฌอง โบแดง 

(Jean Bodin) ในเรื่อง Six Books of the Commonwealth ท่ีตีพิมพในป 1576 และ



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

149

ถูกแปลเปนภาษาอังกฤษครั้งแรกในป 1606 โบแดงเริ่มตนจากการตั้งเงื่อนไขในการทํา

ความเขาใจมนุษยตามธรรมชาติดวยการผูกติดธรรมชาติมนุษยไวกับแนวคิดทาง               

เทววิทยา ภายใตระเบียบที ่ม ีเหตุผลซึ ่งพระเจาทรงสรางขึ ้น และควบคุมโดยกฎ

ธรรมชาติตามที่พระองคกํากับไว ซึ่งพระองคไดใหทางเลือกทั้งความเมตตากรุณาและ

ความช่ัวรายไวใหกับมนุษยชาติบนโลก โดยมนุษยสามารถใชเจตจํานงเสรีของตนเองใน

การเลือกประพฤติตนอยางใดอยางหนึ่งไดเอง (Power, 2020, p. 502) 

ในการทําความเขาใจสังคมการเมืองหรือรัฏฐาธิปตย โบแดงอาศัยแนวคิด

เรื่องอํานาจสูงสุดของพระเจามาอธิบาย โดยตั้งคําถามที่วา อะไรที่กอรูปเมืองหรือรัฐ

ขึ้นมา ตัวเขาเองใหคําตอบวา ไมใชตัวเมืองหรือผูคนที่สรางรัฐขึ้นมา แตเปนสมาคมของ

ผูคนที่ยอมตอองคอธิปตยเพียงหนึ่งเดียวในฐานะหัวของรัฐ เฉกเชนเดียวกับอํานาจ

สูงสุดของพระเจา แมวาในอาณาเขตของรัฏฐาธิปตยดังกลาวจะมีเพียง 3 ครัวเรือนก็

ตาม หากผูคนทั้งหมดยอมจํานนตออํานาจอธิปตยเพียงหนึ ่งเดียว ก็ถือเปนรัฐแลว 

(Bodin, 1606) นอกจากนี้นักทฤษฎีทางสังคมอยางโบแดงก็ยังเห็นดวยกับอริสโตเตลิใน

การแบงอํานาจของผูปกครองรัฐแบบ potestas และ imperium ออกจากอํานาจของ

ผู ปกครองแบบพอปกครองคนในบาน (Ross, 1946, p. 270) ซึ ่งทั ้งอํานาจของ

ผู ปกครองรัฐและอํานาจของผูปกครองบาน ลวนเปนอํานาจที่ดํารงอยู ตามสภาวะ

ธรรมชาติ โดยไมมีการจัดตั้งรัฐ ดวยเหตุที่วา สําหรับโบแดงแลว มนุษยดําเนินชีวิตที่

เกี่ยวพันกับครอบครัวในลักษณะเดียวและสอดคลองเปนหนึ่งเดียวกับสภาวะธรรมชาติ 

และรัฐก็คือ "การรวมกลุมของครอบครัวและการครอบครองทรัพยสินรวมกัน ปกครอง

โดยอํานาจสูงสุดและดวยเหตุผล" (Bodin, 1606) กลาวอีกนัยหนึ่ง สมาคมในรูปแบบ

ของครอบครัวเปนพื้นฐานและจุดเริ่มตน ซึ่งในเวลาตอมา ไดรับการพัฒนาสูระบบ            

การแบงงานกันทํา กลุ มงานขนาดเล็ก สหภาพความรวมมือ และชุมชน/รัฐ (Ross, 

1946, p. 268) มุมมองดงักลาว สามารถพิจารณาไดวา การเกิดขึ้นและดํารงอยูของรัฐ



150  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ไมไดมาจากพัฒนาการตามธรรมชาติท่ีมีความสมบูรณในตัวเอง หากแตเปนสมาคมของ

ผูคนตางหาก ที่ใหสถานะกับตัวรัฐ ในฐานะสิ่ง (entity) ที่มีอยูและดํารงอยูภายใต

ขอตกลงของความยินยอมบางอยาง ซึ่งเขาใจไดในนามของสิ่งที่เรียกวา ‘กฎหมาย’ 

นั่นเอง นอกจากนี้ นักกฎหมายและปรัชญาการเมืองแบบคาลวิน (Calvinist) อยาง              

โจฮันเนส อัลทูซิอุส (Johannes Althusius) ก็ยืนยันถึงการมีอยูของอํานาจอธิปตยตาม

ธรรมชาติ ดังเชนอํานาจบริสุทธิ์ของพระผูเปนเจา โดยมองวาการมีอยู ของอํานาจรัฐ

และองคอธิปตยดังกลาว จะนํามาซึ่งความสุขและความยุติธรรมใหกับทุกคนภายใน

ขอบเขตของอํานาจอธิปตยได (Malan, 2017, p. 19–21) 

ความคิดทางการเมืองแบบเบ็ดเสร็จในอีกรูปแบบหนึ่ง พบวาอํานาจเบ็ดเสร็จ

ของกษัตริยไดนําไปสู จินตภาพของรัฐแบบ ‘หัว-รางกาย’ โดยผูนําแทนดวยหัวที่มี

อํานาจเบ็ดเสร็จเด็ดขาด และประชาชนแทนดวยรางกาย ซึ่งเปนที่รู จักกันในแนวคิด             

ที ่เรียกวา ‘เทวสิทธิราชย’ (Divine Right of Kings) โดยพบไดจากคําปราศรัยของ

กษัตริยอยางพระเจาเจมสที่ 1 (King James I) ของอาณาจักรบริเตนใหญ ในป 1605 

พระเจาเจมสที่ 1 แถลงตอรัฐสภาวา “สถานะของกษัตริยเปนสิ่งที่สูงสุดในโลก เพราะ

กษัตริยไมเพียงแตเปนแมทัพของพระเจาบนโลกมนุษย และนั่งบนบัลลังกของพระองค

เทานั้น แตวาแมแตโดยพระเจาเอง (กษัตริย - ผูเขียน) ก็ยังถูกเรียกวาเปนพระเจา

ท ั ้ ง ห ล าย  ( The state of monarchy is the supremest thing upon earth; for 

kings are not only God's lieutenants upon earth, and sit upon God's throne, 

but even by God himself are called gods)” (James, 1609) โดยนัยนี้ กษัตริย

จึงเปนผูที่ถูกแตงตั้งโดยพระเจาดวยตัวของกษัตริยเอง โดยอํานาจสูงสุดเหนือดินแดน

รัฐของตนเอง เพ่ือปกครองเหนือองคาพยพของรัฐท้ังหมดของเขา ทั้งน้ี มุมมองดังกลาว

เปนที่รูจักอยางกวางขวางผานการถายทอดของเซอร โรเบิรต ฟลมเมอร (Sir Robert 

Filmer) ผูมีชื่อเสียงในศตวรรษที่ 7 ของอังกฤษ ในฐานะผูปกปองอํานาจเทวสิทธิ์ของ



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

151

กษัตริย โดยการตอบโตแนวคิดที่เช่ือวามนุษยชาติกําเนิดขึ้นตามธรรมชาติอยางอิสรเสรี 

จากการปกครองทุกรูปแบบ โดยฟลมเมอรมองวาแนวคิดดังกลาวไมถูกตอง เนื่องจาก

กษัตริยไมไดรับอํานาจมาจากประชาชน แตรับโดยตรงมาจากการสถาปนาโดยตรงจาก

พระเจาดวยตัวเอง กษัตริยจึงเปรียบเสมือผูสําเร็จราชการแทนของพระเจาบนโลก

มนุษย และจะตองมีอํานาจสูงสุดและไมตองถูกตั้งคาํถาม อยูเหนือองคาพยพทั้งหมดใน

รัฐหรืออาณาจักร (Skinner, 2009, p. 330) 

2. ธรรมชาติของมนุษยกับมุมมองรัฐแบบมวลชน (Populist View) 

ธรรมชาติของมนุษยกับมุมมองรัฐแบบมวลชนเปนมุมมองที ่ตรงขามกับ

มุมมองแบบสมบูรณเด็ดขาด โดยมุมมองนี้ยืนยันถึงความเขาใจที่วา มนุษยมีสภาวะตาม

ธรรมชาติในลักษณะที่แตกตางกันอยางมาก แตกระนั ้นก็มีแนวโนมที ่จะนําเอา                  

ความแตกตางของปจเจกแตละคนรวมเขาดวยกันใหเปนเรื่องสวนรวม ตัวอยางเชน 

ประเพณี วัฒนธรรม อัตลักษณ ลวนเปนสิ่งที่มีอยูมากอนรัฐหรือสังคมการเมือง ดังน้ัน 

การรวมตัวกันของผูคนในสภาวะธรรมชาติเขาสูการเปนรัฐแบบมวลชน จึงไมใชลักษณะ

ของการรวมสมาชิกทั้งหมดในสังคมเฉพาะพื้นที่หนึ่งใด แตเปนแตเปนการรวมตัวของ  

กลุ มที ่มีความโดดเดนในสิทธิของตนเองที ่เหมือนกัน และมีอัตลักษณรวมกันผาน              

ความทุกขยาก ชุดของประเพณี และโชคชะตา (Urbinati, 2017; Blokker, 2019,             

p. 542) สําหรับมุมมองรัฐของแบบมวลชนแลว รัฐจึงสามารถเปรียบไดเสมือนกับ              

การรวมกลุมของสหภาพมวลชน (civil union) หรือการรวมกลุมของผูคน ซึ่งเปนสิ่งที่

ถูกบันทึกไววาไดเคยเกิดข้ึนและดํารงอยูมากอนแลวตามสภาวะธรรมชาติ โดยมีรัฐบาล

เปนผูปกครองที่กระทําการทางการเมืองแทนในสภาวะของการมีสังคมการเมือง ในรัฐ

แบบมวลชนดังกลาวนี้ อํานาจอธิปตยที่เปนหนึ่งเดียวจึงถือเปนสิ่งที่อยูติดตัวประชาชน

ทั้งหมดในรัฐ อันเปนผลพวงที่มีมาตั้งแตที่พวกเขาอยูในสภาวะธรรมชาติกอนที่จะมีรัฐ

หรือสังคมการเมือง และผูนําหรือรัฐบาลที่มีอํานาจในการปกครอง ก็เปนตัวแทนที่ถูก



152  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

เลือกขึ้นมาโดยประชาชนผูที่เปนเจาของอํานาจอธิปตย โดยที่ประชาชนตองสามารถ

เรียกคืนอํานาจในการปกครองนั้นเมื่อไมเปนที่พอใจจากการที่ผูปกครองทําใหอํานาจ

อธิปตยเสื่อมลงได (Skinner, 2011) ดวยเหตุนี้ จึงอาจกลาวไดวา มุมมองนี้ก็ยืนยันถึง

จินตภาพของรัฐแบบ ‘หัว-รางกาย’ ดวยเชนเดียวกับแนวคิดอํานาจเทวสิทธิ์ หากแต

สวนของรางกายที่ถือครองอํานาจอธิปไตย ไมใชหัวตามที่อางถึงในทฤษฎีเทวสิทธิ์ แต

เปนรางกาย นั่นเอง 

ความคิดแบบรัฐมวลชนมีที่มาจากกระแสทางการเมืองสองกระแส กระแส

แรกมีที่มาจากการทาทายระบอบการปกครองในฝรั ่งเศส อันเปนความพยายามใน              

การหยุดยั ้งอิทธิพลของศาสนาที ่ทําการบังคับตอรางกายของผู คน โดยปรากฏใน

ขอเขียนที่ถูกเขียนขึ้นโดยผูที่ใชนามแฝงวา สตีเฟน จูเนียส บรูทิส (Stephen Junius 

Brutus) เรื่อง Vindication Against Tyranny และตีพิมพในฝรั่งเศสในชวง 1579 ซึ่ง

กลาวถึงสงครามศาสนาของฝรั่งเศสในป 1578 ที ่มีขึ ้นเพื ่อตอตานกษัตริย กระแส

ดังกลาวยืนยันถึงความคิดที่วา แมการปกครองจะแสดงใหเห็นถึงอํานาจของผูปกครอง 

แตก็ตองไมลืมวาอํานาจดังกลาวมีที ่มาจากอํานาจอธิปไตยของประชาชน ซึ่งเปน                  

ผูแตงตั้งผูปกครอง และเปนอํานาจที่สามารถเรียกคืนไดหากผูปกครองไมไดทําดีตอ

รางกายขององคอธิปตย นอกจากนี้ การตอตานการปกครองของศาสนาในฝรั่งเศส               

ยังสงไมตอใหกับการปฏิวัติของอังกฤษในศตวรรษที ่ 17 โดยเฉพาะการตอตาน

ราชวงศสจวต (Stuart) และความพยายามในการยกเลิกการปกครองโดยราชวงศของ

รัฐสภา ในชวงป ค.ศ. 1640 – 1649 ดวย แนวทางในการปฏิวัติอังกฤษดังกลาว พบได

ในงานของ จอหน ล็อก (John Locke) ซึ่งตอบคําถามถึงการที ่ทรราชไดเขาแยงชิง

อํานาจอธิปตยจากประชาชน วาแทที่จริงแลวอํานาจตั้งตนดั้งเดิมของประชาชนไมได

หายไปไหน แตติดอยูกับประชาชนตลอดเวลา อีกทั้งยังเปนอํานาจที่มอบใหกับรัฐบาล

เพื ่อการสรางสรรคสิ ่งที ่ดีรวมกัน ดังนั้น สมบัติของอํานาจอธิปไตยจะประจักษได                 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

153

ก็ตอเมื่อสมบัติของประชาชน และความเปนประชาชนมีความเทาเทียมกับการเปนรัฐ 

รวมทั ้งมุมมองของจอหน มิลตัน (John Milton) เลขาธิการคนสําคัญของโอลิเวอร               

ครอมเวล (Oliver Cromwell) ที่เรียกรองใหมีรัฐที่เสรีจากการปกครองของกษัตริย 

โดยสวนหนึ่งของงานของมิลตัน ที่ชื่อวา The Tenure of Kings and Magistrates ได

กลายเปนตนแบบใหกับขอเขียนตาง ๆ ของบิดาผู กอตั้งสหรัฐอเมริกาที ่ยึดถือใน

เจตจํานงเสรีตามธรรมชาติของประชาชน อํานาจอธิปไตยถูกครอบครองโดยรางกาย

ของประชาชนหรือรัฐตลอดเวลา และไมสามารถที่จะเอาออกจากพวกเขาไดโดยไม

ละเมิดสิทธิโดยกําเนิดตามธรรมชาติของพวกเขา ดวยเหตุนี้ เจตจํานงเสรีตามธรรมชาติ

ของมนุษย จึงไมไดหายไปเมื่อพวกเขาเขามาอยูในรัฐแลว ในทางเดียวกัน ก็ยินยอมให

พวกเขาคงไวซึ่งอํานาจในการถอดผูปกครองคนใดคนหนึ่งที่พวกเขาตัดสินวาเปนกบฏ

ตอกฎหมายและเปนศัตรูของรัฐ ออกจากการดํารงอํานาจในการปกครอง (Skinner, 

2011) 

สําหรับกระแสของรัฐแบบมวลชนในรูปแบบที่สอง มีที่มาจากแนวคิดของ   

การมีรัฐธรรมนูญที่เปดโอกาสใหประชาชนสามารถปกครองตนเองไดในเชิงกวาง นั่นก็

คือรัฐธรรมนูญภายใตสาธารณรัฐนิยม (republicanism) ซึ ่งปรากฏผานขอเขียน

ภาษาอังกฤษของเจมส แฮริงตัน (James Harrington) และ อัลเกอรนอน ซิสนีย 

(Algernon Sidney) รวมถึงบิดาผูกอตั ้งของสหรัฐอเมริกา (Founding Fathers of 

the United States) ซึ่งแสดงใหเห็นการปกครองของเสรีชนภายในรัฐเสรี ที่แตกตาง

กับการปกครองแบบอํานาจสมบูรณของกษัตริย ที่เหลาประชาชนไมไดมีอิสรเสรีใน          

การปกครองตนเอง (Skinner, 2011) 

3. ธรรมชาติของมนุษยกับมุมมองแบบรัฐสมมติ (Fictional View) 

ความคิดที่ถูกจัดวาเปนธรรมชาติของมนุษยกับมุมมองแบบรัฐสมมติ ปรากฏ

ใหเห็นผานทฤษฎีเรื่องรัฐของโธมัส ฮอบส (Thomas Hobbes) ในบทที่ 13 อันเลื่องช่ือ 



154  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ของงานเรื ่อง Leviathan (1651) โดยฮอบสวาดภาพสิ ่งที่ถูกเรียกวาเงื ่อนไขตาม

ธรรมชาติของมนุษยวายังเปนสภาวะที่ไมไดมีสังคมอยู ดังนั้น จึงไมมีแมกระทั่งสิ่งที่

เรียกวาอํานาจอธิปไตยของปวงชนดํารงอยูดวย ซึ่งเปนแนวคิดที่ตรงขามอยางสิ้นเชิงกับ

มุมมองของวงศาวิทยาแบบที่สอง หรือมุมมองแบบมวลชน ทั้งนี้ ทฤษฎีรัฐแบบมวลชน

เชื่อวา สังคมของมนุษยเปนสิ่งที่เกิดขึ้นและดํารงอยูตามสภาวะธรรมชาติ ซึ่งฮอบส

วิจารณวาเปนเพียงภาพลวงตา สําหรับฮอบสแลว สภาวะธรรมชาติเปนสภาวะแหง

สงครามที ่มนุษยแตละคนทําตอกันและกัน (war of all against all) เมื ่อไหรก็ได 

เพราะพวกเขาไมคิดวาตนเองไมสมควรไดในสิ่งที่ตนเองอยากได จึงไมสามารถไวใจซึ่ง

กันและกันได และนั ่นทําใหชีวิตของมนุษยอยูอยาง “โดดเดี่ยว ยากแคนลําเค็ญ          

นารังเกียจ ปาเถื่อน และมีอายุขัยสั้น” (Hobbes, 1651/1997, p. 78) 

แนวคิดของฮอบสไดรับความนิยมเปนอยางมากในชวงกลางของศตวรรษที่ 

17 ฮอบสไมไดเพียงแตเปนศัตรูของแนวคิดรัฐแบบมวลชน แตยังเปนศัตรูกับทฤษฎี           

เทวสิทธิ์ของกษัตริยอีกดวย เพราะสําหรับฮอบสแลว อํานาจอธิปตยของพระราชา เปน

เพียงการเปนตัวแทนของประชาชน ที่ตัดสินใจรวมกันกาวออกจากสภาวะธรรมชาติ    

มาอยู ในสภาวะที่มีสังคมหรือรัฐ อํานาจนิติบัญญัติและอํานาจในการปกครองของ

ผูปกครองทั้งหลายจึงเปนสิ่งสมมติ ที่จะมีตัวตนก็ตอเมื่อตองไดรับการยินยอมผาน              

การทําพันธสัญญาจากประชาชนเสียกอน ซึ่งรวมถึงอํานาจอันยิ่งใหญของพระเจาดวย 

รัฐและสังคมการเมืองสําหรับฮอบส จึงเปนเพียงสิ่งที่ถูกสรางหรือประดิษฐขึ้นจาก

มนุษยเทานั้น ไมใชสิ ่งที่เกิดตามธรรมชาติ หรือถูกสรางขึ้นโดยพระเจา และอํานาจ

อธิปตยก็เปรียบเสมือนตัวแทน (representative) ของอํานาจที ่ไดร ับการยินยอม

เห็นชอบใหปกครอง ตัวแทนดังกลาวมีนัยถึงผูมีอํานาจหนาที่ที ่จะสามารถพูดแทน

เจตจํานงของประชาชนได ไมใชการมอบอํานาจเบ็ดเสร็จทั้งหมดในนามของประชาชน 

ดังนั้น เจตจํานงของประชาชนกับของตัวแทนจึงตองเปนสิ่งเดียวกัน (Skinner, 2011) 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

155

อํานาจอธิปตยในแงนี้ ถือเปนตัวแทนของเจตจํานงเพียงหนึ่งเดียวของรัฐ และคนที่ซึ่ง

เปนตัวแทนดังกลาว ก็คือคนของรัฐ (the person of the state; persona civitatis) 

หรืออาจกลาวอีกอยางหนึ ่งไดวา อํานาจอธิปตยนี ้ ในดานหนึ ่งก็คือตัวแทนของ

ประชาชนในรัฐท่ีทําหนาที่ตาง ๆ เพ่ือดูแลสิ่งสาธารณะรวมกัน (common good) และ

ในอีกดานหนึ่ง ก็คือรัฐนั่นเอง (Apeldoorn, 2020; Skinner, 2011) 

4. ธรรมชาติของมนุษยกับมุมมองรัฐแบบอํานาจรัฐธรรมนูญนิยมและ

อํานาจเชิงสถาปนา (Constitutionalism and Constituent Power) 

ความคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษย ในลักษณะที่สัมพันธเชื่อมโยงกับความคิด

เรื่องรัฐและอํานาจอธิปไตย ดูเหมือนจะเปนสิ่งมีความซับซอนเมื่อมองจากมุมมองแบบ

อํานาจรัฐธรรมนูญนิยมและอํานาจเชิงสถาปนา ในขณะเดียวกัน ความทาทายในเรื่อง

อํานาจอธิปตยของรัฐในมโนทัศนทางการเมืองสมัยใหม ยิ่งเพิ่มทวีความซับซอนขึ้น ใน

ดานหนึ่ง เมื่อรัฐสมัยใหมนึกถึงอํานาจอธิปตย นักวิชาการสวนหนึ่งซึ่งนําโดยแมกซ   

เว็บเบอร (Max Webber) กลาวถึงสภาวะธรรมชาติของมนุษยในลักษณะของการดํารง

อยูแบบปจเจกที่คํานึงถึงผลประโยชนของตนเองอยางมีเหตุมีผล อันเปนสิ่งที่ติดตัวมา

ตามธรรมชาติ (Innate Self-Interest Rationality) แตสภาวะธรรมชาติของมนุษย

ดังกลาว ขาดซึ่งการกําหนดเปาหมายสิ้นสุด (end) ของมนุษยอยางท่ีสามารถเกิดขึ้นได

ในสภาวะของการม ีส ังคม เม ื ่อป จเจกแต ละคนมารวมกล ุ ม (Collectivity of 

Individuals) และกําหนดเปาหมายเชิงคุณคาอยางมีเหตุมีผลจากการเรียนรูรวมกัน 

(Learned Value Rationality) (Wallace, 1990, p. 210, 217) อยางไรก็ตาม เว็บ

เบอรเลือกที่จะเบนเข็มการทําความเขาใจมโนทัศนเรื่องอํานาจอธิปตยไปที่ระบบของ

การใชอํานาจ หรือก็คือระบบราชการ (Skinner, 2011) 

ในอีกดานหนึ่ง การทําความเขาใจอํานาจอธิปตย ไดถายโอนมาที่การมุงเนน

เรื่องความชอบธรรมในขอบขายของการใชอํานาจ ภายใตเงื่อนไขของขอเท็จจริงทาง



156  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

การเมืองระหวางประเทศที่วาอํานาจอธิปตยของรัฐสมัยใหมไมไดขึ้นอยูกับองคอธิปตย

ภายในรัฐอีกตอไป โดยเฉพาะภายหลังสงครามโลกครั้งที่ 1 ตัวอยางเชน การเกิดขึ้น

ของสันนิบาตชาติ (League of Nations) ที่ซึ่งอํานาจในการตัดสินคดีบางอยางถูกโอน

ไปที่ระบบ ระเบียบ คานิยม ประเพณี หรือองคการระหวางประเทศ ที่ในบางเรื่องก็ดู

เหมือนวาอาจจะเหนือกวาอํานาจอธิปตยภายในประเทศ สิ่งท่ีจะหมายถึงองคอธิปตยใน

ยุคสมัยใหม จึงเปนสิ่งท่ี แฮโรว ลาสกี้ (Harold Laski) เรียกวา เปนสิ่งท่ีจะตองสามารถ

สั ่งการไดโดยไมมีการสั ่งการ (Laski, 1919) มุมมองของรัฐในดานนี ้ จึงไดขยาย              

ความเขาใจจากการผูกติดกับอํานาจอธิปตยในสังคมการเมืองหนึ่ง ๆ ตามหัวขอดานบน

กอนหนานี ้ มาสู การเนนที ่ขอบเขตของอํานาจทางกฎหมาย นั ่นก็คือ มุมมองแบบ

อํานาจรัฐธรรมนูญนิยม (constitutionalism) ซึ่งกลาวถึงรัฐในแงของรัฐธรรมนูญหรือ

อํานาจสูงสุดของอาณาจักร ที ่บรรจุไวซึ ่งที ่มาและขอบเขตของการใชอํานาจทาง

การเมืองและอํานาจในการกําหนดกฎเกณฑทางกฎหมาย ที ่สอดคลองกับสภาวะ

ธรรมชาติ (state of nature) ของทั้งมนุษยและสรรพสิ่งท้ังหลายบนโลกนี้ 

มโนทัศนเรื่องรัฐธรรมนูญนิยมดังกลาวเชื่อมโยงกับประเด็นเรื่องอํานาจรัฐ 2 

รูปแบบ ไดแก อํานาจในการบังคับใชกฎหมาย (constituted power) และอํานาจใน

การสถาปนากฎหมาย (constituent Power) อํานาจรูปแบบแรกหรืออํานาจใน                 

การบังคับใชกฎหมาย เกี่ยวพันกับความชอบธรรมในการบังคับใชกฎหมาย เพื่อให

ประชาชนตองปฏิบัติตามกฎหมายที่ไดกําหนดเอาไวกอนหนานี้ โดยผูมีอํานาจหนาที่

ตามที ่ไดร ับมอบหมายของรัฐ (authority) ในแงนี ้ อํานาจของรัฐในการบังคับใช

กฎหมายดังกลาว จึงไมใชสิ่งที่เปนอันหนึ่งอันเดียวกับสภาวะธรรมชาติของมนุษยและ

สรรพสิ่งตาง ๆ แตเปนสิ่งที ่ถูกกอรูปขึ้นภายหลัง และสามารถเปลี่ยนแปลงไดตาม              

ตัวบทกฎหมายที่เปลี่ยนแปลงไปเพ่ือการบังคับใชในสังคม 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

157

อํานาจรูปแบบที่สอง ซึ่งตอไปนี้จะเรียกในงานวิจัยนี้วาอํานาจสถาปนา ถูก

อธิบายไวอยางชัดเจนในชวงการปฏิวัติฝรั่งเศส โดยนักการเมืองชาวฝรั่งเศสนามวา      

เอ็มมานูเอล ซีเยียส (Emmanuel Sieyès) แมวาซีเยียสจะไมไดกลาวถึงรัฐหรือสังคม

การเมืองอยางตรงไปตรงมา แตความคิดของเขาเรื ่อง ‘ชาติ’ (nation) ก็มีนัยของ                  

การทําความเขาใจในเรื่องดังกลาว โดยซีเยียสมองวา ‘ชาติ’ เปนองคาพยพของผู ที่มี

ความสัมพันธซึ่งกันและกัน ที่ดํารงอยูรวมกันภายใตกฎหมายสามัญ (common law) 

และถูกนําเสนอโดยองคกรนิติบัญญัติชุดเดียวกัน ประเด็นสําคัญก็คือ องคาพยพทาง

สังคมดังกลาวไมสามารถอยูภายใตรัฐธรรมนูญหรือกฎหมายใด ๆ ไดอยางถาวร เพราะ

การดํารงอยูของผูคนที่มีชีวิตรวมกันนี้ ไมสามารถสละซึ่งสิทธิ์ในเจตจํานงของตนเองได 

แมวาภายหลังจะมีการกอรางสรางสิ่งที่เรียกวากฎหมายหรือคําสั่งในการพิพากษา              

ตาง ๆ ขึ้นมาแลวก็ตาม ในขณะที่อํานาจของชาติหรือองคาพยพของผูคนในการแกไข

รัฐธรรมนูญหรือกฎหมายเปนสิ ่งที ่ม ีไดอยางไมจํากัด ตัวแทนของชาติยังคงตอง

ดําเนินการตามขอกําหนดและขั้นตอนที่บรรจุอยูในนั้น ซึ่งในบางครั้ง อาจจะทําใหเกิด

การสับสนและหลงลืมไปวาการใชเจตจํานงของตัวแทนชาติเหลานั้นเปนสิ่งเดียวกับ

อํานาจอธิปตย แตแทจริงแลว เจตจํานงของตัวแทนชาติไมใชสิ่งเดียวกับเจตจํานงของ

ชาติหรืออํานาจอธิปตย ซึ่งถือเปนองคาพยพของผูคนที่อาศัยอยูรวมกันในชาติที่มี

อํานาจเหนือกวากฎหมาย และไมสามารถอยู ภายใตกฎหมายใดไดอยางถาวร แม

กฎหมายดังกลาวจะเปนกฎหมายสูงสุดของรัฐก็ตาม สําหรับผูวิจัยแลว อํานาจสถาปนา

ในแบบที ่สองดังกลาว มีลักษณะเดน 3 ประการ ในประการแรก คําวา ชาติ รัฐ               

อํานาจรัฐ สังคมการเมือง องคอธิปตย องคาพยพทางการเมือง และการรวมตัวของผูคน

ที่ดํารงชีวิตอยูรวมกันและมีความสัมพันธซึ่งกันและกัน ในมุมมองของแนวคิดอํานาจ

สถาปนาลวนเปนสิ่งเดียวกัน ประการตอมา ชาติในฐานะผูถืออํานาจสถาปนา เปนสิ่งที่

มีสถานะเดียวกับปจเจกบุคคลที่ดํารงอยูในสภาวะธรรมชาติ อํานาจสถาปนาในรูปแบบ



158  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

ที่สอง จึงแตกตางจากอํานาจในการบังคับใชกฎหมายในแบบแรกที่มองรัฐและอํานาจ

รัฐแยกออกจากมนุษยตามธรรมชาติ ในขณะที่สภาวะธรรมชาติของมนุษยตามมุมมอง

ของอํานาจสถาปนา คือสิ่งเดียวกับสภาวะของพวกเขาในชาติหรือสังคมการเมือง และ

ประการที่สาม ดวยเหตุนี้ การใชเจตจํานงของพวกเขาจึงตองอยู เหนือกวา และเปน

อิสระจากรูปแบบของรัฐธรรมนูญหรือกฎหมายใด ๆ กลาวอีกอยางหนึ่งก็คือ เจตจํานง

ของผูคนในชาติก็คือกฎหมายในตัวเอง และเปนกฎหมายที่สูงสุดเหนือกฎหมายอื่นใด

ภายในรัฐ แมกระทั ่งกฎหมายรัฐธรรมนูญก็ตาม (Arvidsson, Brännström and 

Minkkinen, 2020, pp. 1 – 7) 

อํานาจสถาปนามีที่มาจากสมมติฐานเบื้องตนในยุครูแจง (Enlightenment) 

2 หลักการพ้ืนฐาน ไดแก หลักการที่วาแหลงที่มาสูงสุดของอํานาจทางการเมืองทั้งหมด

ตั้งอยูบนสิ่งที่เรียกวา ‘ประชาชน’ (the people) และหลักการที่วา ‘รัฐธรรมนูญ’ คือ

เอกสารที่ถูกสรางขึ้นโดยเฉพาะ ภายใตหลักการพื้นฐานทั้ง 2 ดังกลาว มโนทัศนเรื่อง

อํานาจสถาปนาจะเปนสิ่งเขาใจไดก็ตอเมื ่อใชควบคูในบริบทของรัฐธรรมนูญที ่เปน

เครื่องมือทางกฎหมายซึ่งไดรับอํานาจมาจากหลักการของการตัดสินใจดวยตนเองของ

ปวงชน (popular self-determination)  ( Loughlin, 2017 , p.  2  -  3 )  ด ั งนั้ น 

รัฐธรรมนูญจึงเปนสิ่งที่เปดเผยใหเห็นถึงอํานาจสถาปนาของประชาชน ในการจัดทํา

และการจัดทบทวนของโครงสรางใหมของสถาบันที่พวกเขาอยูภายใตการปกครองนั้น 

(Loughlin, 2017, p. 3) ในประเด็นนี้ แอนเดรส คาลยวาส (Andreas Kalyvas) แสดง

ทรรศนะวา อํานาจสถาปนาถือเปนประชาธิปไตยสมัยใหมที่แทจริง ไมใชเพียงแคเพราะ

เปนความคิดที่เกิดข้ึนในชุมชนทางการเมืองสมัยใหม หรือเปนอํานาจที่กอใหเกิดชุมชน

ประชาธิปไตยเทานั้น แตยังเปนเพราะแนวคิดประชาธิปไตยสมัยใหมเปนสิ่งที่สามารถ

พบไดก็ตอเมื่อพิจารณาควบคูไปกับมโนทัศนเรื่องอํานาจสถาปนานั่นเอง (Kalyvas, 

2018, p. 87 – 117) 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

159

มุมมองเชิงทฤษฎีของอํานาจเชิงสถาปนาแสดงใหเห็นภาพในเชิงทฤษฎีของ

อํานาจทางการเมืองที ่กวางขวาง ไมประนีประนอม มีลักษณะปลายเปด และเปน

รูปแบบเชิงอํานาจที่เปนรูปธรรม แตในอีกทางหนึ่ง ก็แสดงใหเห็นถึงปญหาในการใช

อํานาจเมื่อพิจารณายอนกลับไปขางหลัง เมื่ออํานาจสถาปนาจําเปนที่จะตองแบกรับ

นํ้าหนักของความชอบธรรม ซึ่งบงชี้ใหเห็นวาอํานาจสถาปนาสามารถดําเนินการได

อยางมีประสิทธิภาพเพียงเทาที่อยูในขอบเขตทางการเมืองเทานั้น กลาวอีกอยางหนึ่งก็

คือ การสรางความตึงใหกับอํานาจสถาปนาของประชาชนในชวงของการกําเนิดและชวง

ของการขยายตัวของอํานาจ รวมทั้งความจําเปนของอํานาจในการแสดงรูปแบบใน

ลักษณะจํากัดหรือบางสวนนั้น ดูจะไมแตกตางกันเลยกับการแบงแยก (ก) อํานาจ

เบ็ดเสร็จของพระเจาในเชิงนามธรรม ซึ่งเกี่ยวพันกับจํานวนการกระทําที่เปนไปได

ทั้งหมดท่ีพระเจาจะสามารถเลือกไดแตกลับไมเลือก ออกจาก (ข) การกระทําที่พระเจา

มีพระประสงคที่จะทําจริง ๆ ที่สอดคลองกับคําสั่งที่ถูกกําหนดไวลวงหนาแลว โดย

ธรรมชาติและความเมตตาของพระองค (Oakley, 2005) หรือก็คือปญหาของอํานาจ

สถาปนาในการสรางความชอบธรรมดวยการสรางขออางใหกับการตัดสินใจในอดีตที่

สงผลตอการเปลี่ยนแปลงในปจจุบัน นั้นเอง 

นอกจากแนวทางทั ้ง 4 มุมมองที ่กลาวมาทั ้งหมดขางตน ความสัมพันธ

ระหวางธรรมชาติของมนุษยและรัฐในงานวิจัยครั้งนี้ ยังแสดงใหเห็นผานอุดมการณทาง

การเมืองที่สําคัญ โดยใชหลักเกณฑทางดานมิติของการแทรกแซงรัฐที่แตกตางกัน ใน    

2 มิติ มิติประการแรกเกี่ยวของกับบทบาทของรัฐในการกําหนดกรอบของฎหมายตอ

สังคม ซึ ่งมุ งเนนการปกปองอาณาเขตของรัฐจากการรุกรานจากภายนอก และ             

การรักษาคานิยมทางศีลธรรมประเพณีบางประการ ตัวอยางเชน การเคลื่อนไหวทาง

การเม ืองแบบขวาใหมในสหรัฐอเมริกาและยุโรปตะวันตกมักจะสนับสนุนใหมี                  

การแทรกแซงในกิจกรรมของรัฐในมิติดังกลาว อยางการสนับสนุนการเพิ่มคาใชจายใน



160  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

การปองกันประเทศ หรือการยึดมั่นในประเด็นทางศีลธรรม มิติประการที่สองเก่ียวของ

กับกิจกรรมของรัฐในการแทรกแซงระบบเศรษฐกิจ เพ่ือควบคุมหรือจัดการกับการผลิต

โดยตรง ใหปลอดจากการเอารัดเอาเปรียบจากกรรมสิทธิสวนบุคคล หรือเพื่อ                   

การกระจายรายไดใหม หรือเพื ่อจัดหาสินคาหรือบริการบนพื้นฐานที ่แยกออกจาก

หลกัการตลาด โดยสามารถแบงได ดังนี ้

1. อุดมการณแบบเสรีนิยม 

โดยหลักการแลว องคประกอบของ 'เสรีนิยม' มักจะเกิดขึ้นควบคู ไปกับ

ระบอบเสรีประชาธิปไตย โดยลัทธิเสรีนิยม ซึ ่งเปนอุดมการณทางการเมืองกอน

ประชาธิปไตย ยืนยันวาปจเจกควรมีเสรีภาพสวนบุคคลในสังคม มากพอ ๆ กับที่

สอดคลองกับเสรีภาพของผูอื่น ลัทธิเสรีนิยมมีจุดเนนในเรื่องของปจเจกนิยม และแพร

ขยายในศตวรรษที่ 17 – 18 โดยสวนใหญเปนปฏิกิริยาเชิงปรัชญาที ่ตอตานลัทธิ

หลักการของคาทอลิกและระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชยที่เผยแพรในยุโรปในชวงเวลา

ดังกลาว ในทางระเบียบแบบแผน ลัทธิเสรีนิยมมีแนวคิดที่ตองการเสรีภาพที่เปนอสิระ

จากรัฐ แตในขณะเดียวกันก็เรียกรองใหเสรีภาพหรือสิทธิของปจเจกบางสวนควรไดรับ

การปกปองจากทั้งรัฐดวย การถกเถียงระหวางฝายเสรีนิยมและสังคมนิยมจึงตั้งอยูบน

คําถามท่ีวา หลักการพ้ืนฐานของเสรีภาพหรือสิทธิ ควรเปนอยางไร รวมทั้งสิทธิเสรีภาพ

ในการถือครองทรัพยสิน ควรถูกนับรวมหรือนับแยกออกจากสิทธิเสรีภาพดังกลาว 

อยางไรก็ตาม ขอตกลงหนึ ่งที ่ได ร ับการยอมรับอยางพื ้นฐานก็ค ือ เสร ีภาพใน                  

การแสดงออก เสรีภาพในการจัดตั้งองคกร และเสรีภาพในการเลือกตั้งควรถูกรวมไว 

ในฐานะของเสรีภาพของพลเมืองภายในรัฐเสมอ ในชวงแรก เสรีนิยมวางกรอบของ

ประชาธิปไตยโดยมุงไปที่การเปนตัวแทนของรัฐบาล ในฐานะของกลไกที่ปกปองชนชั้น

ผูถือครองทรัพยสิน จากการแทรกแซงโดยพลการของกษัตริยหรือของรัฐ ภายหลัง             

การเติบโตของขบวนการเคลื่อนไหวแบบสังคมนิยม ขบวนการเคลื่อนไหวสิทธิสตรี และ



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

161

การเคลื ่อนไหวตอตานอาณานิคม เสรีนิยมก็ขยายขอบเขตของกลุ มผู สมควรไดรับ             

การปกปองดังกลาวไปสูพลเมืองทั้งหมดโดยไมเลือกเพศหรือเชื้อชาติ ผานตัวแทนที่มา

จากการเลือกตั้ง ซึ่งไดกลายมาเปนหลักการของระบบการเมืองแบบประชาธิปไตยของ

ประเทศตะวันตกในปจจุบันดวย (Dunleavy & O'Leary, 1987, p. 5) 

2. อุดมการณแบบพหุนิยม 

พหุนิยมเปนแนวคิดที่เชื่อในการดํารงอยูของความหลากหลายทั้งทางสังคม 

สถาบัน ปฏิบัติการทางการความคิด และคุณคา เปนแนวคิดที่ตรงขามกับแนวคิดที่เช่ือ

ในหลักการหรือปจจัยเพียงหนึ่งเดียว โดยสรุปแลวแนวคิดพหุนิยมมีลักษณะสําคัญ                 

5 ประการ ไดแก ประการแรก แนวคิดพหุนิยมเปนแนวคิดที่ตอบโตแนวคิดแบบรัฐเอก

นิยม ที่มีอํานาจเดี่ยวในลักษณะรวมศูนยอํานาจ ซึ่งปรากฏใหเห็นผานหลักการของ

อํานาจอธิปตย ท่ีเช่ือมั่นใจอํานาจสูงสุดและหนึ่งเดียวของรัฐ ประการที่สอง แนวคิดพหุ

นิยมใหคุณคากับกลุม องคกร และสถาบันที่เปนอิสระจากกัน และมีความหลากหลาย 

(Hsiao, 1972; Nicholls, 1975) ประการที่สาม พหุนิยมยอมรับวาอาจมีความขัดแยง

เกิดขึ้นระหวางกลุมตาง ๆ ภายใตสังคมที่สลับซับซอนได ประการที่สี่ พหุนิยมยืนยันถึง

ความสําคัญของระบบตรวจสอบและถวงดุลในฐานะกลไกที่จะปกปองไมใหเกิดรัฐแบบ

เอกนิยมได และประการสุดทาย พหุนิยมตอตานความเปนปจเจกนิยมทางการเมือง 

โดยชี้ชวนใหเห็นถึงอันตรายของสังคมที่ผลประโยชนสวนตนอยูเหนีอแรงผลักของกลุม

ตาง ๆ ในสังคม (Dunleavy & O'Leary, 1987, p. 17) โดยนัยนี ้ รัฐในมุมมองของ

แนวคิดพหุนิยม จึงเปนเพียงสิ่งที่ถูกประดิษฐขึ้นมาเพื่อใชอางวาผลประโยชนตาง ๆ 

ของกลุมผลประโยชนนั้น เปนสิ่งที่อยูภายใตการครอบคลุมของผลประโยชนสาธารณะ 

ในขณะที่ความเปนจริงแลว ผลประโยชนเหลานั้น เปนเพียงผลประโยชนที่สอดคลอง

กันของปจเจกตาง ๆ ที่อยูภายในกลุมผลประโยชนนั้น ๆ อันแสดงใหเห็นถึงความเปน

พหุนิยมท่ีหลากหลายในสังคม นั่นเอง 



162  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

3. อุดมการณแบบขวาใหม 

แนวคิดแบบขวาใหมมีรากฐานมาจากแนวคิดอนุรักษนิยมในศตวรรษที่ 19             

ที ่สนับสนุนใหเกิดความตอเนื่องของโครงสรางสังคมแบบกอนประชาธิปไตย และ                

กอนยุคอุตสาหกรรมของยุโรป ซึ่งรวมถึงสนับสนุนแนวทางแบบลําดับชั้นตามสายเลือด

ครอบครัว การแบงตามสถานภาพ และสถาบันนิยมแบบปตาธิปไตย ที่ใหการยอมรับวา 

เพศชายตองเปนผูปกครองเหนือเพศหญิงในทุกครัวเรือน อนุรักษนิยมบางสวนถูกจัดวา

เปนพวกปฏิกิริยาในความหมายดั้งเดิม กลาวคือ ตองการกลับไปสูอดีต และตอตาน  

การเปลี่ยนแปลง แนวคิดอนุรักษนิยมจึงเปนแนวคิดที่ตอตานแนวคิดประชาธิปไตย 

แบบมวลชน และวางตัวเองอยูตรงขามกับแนวคิดที่สนับสนุนความเทาเทียม ไมวาจะ

เปนความเทาเทียมกอนกฎหมาย หรือความเทาเทียมในโอกาส ดวยเหตุนี้ แนวคิด

อนุร ักษนิยมดั ้งเดิมจึงต อตานความเปนรัฐชาติ (nation-state) แบบสมัยใหม 

(modernity) ที่เชื่อในความเทาเทียมกันของพลเมืองทุกคนที่มีมากอนอํานาจอธิปตย 

และหันไปสนับสนุนรัฐแบบยุคกลางที่เช่ือในแนวทางแบบองคาพยพของอินทรียทั้งหมด 

ที ่ยอมรับการกระจายตัวและแบงแยกของอํานาจทางการเมืองโดยทั่วไป ระหวาง               

ขุนนาง คริสตจักร และกษัตริย การเกิดขึ้นของแนวคิดชาตินิยมและลัทธิจักรวรรดินิยม

ที่ทรงอํานาจ ไดปรับเปลี่ยนมุมมองของอนุรักษนิยมและแนวคิดขวาใหมที่มีตอรัฐชาติ

สมัยใหม  จากเดิมที่ใหความสําคัญกับมวลชนและพลเมือง ไปสูการยอมรับความเปน 

รัฐชาติแบบใหม ที่ซึ่งแนวคิดแบบปตาธิปไตย เกียรติยศ ชนชั้น และคุณธรรม สามารถ

ที่จะหาที่ยืนของตนเองภายในรัฐ (Dunleavy & O'Leary, 1987, p. 73) 

4. อุดมการณที่เชื่อมโยงกับทฤษฎีสัญญาประชาคม 

สัญญาประชาคมเปนแนวคิดหนึ ่งในทฤษฎีทางปรัชญาการเมือง โดยมี                 

นักทฤษฎีที่สําคัญ ไดแก โธมัส ฮอบส (Thomas Hobbes) จอหน ล็อก (John Locke) 

และ ฌอง ชารค รุสโซ (Jean-Jacques Rousseau) แนวคิดสัญญาประชาคมตัง้คําถาม



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

163

และสํารวจถึงหลักการท่ีเก่ียวของกับตนกําเนิดและความชอบธรรมของการดํารงอยูของ

รัฐ โดยการแสดงใหเห็นถึงเหตุผลของการเกิดขึ้นของสังคม จากจุดตั้งแตเริ ่มตนใน 

'สภาวะธรรมชาติ' (state of nature) ในแงนี ้ สภาวะธรรมชาติตามทฤษฎีสัญญา

ประชาคมจึงถูกจัดเปนสภาวะที่ไมมีรัฐหรือการจัดสังคมในรูปแบบอื่นใด นักทฤษฎี

สัญญาประชาคมสังคมจะสํารวจวาขอตกลงพื้นฐานระหวางผูคนประเภทใด ที ่อาจ

นําไปสูการกอตัวของรัฐ และหลักการของความยุติธรรมแบบใดที่จะทําใหขอตกลง

ดังกลาวเปนสิ่งท่ีชอบธรรม (Cresswell, 2021, p. 251) 

5. อุดมการณแบบรัฐนิยมและสาธารณรัฐนิยม 

อุดมการณแบบรัฐนิยม และอุดมการณแบบสาธารณรัฐนิยม มีจุดรวมใน            

การกลาวถึง ‘รัฐ’ ในลักษณะของพื้นฐานของอํานาจในการปกครอง แตอุดมการณท้ัง

สองเปนขั้วอุดมการณที่ตรงขามกันอยางสิ้นเชิง โดยการจัดวางอํานาจดังกลาวไวใน

พ้ืนที่ที่แตกตางกัน แนวคิดรัฐนิยม มองวา ‘รัฐ’ เปนตัวการสําคัญที่กําหนดเรื่องราวตาง 

ๆ ของชีวิตสาธารณะ และเปนจุดเริ่มตนของการเกิดมโนทัศนตาง ๆ ทั้งรัฐธรรมนูญ 

รัฐธรรมนูญนิยม นิติธรรม (rule of law) และหลักกฎหมาย (Rechtstaat) อํานาจ

อธิปตย พลเมือง ประชาธิปไตย สิทธิ และอํานาจ รวมทั้งจะไมยอมรับการมีอยูของ              

อัตลักษณอื่นที่นอกเหนือไปจากลักษณะทั้ง 2 ดังกลาว อยางเชน แนวคิดความเปน

ชุมชน หรือแนวคิดปจเจกที่ไมมีความเชื่อมโยงกับรัฐ ในขณะที่แนวคิดสาธารณรัฐนิยม 

มีจุดเนนที่การแบงและสรางความสมดุลระหวางอํานาจ และที่มาของการใชอํานาจใน

การกําหนดและบังคับใชกฎหมายของรัฐ การสรางอัตลักษณใหกลายเปนหนึ่งเดียว โดย

การมองวา ผู คนจะแสดงอัตลักษณในเชิงสาธารณะและมีความหมายทางการเมือง                

ก็ตอเมื่ออยูภายใตมโนทัศนของสิ ่งที่มีสถานะเทียบเทากับอัตลักษณของความเปน

ปจเจก ซึ่งก็คือรัฐในรูปแบบสาธารณรัฐ นั่นเอง (Malan, 2017, p. 3) 

 



164  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

6. อุดมการณแบบมารกซิสต 

มุมมองแบบมารกซิสตเปนหนึ่งในแนวคิดสําคัญของทฤษฎีการเมืองสมัยใหม 

ที่ไดถูกนําไปพิจารณาถกเถียงอยางมากตั้งแตศตวรรษที่ 19 เปนตนมา ซึ่งอาจจะแบงได

งาย ๆ เปน 2 สวน ไดแก สวนแรก ระบบความคิดของคาลล มารกซ (Karl Marx) 

และเฟรดิกซ เองเกล (Friedrich Engels) ซ ึ ่งเร ียกวา ‘มาร กซิสตแบบดั ้งเด ิม’ 

(Classical Marxism) และสวนที่สอง แนวคิดมารกซิสตภายหลังการเสียชีวิตของคาลล 

มารกซ (Marxism after Marx) แนวคิดมารกซิสตมีบทบาทในการวิพากษระบอบทุน

นิยมและประชาธิปไตยแบบเสรีนิยมที ่รุนแรงและเดนชัดที่ส ุด โดยเฉพาะทฤษฎี                  

มารกซิสตที่เกี่ยวของกับรัฐ ถือวามารกซิสตเปนอุดมการณที่เกิดขึ้นจริงของรัฐบาลใน

บางประเทศ ที่มีสวนรวมในการตอสูเพื่อปฏิวัติระบอบ ‘ชนชั้นนายทุน’ (bourgeois) 

(Meek, 1973) 

 

สรุปและอภิปรายผล 

ในทางปรัชญาการเมือง ไมเคยมีขอตกลงสมบูรณที่เหน็พองในการใหคํานิยาม

คําวา ‘รัฐ’ นักทฤษฎีการเมืองที่แตกตางกัน ก็จะเผยทรรศนะของตนเกี่ยวกับรัฐใน

กรอบที่แตกตางกันดวย และเปนท่ียอมรับกันวาคําดังกลาวเปนสิ่งท่ีแขงขันกันในการให

คํานิยามได คําศัพทที่เรียกวา ‘รัฐ’ หรือที่มีนัยในเชิงรัฐ รวมทั้งการใชอํานาจรัฐ ซึ่งใช

อภิปรายถกเถียงในทางทฤษฎีการเมืองและกฎหมายในสมัยใหม ที่สามารถสืบคนได

อยางเกาแกที่สุด อยูในชวงตอนปลายของศตวรรษที่ 16 และในชวงตนของศตวรรษที่ 

17 (Skinner, 2009, p. 306) โดยไดรับอิทธิพลจากการถกเถียงทางวิชาการเกี่ยวกับ

อํานาจสูงสุดในการปกครอง ที ่เรียกวา summa potestas) (Brett, 1997; Hopfl, 

2004, p. 187 – 221) รวมทั้งพัฒนาการของกฎหมายฝรั่งเศสเกี่ยวกับอํานาจอธิปตย 

และขอเขียนเชิงวิชาการของชาวอิตาลีที่เกี่ยวของกับการเมืองและเหตุผลในการดํารง



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

165

อยูของรัฐ ดวยการบรรจบกันของจุดยืนทางความคิดตาง ๆ เหลานี้ คําวา ‘รัฐ’ จึงไดถูก

นําไปใชเพ่ือเพ่ิมความเช่ือมั่นในการอางอิงถึงรูปแบบพิเศษของสมาคมหรือการรวมกลุม

ของพลเมืองท่ีอาศัยอยูภายใตอํานาจอธิปตยของกษัตริยหรือกลุมชนชั้นนํา 

ผลจากการศึกษาแนวคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษยและรัฐตามแนวทางของ

วงศาวิทยาในครั้งนี้ แสดงใหเห็นถึงความคิดทางการเมืองในเรื่องของธรรมชาติมนุษย     

ที่สัมพันธกับการเกิดขึ้นและมีอยูของรัฐ ซึ่งมีความนาสนใจในประเด็นสําคัญ 3 ประการ 

ไดแก ประการแรก การศึกษาในครั้งนี้นําไปสูการขยายขอบเขตของรัฐจากนิยามเรื่อง

ดินแดนหรืออาณาเขต ไปสูมิติทางอุดมการณ อํานาจในมุมมองตาง ๆ ไดแก อํานาจ

อธิปตย อํานาจเชิงสถาปนาในการกําหนดกฎหมาย และอํานาจหนาที่ มิติดานการเมือง

ของประชาชน เทววิทยา ความรุนแรงและการปะทะทางการเมือง และมุมมองรัฐในเชิง

สมมติ ซึ ่งในดานหนึ่ง การขยายขอบเขตของการนิยามรัฐ ไดนํามาซึ ่งการปกปอง

คุมครองแนวคิดเรื่องรัฐและการมีอยู ของรัฐ ตัวอยางเชน การกลาวถึงรัฐในแงของ            

การรวมกลุ มของเจตจํานงร วมก ันของมวลชน ทําใหความเปนร ัฐยังคงอยู แม                  

ความสนใจจะถูกหันเหไปที่ประชาชน แตในอีกดานหนึ่ง ก็ทําใหอัตลักษณเฉพาะตัวของ

รัฐในเชิงพ้ืนท่ีและขอบเขตสูญเสียไปได 

ประการที ่สอง มุมมองตาง ๆ เร ื ่องธรรมชาติของมนุษยและรัฐในเชิง               

วงศาวิทยา เผยใหเห็นถึงขอบเขตของรัฐศาสตรและการศึกษาทางการเมืองที่กวางขวาง

และซับซอนขึ้น โดยเฉพาะจากบริบทของสังคมการเมืองสมัยใหม ที่ซึ ่งรัฐถูกนํามา

เช่ือมโยงเก่ียวพันกับประเด็นตาง ๆ ในโลกการเมืองสมัยใหม ทั้งตัวแสดงท่ีไมใชรัฐที่อยู

ภายในรัฐ อยางเชน พลเมือง และภายนอกรัฐ อยางเชนองคการระหวางประเทศ 

ประการที ่สาม การมองรัฐในเชิงกวางอยางแนวทางวงศาวิทยา นํามาสู               

การตั้งคําถามถึงอํานาจและขอบเขต รวมทั้งการจัดวางรัฐในบริบทของโลกสมัยใหม ท่ี

ในดานหนึ่ง รัฐไดมีความสําคัญเพิ่มขึ้น ในการกําหนดอัตลักษณและการรวมกลุมของ



166  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

พลเมือง กลาวคือ การเปนพลเมืองของรัฐจะทําใหไดรับสิทธิและประโยชนบางประการ

ที่ไมไดมีใหกับบุคคลไรรัฐหรือไมไดสังกัดรัฐ รวมทั้งมุมมองเชิงบวกในการเปนพวกพอง

พันธมิตรเดียวกันของผูคนภายในรัฐ และในขณะเดียวกัน การเพิ่มความสําคญัดังกลาว 

ก็อาจเปนอุปสรรคใหกับการรักษาสิทธิมนุษยชนในระดับสากล ดังที่ ฮานนา อาเรนด 

หนึ่งในนักทฤษฎีการเมืองสมัยใหมที่โดดเดนไดเคยกลาวไววา แนวคิดเรื่องรัฐชาติถือ

เปนแนวคิดที่เปนปญหา เนื่องจากการปกปองสิทธิมนุษยชนในระบบรัฐชาตินั้น ผูกติด

อยูกับสิทธิของความเปนพลเมืองของรัฐ ซึ่งสงผลใหมนุษยไดรับการปกปองสิทธิของ

ตนเองก็ตอเมื่อเปนพลเมืองที่อาศัยอยูภายในรัฐใดรัฐหนึ ่งเทานั ้น (Arendt, 1976, 

1994) ในอีกดานหนึ่ง รัฐกลับดูเหมือนวาจะมีความสําคัญลดลง จากการกาวเขามาของ

ตัวแสดงระดับระหวางประเทศ เชน ศาลยุติธรรมระหวางประเทศ การรวมกลุม             

เชิงภูมิภาคสหภาพยุโรป ท่ีทําใหรัฐตองสละซึ่งอํานาจอธิปไตยบางประการ และเชื่อฟง

ตัวแสดงระหวางประเทศเหลานั้น รวมทั้งแนวคิดการปกครองตนเองของประชาชนที่

ตองการลมเลิกรัฐตาง ๆ อยางเชนสังคมไรรัฐแบบยูโทเปย หรือแบบอนาธิปตย ซึ่งทําให

การมีอยูของรัฐถูกตั้งคาํถามตอมา 

 

ขอเสนอแนะ 

1. ขอเสนอแนะในเชิงวิชาการ 

งานวิจัยในครั ้งนี ้น ําเสนอการทําความเขาใจธรรมชาติของมนุษยและรัฐ รวมท้ัง

ความสัมพันธระหวางธรรมชาติของมนุษยและรัฐ ในมุมมองทางทฤษฏีการเมือง ดวย

การมองรัฐเชิงกวางในแนวทางวงศาวิทยา ซึ่งนํามาสูขอเสนอแนะ ในการมอง และการ

จัดวางสิ่งที่เรียกวา ‘รัฐ’ ที่ไมไดกําหนดคําจํากัดความในฐานะของรูปแบบองคการ หรือ

การจัดองคกรทางการเมืองและชุดของสถาบันการปกครอง เทานั้น แตยังรวมถึงการทํา

หนาที่ของการเปนสังคมการเมืองภายใตบริบทที่ซับซอนของภาวะสมัยใหม การทํา



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

167

ความเขาใจธรรมชาติของมนุษยและรัฐในทางปรัชญาการเมืองดงักลาว แสดงใหเห็นถึง

พลวัตที่หลากหลายของทฤษฏีการเมืองในมุมมองใหมๆ ซึ ่งอาจจะดูเหมือนวาเปน

การศึกษาในเชิงนามธรรม แตในทายที่สุดแลว จะเปนพื้นฐานที่สําคัญที่ทําใหผูศึกษา

สามารถขยายความเขาใจที ่เกี ่ยวของกับรัฐ สังคมการเมือง ในเชิงรูปธรรมของ

ปรากฏการณทางการเมืองที่เกิดขึ้นจริง และนําไปสูการเปดพื้นที่ใหกับองคความรูทาง

รัฐศาสตรตอไป 

2. ขอเสนอแนะในงานวิจัยครั้งตอไป 

การศึกษาในครั้งตอไป อาจทําการศึกษาแนวทางวงศาวิทยาในมโนทัศนทางทฤษฏี

การเมืองอ่ืนๆ เชน ความยุติธรรม (justice) อํานาจหนาที่ (authority) ความชอบธรรม 

(legitimacy) การปกครองตนเอง (autonomy) 

 

บรรณานุกรม 

 

Alexander, J. (2014). “Notes Towards a Definition of Politics.” Philosophy, 

89(2): 273–300. 

Apeldoorn, L.  ( 2020) .  “ On the Person and Office of the Sovereign in 

Hobbes’  Leviathan. ”  British Journal for the History of 

Philosophy, 28(1): 49 – 68, 

Arendt, H.  ( 1958) .  The Human Condition.  Chicago:  The University of 

Chicago Press. 

Arendt, H. (1976). The Origins of Totalitarianism. New York: Harvest Book. 

Arendt, H. (1994). Altogether Elsewhere: Writers on Exile. Boston: Faber 

and Faber. 



168  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

Arvidsson, M., Brännström, L., Minkkinen, P. (2020). “Editors’ Introduction.” 

Constituent Power:  Law, Popular Rule and Politics.  Edinburgh: 

Edinburgh University Press. 

Berridge, G.  R.  ( 2001) .  “ Machiavelli:  Human Nature, Good Faith, and 

Diplomacy.” Review of International Studies, 27(1): 539–556. 

Blokker, P.  (2019).  “Populism as a constitutional project.” International 

Journal of Constitutional Law, 17(2): 536–553. 

Bodin, J.  ( 1606) .  The Six Books of a Commonwealth.  Oxford:  Basil 

Blackwell Oxford. 

Brett, A. S. (1997). Liberty, Right and Nature: Individual Rights in Later 

Scholastic Thought. Cambridge: Cambridge University Press. 

Bueno da Rosa, M. (2019). A Study from Design of Human Nature in 

Machiavelli. Retrieved 20 February 2022 from 

http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.3496966. 

Cesa, M. (2014). Machiavelli on International Relations. Oxford: Oxford 

University Press. 

Collingwood, R.  G.  ( 1995) .  Essay in Political Philosophy.  Oxford: 

Clarendon Press. 

Cresswell, J. (2021). Oxford Dictionary of Word Origins.  Oxford: Oxford 

University Press. 

Crick, B. (2013). In Defence of Politics. London: Bloomsbury. 

Das, A. N. (1975). “Theories of State: Aristotle to Marx.” Social Scientist, 

3(8): 63–69. 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

169

Dunleavy, P. , O’Leary, B.  (1987) .  Theories of the State: The Politics of 

Liberal Democracy. London: Red Globe Press. 

Frazer, E.  and Hutchings, K.  ( 2008) .  “ On Politics and Violence:  Arendt 

Contra Fanon.”  Contemporary Political Theory, 7(1): 90–108. 

Hexter, J. H. (1973). The Vision of Politics on the Eve of the Reformation: 

More, Machiavelli, and Seyssel. New York: Basic Books. 

Hobbes, T. (1651/1997). Leviathan. London: Touchstone. 

Hopfl, H. (2004). Jesuit Political Thought: The Society of Jesus and the 

State, c.1540–1630. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hsiao, Kung C. (1927). Political Pluralism. London: Kegan Paul. 

James I, ( 1609) .  Speeches to Parliament.  Retrieved 20 February 2022 

from 

https://ca01001129.schoolwires.net/cms/lib/CA01001129/Centrici

ty/Domain/270/KingJamesSpeechtoParliamentwithQuestions.pdf. 

Kalyvas, A.  ( 2018) .  Political Concepts:  A Critical Lexicon.  New York: 

Fordham University Press. 

Kantorowicz, E. H. (2016). The King’s Two Bodies: a study in Mediaeval 

Political Theology. Princeton: Princeton University Press. 

Kellison, M. (1621). The Right and Jurisdiction of the Prelate, and the 

Prince. Retrieved 1 May 2022 from 

https://quod.lib.umich.edu/cgi/t/text/text-

idx?c=eebo2;idno=A04779.0001.001. 

Laski, H. (1919). Authority in the Modern State. London: Allen and Unwin. 



170  วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

Leftwich, A.  ( 2004) .  What is Politics?:  The Activity and Its Study. 

Cambridge: Polity. 

Loughlin, M.  (2017) .  Constitutionalism beyond Liberalism.  Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Machiavelli, N. (1961). The Prince. Harmondsworth: Penguin. 

Malan, K.  ( 2017) .  “ The Foundational Tenets of Johannes Althusius’ 

Constitutionalism.” PER/PELJ, 20(1): 2–31. 

Meek, R.  L.  ( 1973) .  Studies in the Labour Theory of Value.  London: 

Lawrence and Wishart. 

Minogue, K. (1995).  Politics: A Very Short Introduction.  Oxford: Oxford 

University Press. 

Nicholls, D. (1975). The Pluralist State. London: Macmillan. 

Oakeshott, M. (2003). On Human Conduct. Oxford: Clarendon Press. 

Oakley, F.  ( 2005) .  Natural Law, Laws of Nature, Natural Rights: 

Continuity and Discontinuity in the History of Ideas.  London: 

Continuum. 

Power, C. R. (2020). “Witchcraft, Human Nature, and Political Theology in 

Jean Bodin’ s de la Démonomanie des sorciers. ”  Political 

Theology, 21(6): 496–511. 

Provvidera, T.  ( 2021) .  “ State in Renaissance Politics. ”  Encyclopedia of 

Renaissance Philosophy.  Retrieved 1 June 2022 from 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-02848-4_630-2. 



วารสารรัฐศาสตรพิจาร 

ปท่ี 10 ฉบับที่ 19 

 

 

 

171

Ranciere, J.  ( 2010) .  Dissensus on Politics and Aesthetics.  London: 

Continuum. 

Ross, E.  J.  ( 1946) .  “ The Social Theory of Jean Bodin. ”  The American 

Catholic Sociological Review, 7(4): 267–272. 

Schmitt, C. (2007). The Concept of the Political. Chicago: The University 

of Chicago Press. 

Skinner, Q.  ( 2009) .  A Genealogy of the Modern State.  Oxford:  Oxford 

University Press. 

Skinner, Q. (2011). A Genealogy of the State (Lecture Transcript). 

Retrieved 20 January 2022 from 

https://cluelesspoliticalscientist.wordpress.com/2017/05/18/a-

genealogy-of-the-state-by-quentin-skinner-lecture-transcript/. 

Urbinati, N. (2017). “Populism and the Principle of Majority.” The Oxford 

Handbook on Populism. Oxford: Oxford University Press. 

Wallace, W. L. (1990). “Rationality, Human Nature, and Society in Weber's 

Theory.” Theory and Society, 19(2): 199–223. 

  


