
 

 

บุญผะเหวด : ศรัทธา ความหวัง บนพื้นฐานความเชื่อทางพระพุทธศาสนา 

ของชาวอีสาน 
BOON PHAWED : FAITH AND HOPE BASED ON BUDDHIST BELIEFS  

OF ISAAN PEOPLE 
 

พระมหาประสพชัย มหาปรกฺกโม (ไชยะโส) 
Phramaha Prasobchai Mahaparakkamo (Chaiyaso) 

นุสรา คินาพิทย์ 
Nussara Kinathip 

โรงเรียนวัดพระธาตุบังพวน (พระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษา) 
Wat Phra That Bung Puan School (Phrapariyattidham Secondary) Thailand. 

E-mail: eewee951@gmail.com  

 

บทคัดย่อ  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาบุญผะเหวดของชาวอีสาน ที่ประกอบด้วยความศรัทธาและ

ความหวังอันตั้งอยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ผลการศึกษาพบว่า บุญผะเหวดเป็นฮีตประ
จ าเดือน 4 ในประเพณีฮีต 12 ของชาวอีสาน ซึ่งจะกระท าในระหว่างเดือน 3 เดือน 4 ไปจนถึง
กลางเดือน 5 ประเพณีบุญผะเหวดนี้ ชาวอีสานยึดถือปฏิบัติมาตั้งแต่สมัยอาณาจักรล้านช้าง โดย
ประเพณีนี้จัดท าขึ้นด้วยความศรัทธาในพระพุทธศาสนา และเมื่อกระท าแล้วก็หวังอานิสงส์เพ่ือความมี
ชีวิตที่ดีในชาติหน้า ความหวังดังกล่าวตั้งอยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อในพระพุทธศาสนาว่า ถ้าใครฟังเทศน์
เรื่องเวสสันดรชาดกในบุญผะเหวด ซึ่งมี 13 กัณฑ์ 1,000 พระคาถา จบในภายในวันเดียว จะมีอานิสงส์
อันยิ่งใหญ่ จะได้เกิดพบกับพระพุทธเจ้าองค์ต่อไป ที่มีพระนามว่า พระศรีอาริย์ หรือพระศรีอริย
เมตไตรย บุญผะเหวดมีคุณค่าทางจริยธรรมต่อสังคมอีสานหลายด้าน ได้แก่ คุณค่าด้านความเชื่อใน
อานิสงส์ของบุญและกฎแห่งกรรม แม้รูปแบบการจัดงานประเพณีบุญผะเหวดในปัจจุบันจะเปลี่ยนไป
ตามความเปลี่ยนแปลงของสังคม แต่สาระส าคัญหรือแก่นประเพณียังคงอยู่ นอกจากนี้ บุญผะเหวดยัง
ถือว่าเป็นวันรวมญาติ เพราะในวันโฮมหรือวันเตรียมงานนั้น คนในหมู่บ้านจะต้องมาช่วยกันจัดเตรียม
สถานที่ ประดับตกแต่งศาลาให้สวยงาม และจัดเตรียมข้าวปลาอาหารไว้คอยต้อนรับพุทธศาสนิกชนจาก

                                                           
Received: 14 December 2019 ; Revised: 20 January 2020; Accepted: 10 April 2020 

mailto:eewee951@gmail.com


 

 

 
2 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
หมู่บ้านต่าง ๆ ที่จะมาร่วมงานประเพณี ดังนั้น ประเพณีบุญผะเหวดจึงเป็นมากกว่าประเพณีประจ า
ท้องถิ่น แต่เป็นต้นทุนทางวัฒนธรรมทางพระพุทธศาสนา ที่สั่งสมและสืบทอดมาเป็นเวลาช้านาน จน
กลายเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตของชุมชนอีสาน 
ค าส าคัญ: บุญผะเหวด, ศรัทธา, ความหวัง, ความเชื่อ, ฮีต 12  
 

Abstract  
The analysis of the Boon Phawed tradition is like the breath or the life of Isaan 

people is the purpose of this article. It was found that Isaan people attach great 
importance to this tradition so much because this merit-making event helps to 
strengthen ethics in the northeastern society which this merit is one of the Heet 12 Kong 
14 held by the Isan people since the ancestors. The Boon Phawed tradition is like a 
treasure that Isaan people always remember and intend to preserve this precious culture 
in their own spirit among the globalization challenge. This article also analyzes that the 
merit tradition also infuse the values of the Isaan people in the good Heet. It helps Isaan 
people have a morality and respect because there is a hidden Buddhist teaching that 
wishes Issan people to know merit-making, to know the gift, to observe the precepts, 
and to grow a praying, which is to purify their mind to be gentler ; according to the 
characteristics of the Phravessantara. Although the tradition of merit is only one of the 
twelve months in the northeast, but it is a true identity that reflects the way of Isaan’s 
life. Therefore, Boon Phawed is the fourth month of merit that the Isaan people give 
importance and jointly organize a great ritual in order to promote local traditions to 
maintain for a long time together with preserving the culture of the community because 
this merit is more than a local tradition but like a breath that sustains the lives of the 
Issan people as well. 
Keywords: Boon Phawed, Faith, Hope, Beliefs, Heet 12 
 
 
 



 

 

3   วารสารศึกษิตาลัย                                                 ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2563) 
 

 

บทน า 
ในปัจจุบันสังคมไทยต้องแก่งแย่งแข่งขันกันท ามาหากินและแสวงหาโอกาสเพ่ือให้เกิดประโยชน์

ส่วนตน คนในเมืองใหญ่อยู่กันอย่างแออัด สภาพชีวิตที่สับสนวุ่นวายซึ่งก่อให้เกิดความเสื่อมโทรมทาง
วัฒนธรรม ค่านิยม คุณธรรม จริยธรรม สุขภาพกาย สุขภาพจิต ต่างมีความเห็นแก่ตัวเอารัดเอาเปรียบ 
ขาดความรับผิดชอบศีลธรรมอันดีงามตลอดไป สังคมจึงขาดความสงบสุข เกิดปัญหามากมายและไม่
สิ้นสุด พระพุทธศาสนาถือได้ว่าเป็นสถาบันหนึ่งของสังคมไทย เพราะพระพุทธศาสนานั้นมั่นคงอยู่ใน
ฐานะที่เป็นแกนกลางทางจิตใจเป็นกรอบที่ใช้ควบคุมพฤติกรรมของบุคคลในสังคมให้อยู่ร่ วมกันอย่าง
สงบสันติ ยังถือได้ว่ามีส่วนส าคัญในการประสานสัมพันธ์กับสังคมในฐานะเป็นศูนย์กลางที่รวมจิตใจของ
มหาชนเป็นผู้น าในทางด้านจิตวิญญาณของขนบธรรมเนียม ประเพณี และวัฒนธรรมต่าง  ๆ ดังนั้น 
ศาสนาจึงถือว่ามีความส าคัญในการขับเคลื่อนสังคมให้ด าเนินบทบาทในทางที่ถูกต้อง สมเหตุสมผลกับ
วิถีชีวิตของบุคคลในสังคม รวมถึงกลวิธีในการอธิบายหลักธรรมและนั้นเอง ที่ก่อให้เกิดธรรมเนียมหรือ
วัฒนธรรมประเพณีท่ีเกี่ยวข้องพุทธศาสนาขึ้นมาเป็นกุศโลบายในการโน้มน้าวบุคคลในสังคมเข้าหาธรรม
ในทางพระพุทธศาสนา เป็นเครื่องกล่อมเกลาจิตใจ โดยภาคอีสานของประเทศไทยนั้นได้มีจารีตประเพณี
ที่พึงปฏิบัติ อันเกี่ยวข้องพระพุทธศาสนาผสมผสานกับความเชื่อดั้งเดิมของสังคม เรียกว่า ฮีต 12 และยัง
มีกรณีกิจที่สนับสนุนเสริม คอง 14 

บุญผะเหวดหรือบุญมหาชาติ เป็นประเพณีของชาวอีสานที่จัดท าขึ้นในเดือนสี่ หรือเป็นฮีตประ
จ าเดือนสี่ ค าว่า ผะเหวด เป็นส าเนียงของชาวอีสานที่มาจากค าว่า พระเวส หมายถึง พระเวสสันดร การ
ท าบุญผะเหวดหรือเทศน์มหาชาติมีจ านวนสิบสามกัณฑ์ ทั้งนี้  เพ่ือเป็นการร าลึกถึงพระเวสสันดร ผู้ซึ่ง
บ าเพ็ญบารมีอันยิ่งใหญ่ ด้วยการให้ทานหรือทานบารมีในชาติสุดท้ายก่อนที่จะมาเสวยชาติและตรัสรู้
เป็นพระพุทธเจ้า หากได้ฟังเทศน์มหาชาติทั้งสิบสามกัณฑ์จบภายในวันเดียว อานิสงค์จะดลบันดาลให้ไป
เกิดในศาสนาของพระศรีอริยเมตไตรย อันเป็นยุคแห่งความสุขความสมบูรณ์ตามพุทธคติที่มีมาแต่ครั้ง
พุทธกาล (กมล บุญเขต และคณะ, 2558) การเสริมสร้างจริยธรรมทางสังคมที่ได้จากการท าบุญมหาชาติ
นั้นคือ รู้ธรรมชาติของมนุษย์ การสร้างความดีสูงสุดในการด าเนินชีวิต มีวินัย รู้สังคม รู้ส่วนรวมร่วม
พัฒนาประเทศชาติ การเสียสละ การบ าเพ็ญทาน การครองเรือนของสตรี กตัญญูรู้คุณ ซื่อสัตย์สุจริต 
ยุติธรรม และอดทน แต่ในที่นี้จะกล่าวเฉพาะจริยธรรม 5 ด้าน นั้นคือ ศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ และ
ปัญญา เหล่านี้เป็นหลักเกณฑ์ของการบ าเพ็ญบุญกุศล เป็นการสร้างบารมี และปัญญาบารมี ศรัทธาปา
สาทะมีความเพียร อุตสาหะ การฟังเทศน์มหาชาติแล้วเกิดความปีติยินดี มีความเอ้ือเฟ้ือเมตตาต่อกัน
เป็นการเสริมสร้างจริยธรรมให้สังคมเป็นกุศโลบายอย่างหนึ่งถือเอาเป็นแบบอย่าง 



 

 

 
4 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
ความส าคัญของบุญผะเหวด 

กรมการศาสนา (2558) ได้รวบรวมองค์ความรู้เกี่ยวกับการเทศน์มหาชาติและพระเวสสันดร
ชาดก ปรากฏข้อมูลว่า สิ่งที่ได้จากกสนฟังเทศน์มหาชาติ สอนให้คนรู้จักท าความดี  ประกอบกรรมดี รู้จัก
การบ าเพ็ญบุญ บริจาคทาน เสียสละความเห็นแก่ตัว สละทรัพย์เพ่ือสาธารณประโยชน์ เป็นการลดความ
ตระหนี่ในใจ ลดความเห็นแก่ตัว ท าให้ไม่ยึดติดกับสิ่งที่เป็นรูป รส กลิ่น เสียง ที่เป็นอนิจจัง เพราะเวลา
จากโลกนี้ไปแล้ว ไม่มีใครน าสิ่งต่าง ๆ ติดตัวไปได้ มีแต่ความดีและความชั่วเท่านั้นที่สามารถเอาไปได้ใน
ภพหน้านอกจากนั้น พุทธศาสนิกชนยังมีความเชื่อว่า การได้ฟังพุทธวจนะ เช่น การฟังเทศน์มหาชาติ  
ย่อมเกิดอานิสงส์และกุศลราศีแก่ตน และยังเนื่องมาจากความเชื่อเรื่องศาสนาอันตรธาน คือ ความเสื่อม
ของพระพุทธศาสนา การเทศน์มหาชาติ จึงเป็นการสนับสนุนให้มีการศึกษาปริยัติสัทธรรมและเป็นการ
สืบทอดพระพุทธศาสนาอีกด้วย จึงเชื่อกันว่า ผู้ใดได้ฟังเทศน์มหาชาติหรือเวสสันดรชาดกครบ 13 กัณฑ์  
1,000 พระคาถา จบภายในวันเดียว และบูชาด้วยดอกไม้ธูปเทียนแต่ละอย่างให้ครบพัน สิริมงคลย่อม
บังเกิดแก่ผู้นั้น แม้น้ าที่ตั้งไว้ในมณฑลพิธี ก็ถือกันว่าเป็นน้ ามนต์ สามารถก าจัดเสนียดจัญไรได้  
นอกจากนั้น ยังเชื่อว่าจะได้อานิสงส์อันยิ่งใหญ่ 

ธนิต อยู่โพธิ์ (2524) ได้ศึกษาเกี่ยวกับต านานเทศน์มหาชาติ ปกติชาวภาคอีสานปฏิบัติและ
เชื่อถือตามประเพณีนี้มาตลอด การที่บุญผะเหวดเป็นบุญใหญ่มีความส าคัญต่อชาวภาคอีสานมีมูลเหตุ 2 
ประการ คือ ประการแรก ชาวอีสานมีความศรัทธาในพระพุทธศาสนาและมีความเชื่อในอานิสงส์ของ
การท าบุญผะเหวดหรือบุญมหาชาติ เพราะว่าพระเวส หมายถึง พระเวสสันดร ส่วนมหาชาติ หมายถึง 
พระชาติสุดท้ายและเป็นชาติที่ยิ่งใหญ่ที่สุดของพระโพธิสัตว์เมื่อเสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดรที่ทรง
บ าเพ็ญทานบารมีอันใหญ่หลวง เพ่ือบรรลุเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระเวสสันดรถือเป็นแบบอย่างของ
มนุษย์ผู้ก้าวถึงขั้นสูงสุดที่เต็มเปี่ยมไปด้วยคุณธรรมและจริยธรรม จึงเป็นพระชาติที่ยิ่งใหญ่กว่าพระชาติ
อ่ืน ๆ 

 

ความรู้ทั่วไปเกี่ยวกับประเพณีของชาวอีสาน 
อเนก อาจวิจัย (2551) ได้ท าการวิจัยเรื่อง “แนวทางการฟ้ืนฟูประเพณีบุญผะเหวดของชาวผู้

ไทย  จังหวัดมุกดาหาร เพ่ือส่งเสริมอัตลักษณ์ท้องถิ่น” ผลการวิจัยพบว่า ประเพณีของชาวผู้ไทยเป็น
มรดกทางวัฒนธรรมที่เป็นอัตลักษณ์ท้องถิ่น อาจแตกต่างไปจากท้องถิ่นอ่ืน ซึ่งเป็นมรดกตกทอดและสืบ
ต่อกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษ เป็นประเพณีในฮีตสิบสองที่เก่าแก่สืบทอดติดต่อกันมาเป็นเวลานาน ปัจจุบัน 
ถูกเปลี่ยนแปลงและปรับปรุงไปตามกระแสหลัก เกิดค่านิยมแบบใหม่ที่มาแทนที่ การสืบสานแนวปฏิบัติ



 

 

5   วารสารศึกษิตาลัย                                                 ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2563) 
 

 
แบบดั้งเดิมประเพณีบุญผะเหวดของชาวผู้ไทย จังหวัดมุกดาหาร มีประวัติความเป็นมาจากการที่  
ชาวผู้ไทยถือว่าการท าบุญผะเหวดนั้น มาจากความเชื่อในคัมภีร์พระมาลัยหมื่นมาลัยแสน ที่กล่าวได้ว่า   
ถ้าผู้ใดได้ฟังเทศน์มหาชาติให้จบภายในวันเดียว จะได้ไปเกิดในศาสนาของพระศรีอาริยเมตไตย ปัจจุบัน
ชาวผู้ไทยมีการปรับปรุงหรือเปลี่ยนแปลงแนวทางการจัดงานบุญผะเหวด โดยมีการด าเนินงานได้รับการ
สนับสนุนส่งเสริมจากชุมชน วัด โรงเรียน หน่วยงานราชการหรือองค์กรเอกชนที่อยู่ใกล้เคียงมากขึ้น มี
การฟ้ืนฟูประเพณีบุญผะเหวดของชาวผู้ไทยเพ่ือส่งเสริมอัตลักษณ์ท้องถิ่น เป็นการจัดการปรับปรุงและ
ปรับเปลี่ยนแนวทาง การจัดงานประเพณีบุญผะเหวดจึงเกิดเป็นองค์ความรู้ใหม่ ก่อให้เกิดความ
ภาคภูมิใจในเอกลักษณ์และเป็นการส่งเสริมอัตลักษณ์ท้องถิ่นให้สืบทอดต่อไป 

ประเพณีเป็นผลมาจากสภาพธรรมชาติ สังคม ทัศนคติ เอกลักษณ์ ความเชื่อของคนในสังคม  
เมื่อเกิดปญัหาทางธรรมชาติ มนุษย์มีความเชื่อว่า เกิดจากสิ่งมีอ านาจเหนือมนุษย์ มนุษย์จึงอ้อนวอนร้อง
ขอต่อสิ่งที่ตนเชื่อว่าจะช่วยได้ พอภัยนั้นพ้นผ่านไป มนุษย์จึงแสดงความรู้คุณต่อสิ่งนั้น ๆ โดยการเซ่น
สรวงบูชา และถือเป็นธรรมเนียมหรือระเบียบแบบแผน จนกลายเป็นประเพณีของสังคมนั้น ๆ ประเพณี
ที่คนไทยส่วนใหญ่ปฏิบัติกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษที่เก่ียวกับศาสนา เช่น ประเพณีทอดกฐิน ประเพณีฮีตสิบ
สอง ประเพณีเข้าพรรษา ประเพณีออกพรรษา ประเพณีตักบาตรเทโวโรหณะ ประเพณีแห่เทียนพรรษา 
ประเพณีบุญกฐิน ประเพณีบุญผะเหวด เป็นต้น ซึ่งประเพณีเหล่านี้เป็นประเพณีที่ปฏิบัติสืบต่อกันมา
ตั้งแต่บรรพบุรุษ เล่าถึงความเป็นมาว่าเกิดขึ้นตั้งแต่สมัยพระพุทธกาล (กมล บุญเขต และคณะ, 2557) 

ประเพณีล้วนได้รับอิทธิพลมาจากสิ่งแวดล้อมภายนอกที่เข้าสู่สังคม แล้วรับเอาแบบปฏิบัติที่
หลากหลายเข้ามาผสมผสานในการด าเนินชีวิต ประเพณีจึงเรียกได้ว่าเป็นวิถีแห่งการด าเนินชีวิตของ
สังคม โดยเฉพาะศาสนาซึ่งมีอิทธิพลต่อประเพณีไทยมากที่สุด วัดวาอารามต่าง ๆ ในประเทศไทย
สะท้อนให้เห็นถึงอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อสังคมไทย และชี้ให้เห็นว่าชาวไทยให้ความส าคัญใน
การบ ารุงพุทธศาสนาด้วยศิลปกรรมที่งดงาม เพ่ือใช้ในพิธีกรรมทางศาสนาตั้งแต่โบราณกาล ค าว่า 
ประเพณี ได้ก าหนดความหมายประเพณีไว้ว่า ขนบธรรมเนียมแบบแผน ซึ่งสามารถแยกค าต่าง ๆ 
ออกเป็น 

ขนบ มีความหมายว่า ระเบียบแบบอย่าง   
ธรรมเนียม มีความหมายว่า ที่นิยมใช้กันมา และเมื่อน ามารวมกันแล้วก็มีความหมายว่า  ความ

ประพฤติที่คนส่วนใหญ่ยึดถือเป็นแบบแผน และได้ท าการปฏิบัติสืบต่อกันมา จนเป็นต้นแบบที่จะให้คน
รุ่นต่อ ๆ ไปได้ประพฤติปฏิบัติตามกันต่อไป 



 

 

 
6 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
สังคมอีสานตั้งแต่โบราณกาล โดยเฉพาะประชาชนที่อยู่ในวัฒนธรรมลุ่มน้ าโขง จะมีแนวปฏิบัติ

ประจ าเดือน ซึ่งทุกคนในชุมชนจะต้องให้ความร่วมมือ เรียกว่า ฮีตสิบสอง (ขนิษฐา ช่องงาม, 2554) 
ได้แก่ 

1. บุญข้าวกรรม เกี่ยวกับพระภิกษุต้องอาบัติสังฆาทิเสส ต้องอยู่กรรมจึงจะพ้นอาบัติ ถือว่าเป็น
ผู้บริสุทธิ์ในระหว่างภิกษุเข้ากรรม ญาติ โยม สาธุชน ผู้หวังบุญกุศล จะไปร่วมท าบุญบริจาคทาน  รักษา
ศีลเจริญภาวนา และฟังธรรม เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “บุญเดือนอ้าย” 

2. บุญคูนลาน การท าบุญคูนลาน จะท าที่วัด หรือที่บ้านก็ได้ โดยชาวบ้านจะเอาข้าวมารวมกัน
แล้วนิมนต์พระภิกษุมาเจริญพระพุทธมนต์ จัดน้ าอบ  หอมไว้ประพรม วนด้วยสายสิญจน์บริเวณรอบ
กองข้าว ตอนเช้ามีการถวายอาหารบิณฑบาต และน าเอาน้ าพระพุทธมนต์ไปรดกองข้าว “บุญกุ้มข้าว” 
ก าหนดในเดือนยี่เรียกอย่างหนึ่งว่า “บุญเดือนยี่” 

3. บุญข้าวจี่ เดือนสามชาวบ้านนิยมท าบุญข้าวจี่ เพ่ือถวายพระเป็นการละทานชนิดหนึ่งและถือ
ว่าได้รับอานิสงส์มากงานหนึ่ง ก าหนดท าบุญในเดือนสาม 

4. บุญพระเวส บุญที่มีการเทศพระเวส หรือบุญมหาชาติ หนังสือมหาชาติเป็นหนังสือชาดกที่
แสดงจริยวัตรของพระพุทธเจ้า เมื่อเสวยชาติเป็นพระเวสสันดร ก าหนดท าบุญเดือนสี่ จึงเรียกอีกอย่าง
หนึ่งว่า “บุญเดือนสี่” 

5. บุญสรงน้ า บุญสรงน้ ามีการรดน้ า หรือสรงน้ าพระพุทธรูป พระสงฆ์ และผู้หลักผู้ใหญ่ มีการ
ท าบุญท าทาน เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “บุญตรุษสงกรานต์” ก าหนดท าบุญในเดือนห้า 

6. บุญบั้งไฟ ก่อนการท านาชาวบ้านในจังหวัดในภาคอีสาน จะมีการฉลองอย่างสนุกสนาน  โดย
การจุดบั้งไฟ เพ่ือไปบอกพญาแถน เชื่อว่าจะท าให้ฝนตกถูกต้องตามฤดูกาลมีการตกแต่งบั้งไฟให้สวยงาม
น ามาประกวดแห่ แข่งขันกันในวันรุ่งขึ้น ก าหนดท าบุญในเดือนหก 

7. บุญซ าฮะ คือ การช าระล้างสิ่งสกปรกรกรุงรังให้สะอาดหมดจด ชาวบ้านจะรวมกันท าบุญ
โดยยึดเอา “ผามหรือศาลากลางบ้าน” เป็นสถานที่ท าบุญ ชาวบ้านจะเตรียมดอกไม้ธูปเทียน โอน้ า ฝ้าย
ใน ไหมหลอด ฝ้ายผูกแขนแห่ทรายมารวมกันที่ ผามหรือศาลากลางบ้าน ตอนเย็นนิมนต์พระสงฆ์มา
เจริญพระพุทธมนต์ ตอนเช้าถวายอาหาร เมื่อเสร็จพิธีทุกคนจะน าน้ าพระพุทธมนต์ฝ้ายผูกแขนแห่ทราย
ของตนกลับบ้าน น าน้ ามนต์ไปรดลูกหลาน ทรายน าไปหว่านรอบบ้าน ฝ้ายผูกแขนน าไปผูกข้อมือ
ลูกหลานเพื่อให้เกิดสวัสดิมงคลตลอดปี ถ้ามีการเจ็บไข้ได้ป่วยต้องมีการสวดถอด เป็นต้น ก าหนดท าบุญ
ในเดือนเจ็ด 

8. บุญเข้าพรรษา ในเทศกาลเข้าพรรษาเป็นเวลาที่พระภิกษุสงฆ์จะต้องบ าเพ็ญไตรสิขา คือ  ศีล 
สมาธิ ปัญญา ให้บริบูรณ์ ส่วนคฤหัสถ์ก็จะต้องบ าเพ็ญบุญกริยาวัตถุ 3 คือ ทาน ศีล ภาวนา ให้เต็มเปี่ยม 



 

 

7   วารสารศึกษิตาลัย                                                 ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2563) 
 

 
ตอนเช้าญาติโยมจะน าอาหารมาถวายพระภิกษุ ตอนบ่ายน าดอกไม้ธูปเทียน ข้าวสาร ผ้าอาบน้ าฝน  
รวมกันที่ศาลาวัด ตอนเย็นญาติโยมพากันท าวัตรเย็นแล้วฟังเทศน์ จึงเรียกอีกอย่าง หนึ่งว่า “บุญเดือน
แปด” 

9. บุญข้าวประดับดิน ห่ออาหาร และของขบเค้ียวเป็นห่อ ๆ แล้วน าไปถวายวางแบไว้กับดิน  จึง
เรียกว่า “บุญข้าวประดับดิน” ชาวบ้านจะต้องจัดอาหารความ หวาน และหมากพลู บุหรี่ กะว่าให้ได้ 4  
ส่วน คือ ส่วนที่ 1 เลี้ยงดูกันในครอบครัว ส่วนที่ 2 แจกให้ญาติพ่ีน้อง ส่วนที่ 3 อุทิศไปให้ญาติที่ตาย  
ส่วนที่ 4 น าไปถวายพระสงฆ์ ในระหว่างเช้ามืดในวันรุ่งขึ้งจะน าห่อเหล่านี้ไปวางไว้บริเวณวัด ด้วยถือว่า
ญาติพ่ีน้องที่จะมารับของที่นั่น (เชื่อกันว่าเป็นวันยมทูตเปิดนรกชั่วคราว ให้สัตว์นรกมารับของทานใน
ระยะหนึ่ง และยังถือว่าเป็นวันกตัญญูอีกด้วย) ตอนเช้าน าอาหารอีกส่วนหนึ่งไปถวายพระ ก าหนดท าบุญ
ในเดือนเก้า 

10. บุญข้าวสาก การเขียนชื่อลงในพาข้าว (ส ารับกับข้าว) เรียกว่าข้าวสาก (สลาก) ญาติโยมจะ
จัดอาหารเป็นห่อ ๆ แล้วน าไปแขวนไว้ตามต้นไม้ โดยท ากันในตอนกลางวันก่อนเพล เป็นอาหาร คาว 
หวาน พอถึงเวลา 4 โมงเช้า พระสงฆ์จะตีกลองโฮม ญาติโยมจะน าพาข้าวของตนมารวมกัน ณ ศาลา
การเปรียญเจ้าภาพจะเขียนชื่อในกระดาษม้วนลงในบาตร พระเถระกล่าวค าอุปโลกน์ ก าหนด บุญข้าว
สากนิยมท ากันในเดือนสิบ 

11. บุญออกพรรษา การท าบุญออกพรรษนี้เป็นการเปิดโอกาสให้พระภิกษุสงฆ์ได้มีโอกาสว่า
กล่าวตักเตือนกันได้ พระภิกษุสงฆ์สามารถเดินทางไปอบรมศีลธรรม หรือไปเยี่ยมถามข่าวคราว ญาติพ่ี
น้องได้ และภิกษุสงฆ์สามารถหาผ้ามาผลัดเปลี่ยนได้เมื่อถึงวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 11 ตั้งแต่เช้ามืดจะมีการ
ตีระฆังให้พระสงฆ์ไปรวมกันที่โบสถ์แสดงอาบัติเช้า จบแล้วมีการปวารณา คือเปิดโอกาสให้พระภิกษุสงฆ์
ด้วยกันว่ากล่าวตักเตือนกันได้ ก าหนด บุญออกพรรษาในเดือนสิบเอ็ด 

12. บุญกฐิน ผ้าที่ใช้สดึงท าเป็นกรอบขึงเย็บจีวร เรียกว่าผ้ากฐิน ผู้ใดศรัทธา ปรารถนาจะถวาย
ผ้ากฐิน ณ วัดใดวัดหนึ่งให้เขียนสลาก (ใบจอง) ไปติดไว้ที่ผนังโบสถ์ หรือศาลาวัด ทั้งนี้เพ่ือไม่ให้ผู้อื่นจอง
ทับ เมื่อถึงวันก าหนดก็บอกญาติโยมให้มาร่วมท าบุญ มีมหรสพสมโภชน์ และฟังเทศน์ รุ่งเช้าก็น าผ้ากฐิน
ไปทอดถวายที่วัดเป็นอันเสร็จพิธี ก าหนดท าบุญระหว่างวันแรม 1 ค่ าเดือน 11  ถึงวันขึ้น 15 ค่ าเดือน 
12 

 

 



 

 

 
8 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
วิ เคราะห์ประเพณีบุญผะเหวด : ศรัทธา ความหวัง บนพื้นฐานความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนาของชาวอีสาน 

บุญผะเหวดหรือบุญพระเวส หมายถึง บุญพระเวสสันดร เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า บุญมหาชาติ ชาว
อีสานจะนิยมจัดขึ้นในเดือนสี่ (ช่วงเดือนมีนาคม) เป็นบุญประจ าปีในฮีตสิบสอง ดังที่ปราชญ์อีสานได้
ประพันธ์ผญา (ภาษิตอีสาน) เกี่ยวกับการท าบุญในช่วงเดือนสามและเดือนสี่ไว้ว่า “เถิงเมื่อเดือนสาม
ค้อยเจ้าหัวคอยปั้นข้าวจี่ ตกเมื่อเดือนสี่ค้อยจัวน้อยเทศน์มัทรี” แปลว่า เมื่อถึงเดือนสามพระภิกษุ
สามเณรจะรอชาวบ้านท าบุญข้าวจี่ และเมื่อถึงเดือนสี่  (ช่วงเดือนมีนาคม) สามเณรเทศน์กัณฑ์มัทรีใน
งานบุญมหาชาติ (จักรมนตรี ชนะพันธ์, 2560) 

ฉะนั้น บุญผะเหวด จึงถือเป็นงานบุญส าคัญของชาวอีสาน ชาวบ้านจะจัดให้มีพิธีอย่างใหญ่โต 
งานบุญต่อเนื่องกัน 2-3 วัน มูลเหตุที่มีการท าบุญมีคติความเชื่อมาจากเรื่อง พระมาลัยสูตรว่า “พระ
มาลัยได้ขึ้นไปไหว้พระธาตุเกศแก้วจุฬามณีในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ พบพระศรีอริยเมตไตรย องค์พระศรี
อริยเมตไตรยได้ด ารัสสั่งกับพระมาลัยว่า ถ้ามนุษย์อยากพบพระองค์ จงอย่าได้ท าบาปหนัก ได้แก่ 1) 
อย่าฆ่าบิดามารดา 2) อย่าฆ่าพระอรหันต์ 3) อย่าท าร้ายพระพุทธเจ้า และ 4) อย่ายุยงให้พระสงฆ์แตก
กัน อนึ่ง ให้ฟังเทศน์เรื่องราวมหาเวสสันดรชาดกให้จบในวันเดียวกัน ฟังแล้วให้น าไปประพฤติปฏิบัติจะ
ได้รับอานิสงส์มาก และจะได้พบพระศาสนาของพระศรีอริยเมตไตรย เมื่อพระมาลัยกลับมาถึงโลกมนุษย์ 
จึงได้บอกเรื่องราวให้มนุษย์ทราบ ด้วยเหตุนี้ ชาวอีสานผู้ปรารถนาจะพบศาสนาพระศรีอริยเมตไตรย จึง
พากันท าบุญพระเวสสันดรสืบต่อมาจนถึงปัจจุบัน” 

เมื่อถึงเดือนสี่ (ช่วงเดือนมีนาคม) ชาวบ้านจะประชุมกันเพ่ือก าหนดวันท าบุญว่าจัดวันไหน และ
จะนิมนต์พระภิกษุสามเณรที่มาเทศน์จากวัดไหนบ้าง ครั้นตกลงกันแล้วก็น าหนังสือใบลานเรื่องพระ
เวสสันดรชาดก ซึ่งมีจ านวน 13 ผูก ออกมาแบ่งให้ครบเท่าจ านวนพระภิกษุสามเณรที่จะนิมนต์มาเทศน์ 
จากวัดของหมู่บ้านใกล้เคียง รวมทั้งพระท่ีอยู่วัดของหมู่บ้านตัวเองด้วย หนังสือใบลานที่แบ่งออกเรียกว่า 
กัณฑ์ ชาวบ้านแต่ละครัวเรือนจะจับฉลากแบ่งกันเป็นเจ้าภาพกัณฑ์ต่าง ๆ เท่ากับจ านวนหนังสือใบลาน
ที่แบ่งและจ านวนพระภิกษุสามเณรที่นิมนต์มา ในอดีตครัวเรือนที่เป็นเจ้าภาพจะเรียกว่า “ค้ าบุญ” ท า
หน้าที่ต้อนรับพระภิกษุสามเณรและโยมผู้ติดตาม มีการตั้งผามบุญ (ปะร า) เรียงรายตามก าแพงรอบวัด 
ตั้งโอ่งน้ าดื่ม เตรียมหมากพลูบุหรี่และจตุปัจจัยไทยทาน เพ่ือส าหรับถวายพระภิกษุสามเณรในวันงานอีก
ด้วย แต่ปัจจุบันการตั้งผามบุญ เพ่ือส าหรับต้อนรับพระภิกษุสามเณร ได้หายไปตามยุคสมัยเหลือเฉพาะ
การเป็นเจ้าภาพกัณฑ์เทศน์อย่างเดียว 



 

 

9   วารสารศึกษิตาลัย                                                 ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2563) 
 

 
ครั้นจับสลากแบ่งกัณฑ์เทศน์เสร็จแล้ว ก็มีการออกใบฎีกานิมนต์ชาวอีสานเรียกว่าการใส่หนังสือ 

นิมนต์พระภิกษุสามเณรจากอารามต่างๆ มาเทศน์ พร้อมใส่หนังสือใบลานที่แบ่งเป็นกัณฑ์ไปด้วย 
พระภิกษุสานเณรที่ได้รับใบฎีกานิมนต์พร้อมหนังสือใบลานกัณฑ์ต่าง ๆ ก็จะฝึกเทศน์ให้ช านาญ ก่อนถึง
วันบุญที่จะมาเทศน์ฉลองศรัทธาแก่ชาวบ้าน 

ก่อนวันงานชาวบ้านจะออกไปรวมตัวกันที่วัด เพ่ือจัดตกแต่งประดับศาลาโรงธรรมประกอบด้วย
ต้นกล้วย ต้นอ้อย และดอกไม้ตามฤดูกาลของภาคอีสานโดยน ามาร้อยให้สวยงาม เช่น ดอกทองกาว 
ดอกสะแบง ดอกพระยอม ดอกดอกปีป ฯลฯ ส่วนผู้สูงอายุจะเตรียมท าหมากพันค า เมี่ยงพันค า ธูป
เทียนอย่างละพัน และข้าวตอกดอกไม้เพ่ือใช้ส าหรับเป็นเครื่องบูชาคาถาพัน รอบศาลาโรงธรรมจะมีธง
ผะเหวดปักไว้ 8 ทิศ ตามต้นเสามีขันกะย่องที่สานด้วยไม้ไผ่ผูกติดไว้เพ่ือใช้ใส่ข้าวพันก้อน และตั้งหอพระ
อุปคุตที่ด้านทิศตะวันออกของศาลา ป้องคุ้มครองมิให้เกิดเหตุเภทภัยอันตรายทั้งปวง ข้างธรรมมาสน์ที่
ใช้แสดงธรรมจะมีดาบ ปืนติดไว้ และอ่างน้ า 4 ใบ ที่จ าลองข้ึนเป็นสระน้ า มีจอก แหน (สาหร่าย) ต้นบัว 
ดอกบัว ผักตบอยู่ในอ่างด้วย หน้าธรรมมาสน์จะตั้งหม้อน้ ามนต์ และเครื่องบูชาต่างๆ ไว้ส าหรับเจ้าภาพ
มาจุดธูปเทียนบูชาตามกัณฑ์เทศน์ของตนเอง การจัดตกแต่งศาลาโรงธรรมชาวอีสานจะนิยมท าคล้าย  ๆ 
กัน อาจจะแตกต่างกันบ้างตามความนิยมของแต่ละท้องถิ่น และจัดให้เสร็จเรียบร้อยก่อนถึงวันงาน 
(มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพานิชย์, 2542) 

บุญผะเหวดซึ่งเป็นประเพณีอันยิ่งใหญ่ของภาคอีสาน สะท้อนถึงศรัทธา ความหวัง และความ
เชื่อของชาวอีสานที่มีต่อประเพณีนี้ ซึ่งรักษาและสืบทอดกันมาตั้งแต่สมัยบรรพบุรุษ จนกลายเป็นวิถี
วัฒนธรรมของชาวอีสาน ซึ่งมีคุณค่าทางจริยธรรมต่อสังคมอีสานดังต่อไปนี้   

1. ชาวอีสานเชื่อในอานิสงส์ของบุญนี้ : บุญผะเหวดหรือที่เรียกกันทั่วไปว่า บุญมหาชาติ เป็น
บุญประเพณีบุญตามฮีต 12 ของชาวอีสาน เป็นประเพณีการบริจาคทานครั้งยิ่งใหญ่ พอจะกล่าว
โดยทั่วไปของชาวอีสานว่า ดอกจิกดอกจานผลิบานราวต้นเดือน 3 พุทธศาสนิกชนจะเก็บดอกไม้มาร้อย
มาลัยเพ่ือตกแต่งศาลาการเปรียญส าหรับบุญมหาชาติ และในงานจะมีการเทศน์มหาชาติซึ่งถือว่าเป็น
งานบุญอันศักดิ์สิทธิผู้ใดได้ฟังเทศน์มหาชาติจบในวันเดียวพร้อมกับการร่วมบ าเพ็ญคุณงามความดี ผู้นั้น
จะได้อานิสงส์ไปเกิดในภพภูมิที่ดีขึ้นกว่าเดิมหรือจะดีที่สุดคือ เกิดในภพภูมิของพระอริยเมตไตรย์ ฉะนั้น 
การได้รับรู้ถึงความเสียสละของพระเวสสันดร ท าให้ชาวอีสานได้ซาบซึ้งถึงความดีอันยิ่งใหญ่ ซึ่งมีผลต่อ
จิตใจของผู้คนให้ยึดถือเป็นแบบอย่างที่ดีในการประพฤติปฏิบัติ เป็นวิถีการด าเนินชีวิตที่ดีงามของชาว
อีสาน จนท าให้มีการสืบสานประเพณีบุญผะเหวดเทศน์มหาชาติกันทุกหมู่บ้าน จากรุ่นสู่รุ่น จวบจน
ปัจจุบัน 



 

 

 
10 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
2. ชาวอีสานเชื่อในกฎแห่งกรรม : ความเชื่อในบุญผะเหวดของชาวอีสาน พบว่า มีความเชื่อ

เรื่องการเกิดในชาติหน้า ฉะนั้น ชาวอีสานจึงต้องเร่งสะสมกรรมดี หมั่นสร้างกรรมไว้ให้มากที่สุดเท่าที่จะ
มากได้ เน้นท าดีได้ดีท าชั่วได้ชั่ว การครองตนในธรรม เป็นต้น ความเชื่อเหล่านี้เป็นสาเหตุของชาวอีสาน
แทบทุกคนหมั่นท าบุญท ากุศล เป็นการฝึกตนให้เป็นผู้เสียสละ ไม่ยึดติดกับทรัพย์สินจนเกินพอดี เพ่ือให้
ตนเองและครอบครัวพบเจอแต่สิ่งดีมีมงคลเข้ามาในชีวิต และเป็นประเพณีที่สืบทอดนานสืบต่อกันมาแต่
โบราณกาล เรื่องราวในอดีตชาติและภพภูมิปัจจุบัน เรื่องบาปบุญคุณโทษ องค์ความรู้ที่เกิดขึ้นเกี่ยวข้อง
กับการประกอบพิธีกรรมได้อย่างถูกต้องและนอกจากนั้นจะเปลี่ยนไปตามยุคสมัยของชุมชน 

3. ชาวอีสานไม่อยากตกยุค : จากการเปลี่ยนแปลงของความเชื่อ พิธีกรรม สภาพเศรษฐกิจ และ
เทคโนโลยี ท าให้พบประเด็นปัญหาในการจัดงานประเพณีบุญผะเหวด การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นส่งผล
ให้สังคมชาวอีสานกลายเป็นชุมชนโลกาภิวัตน์ที่กว้างใหญ่ ความสัมพันธ์ทางเศรษฐกิจสังคม และ
วัฒนธรรมในสังคมชาวอีสาน ไม่ได้ถูกจ ากัดขอบเขตเหมือนในอดีต การด าเนินชีวิตได้เชื่อมต่อโลก
ภายนอกในหลายด้าน ค่านิยมใหม่ ๆ เข้าสู่สังคมชาวอีสาน ท าให้ชาวอีสานมีค่านิยมเปลี่ยนไป แต่
รูปแบบการจัดงานบุญผะเหวดของชาวอีสานยังเป็นจุดศูนย์รวมจิตใจ เพราะจากพ้ืนฐานความเชื่อที่ว่า 
ถ้าท าบุญผะเหวดไม่ตรงตามหลักที่เคยปฏิบัติ ก็จะเกิดอาเพศต่าง ๆ เช่น ความแห้งแล้ง ฝนไม่ตกต้อง
ตามฤดูกาล ข้าวยากหมากแพง หรือเกิดอุปัทวเหตุที่ไม่คาดคิด เหล่านี้เป็นต้น ระบบครอบครัวและเครือ
ญาติ การถ่ายทอดองค์ความรู้ ระบบความเชื่อด้านจิตใจ ระบบความเชื่อทางศาสนาจะส่งผลให้ประเพณี
บุญผะเหวดยังคงอยู่และได้รับการสืบทอดต่อไป 

4. ชาวอีสานเชื่อว่าบุญนี้เป็นวันรวมญาติ : งานบุญผะเหวดเทศน์มหาชาติเป็นประเพณีที่สืบ
ทอดกันมาจากรุ่นสู่รุ่น ทุกหมู่บ้านมีการสืบทอดประเพณีบุญผะเหวดเทศน์มหาชาติเป็นประจ าทุกปี โดย
มีวันโฮมบุญก่อนซึ่งเป็นวันที่ส าคัญมากที่สุด เพราะเป็นวันที่ พุทธศาสนิกชนมารวมตัวกันจ านวนมาก 
เกิดการพบปะสังสรรค์หลังเสร็จจากภาระกิจการงาน แล้วมาช่วยกันจัดตกแต่งศาลา หรือสถานที่ที่จะ
ท าบุญ จัดเตรียมเครื่องสักการะ ข้าวตอก ดอกไม้ ธูปเทียน พร้อมร่วมสร้างศาลเล็ก ๆ เป็นที่เก็บข้าวพัน
ก้อนและเครื่องคาวหวาน ส าหรับผีเปรตและมารบริเวณรอบศาลาการเปรียญ จะเห็นได้ว่า มิใช่แค่การ
รวมญาติท่ียังมีชีวิต แต่เป็นการรวมญาติท่ีล่วงลับไปแล้วด้วยเช่นกัน 

5. ชาวอีสานเชื่อว่าบุญนี้ช่วยสร้างความสามัคคีในชุมชน : ในปัจจุบันประเพณีบุญผะเหวดของ
ภาคอีสานนิยมท ากันทุกหมู่บ้าน ถือเป็นการสร้างความสามัคคีให้เกิดขึ้นในหมู่บ้านและเป็นการค้ าจุน
พระพุทธศาสนาไปอีกทางหนึ่งด้วย ชาวอีสานที่จัดงานบุญผะเหวดจะให้ความส าคัญอย่างมาก บางครั้ง
ถือเป็นงานบุญประจ าหมู่บ้าน ประจ าต าบล ประจ าอ าเภอ ประจ าจังหวัด ประจ าชาติ และที่ส าคัญชาว
อีสานขนานนามให้กับงานบุญนี้ว่า เป็นงาน “บุญประจ าชีวิต” ของชาวอีสานเลยก็ว่าได้ เพราะถือว่าเกิด



 

 

11   วารสารศึกษิตาลัย                                                 ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2563) 
 

 
มาชาติหนึ่ง ต้องฟังเทศน์มหาชาติให้ได้สักครั้งในชีวิต อันเป็นการหลอมรวมวิถีชีวิตเข้ากับชุมชนได้อย่าง
น่าทึ่ง สอดคล้องกับแนวคิดนิเวศวิทยาวัฒนธรรมของ Julian Steward ที่ว่า “นิเวศวิทยาคือการปรับตัว
เข้าหากันของสิ่งแวดล้อมกับมนุษย์ เพราะมนุษย์มีความสามารถในการปรับวัฒนธรรมของมนุษย์เข้ากับ
สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติได้เป็นอย่างดี” (บรรจง ลาวะลี, 2560) 
 

สรุป  
งานบุญมหาชาติถือเป็นงานบุญมหากุศลอันยิ่งใหญ่ที่หวนให้ระลึกถึงการบ าเพ็ญบุญโดยยึดคุณ

งามความดีอันยิ่งใหญ่เป็นส าคัญ สละความเห็นแก่ตัวเพ่ือประโยชน์สุขอันไพศาลของตนและชุมชน 
บรรพชนชาวอีสานแต่โบราณถือเป็นเทศกาลที่ประชาชนทั้งหลายจะได้มารวมตัวกัน รวมพลังกายและใจ
อย่างน้อยปีละครั้ง โดยอาศัยบุญผะเหวดเป็นตัวเชื่อม นอกจาก “ศรัทธา” และ “ความเชื่อ” ที่ไม่เสื่อม
คลายตั้งแต่อดีตจนปัจจุบัน บุญผะเหวดยังเป็นการอนุรักษ์สืบสานวัฒนธรรมประเพณีอันดีงามสืบไปยัง
คนรุ่นลูกรุ่นหลาน บุญผะเหวดถือเป็นประเพณีที่ยิ่งใหญ่ของชาวอีสาน ซึ่งชาวอีสานต่างน้อมรับอานิสงส์
ของผลบุญตามความเชื่อกฎแห่งกรรม นอกจากนี้ ยังมีความเชื่อว่าบุญนี้เป็นบุญรวมญาติและช่วยสร้าง
ความสามัคคีในชุมชน ในระบบความเชื่อในศาสนานั้นชาวอีสานมีวัดเป็นที่พ่ึงทางใจ มีความเชื่อ
เกี่ยวกับฮีต 12 คอง 14 รวมไปถึงเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษที่ชาวอีสานได้รับการสืบทอดจากในอดีต การ
ท าบุญผะเหวดของคนอีสานมีความเชื่อเกี่ยวกับการด าเนินชีวิตที่ยังต้องพ่ึงพาธรรมชาติ การให้ทานตาม
ความเชื่อนี้รับอิทธิพลจากหลักค าสอนในทางพุทธศาสนา ผูกโยงไปกับความเชื่อและความหวัง 
โดยเฉพาะความเชื่อที่ว่าถ้าฟังเทศน์มหาชาติครบทั้ง 13 กัณฑ์ ก็เพ่ือจะได้ไปเกิดในยุคสมัยพระศรีอริย
เมตไตรย ทว่า ความเชื่อนี้ไม่ได้เกิดในเฉพาะสังคมคนอีสานเท่านั้น แต่ความเชื่อดังกล่าวได้เกิดขึ้นในทุก
ภาคของสังคมไทย ล้วนมีจุดมุ่งหมายอันเดียวกันคือ พบกับสังคมที่สมบูรณ์พูนสุข ปราศจากการรัดเอา
เปรียบ ซึ่งถือเป็นสังคมในอุดมคติของชาวพุทธ ด้วยเหตุนี้บุญผะเหวดจึงเป็นเหมือนจิตวิญญาณของชาว
อีสาน เพราะเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตทั้งชีวิตเลยก็ว่าได้ สมดังภาษิตอีสานโบราณ (ผญา) ที่ว่า “ฮีตหนึ่ง พอ
เถิงเดือนสี่ได้ให้เก็บดอกบุปผา หามาลาดวงหอมสู่ตนเก็บไว้ อย่าได้ไลคองนี้เสียศรีสูญเปล่า หาเอาตาก
แดดไว้ได้ท าแท้สู่คน อย่าได้ใสหนีเว้นแนวคองตั้งแต่เก่า ไฟทั้งหลายสิแลนเข้าเผาบ้านสิเสื่อมสูญเด้” 
 

 
 
 



 

 

 
12 Sueksitalai Journal                                                    Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
เอกสารอ้างอิง 
กมล บุญเขต และคณะ. (2558). ประเพณีบุญผะเหวด : กรณีศึกษาประเพณีบุญผะเหวดชาวไทย-หล่ม 

อ าเภอหล่มสักและอ าเภอหล่มเก่า จังหวัดเพชรบูรณ์. การประชุมวิชาการระดับชาติ ประจ าปี 
2557 ณ มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์ ครั้งที 2 “งานวิจัยเพื่อพัฒนาท้องถิ่น” ณ อาคารเฉลิม
พระเกียรติฉลองสิริราชสมบัติ 60 ปี มหาวิทยาลัยราชภัฏเพชรบูรณ์.  14 กุมภาพันธ์ 2558, 
496-501. 

กรมการศาสนา. (2558). การเทศน์มหาชาติ องค์ความรู้เวสสันดรชาดก. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  

ขนิษฐา ช่องงาม. ประเพณีท้องภาคถิ่นอีสาน.(2554). เรียกใช้เมื่อ 6 สิงหาคม 2562. จาก
http://Khanitha56-khanitha.blogspot.com/  

จักรมนตรี ชนะพันธ์. บุญผะเหวดอีสาน : กับมหาทานบารมี. (2560). เรียกใช้เมื่อ 14 กันยายน 2562
จาก https://www.silpa-mag.com/history/article_6667  

ธนิต อยู่โพธิ์. ต านานเทศน์มหาชาติ. (2524). พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ส านักเลขาธิการ
คณะรัฐมนตรี.  

บรรจง ลาวะลี. บุยผะเหวด : การเปรียบเทียบรูปแบบการจัดการงานบุญที่มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงด้าน
เศรษฐกิจละสังคมกลุ่มชาติพันธุ์ในอีสาน. วารสารมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขต
ร้อยเอ็ด. 6(1), 51-63. 

มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพานิชย์. (2542). สารานุกรมวัฒนธรรมไทย ภาคอีสาน 
เล่ม 9. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสารานุกรมวัฒนธรรมไทย ธนาคารไทยพานิชย์.  

อเนก อาจวิชัย. (2551). แนวทางการฟ้ืนฟูประเพณีบุญผะเหวดของชาวผู้ไทย จังหวัดมุกดาหาร เพ่ือ
ส่งเสริมอัตลักษณ์ท้องถิ่น. ใน วิทยานิพนธ์ศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.    

 

https://www.silpa-mag.com/history/article_6667

