
 

 

พุทธวิธสีร้างแรงจูงใจเพื่อการรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 
BUDDHIST MOTIVATION TO OBSERVE 5 PRECEPTS IN 4.0 ERA 

 
พระธวัชชัย ดวงเจริญ 

Phra Thawatchai Duengchareon 

วัดอรัญญวิเวก ต าบลศรีวิไล อ าเภอศรีวิไล จังหวัดบึงกาฬ 
Wat Aranyavivek, Si Wilai Sub-district, Si Wilai District, Bueng Kan Province, Thailand. 

พระเดชขจร ขนฺติธโร (ภูทิพย)์ 
Phra Dechkhajorn Kantidharo (Phuthip) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nongkhai Campus, Thailand. 

E-mail: dthwachchab@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์การสร้างแรงจูงใจในการรักษาศีล 5 ตามวิถีทาง

พระพุทธศาสนาในยุค 4.0 ผลการวิเคราะห์พบว่า พุทธวิธีที่สร้างแรงจูงใจให้บุคคลหันมารักษาศีล 5 
มากขึ้นนั้นมี 4 วิธี คือ วิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการหวังผลประโยชน์ วิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการไม่อยากเสีย
ผลประโยชน์ วิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการสร้างความไม่แตกต่าง และวิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการรีบเร่งปฏิบัติ
ธรรมเพ่ือมุ่งสู่การบรรลุธรรม สาเหตุที่พระพุทธองค์สร้างแรงจูงใจในการรักษาศีล ก็เพราะมนุษย์นั้นมี
อายุสั้น คราใดที่ฉุกคิดได้ด้วยสัมมาทิฏฐิว่า การปฏิบัติธรรมมีคุณค่ากับชีวิตมากเพียงใด ครานั้นมนุษย์ก็
ควรน้อมน าเอาพระสัทธรรมมาเป็นแนวทางในการปฏิบัติในทันที เพราะมนุษย์มีสภาวะทางอารมณ์ที่
แตกต่างกัน จึงท าให้แรงจูงใจในการปฏิบัติธรรมมีไม่เท่ากัน แต่แรงจูงใจในมุมมองของคณะผู้เขียนทั้ง 4 
ข้อนี้ จะเป็นพลังขับเคลื่อนให้บุคคลมีความก้าวหน้าในการปฏิบัติธรรมรวดเร็วขึ้น และเป็นเชื้อเพลิงชั้นดี
ที่จะเดินบนเส้นทางแห่งโลกุตตรธรรมได้มากขึ้น ฉะนั้น เมื่อจิตใจน้อมน าในการปฏิบัติธรรม เมื่อนั้น
กรรมดีก็จะพอกพูนมากขึ้นเป็นล าดับ บุคคลก็จะเห็นผลลัพธ์ที่พึงประสงค์ได้ในเวลาอันจ ากัด เช่น มี
พฤติกรรมที่เรียบร้อย มีวาจาที่อ่อนโยน มีจิตใจที่เปี่ยมด้วยเมตตาธรรม เป็นต้น ดังนั้น การสร้าง
แรงจูงใจเชิงพุทธจึงเป็นยุทธวิธีอย่างหนึ่งที่จะเปิดโอกาสให้บุคคลเข้ามารักษาศีล 5 ในยุค 4.0 เปรียบดัง

                                                           
Received: 5 February 2020; Revised: 27 February 2020; Accepted: 30 March 2020 



 

 

 
54 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
มีดวงประทีปน าทางให้ชีวิตหลุดพ้นจากวัฏสงสาร และรับประกันว่าสังคมจะสงบสุขในเวลาอันรวดเร็วได้
อย่างแน่นอน 
ค าส าคัญ: พุทธวิธี, การสร้างแรงจูงใจ, การรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 
 

Abstract 
The purpose of this academic article is to analyze the motivation for observing 

the 5 precepts according to the Buddhist ways of life in the 4.0 era. There are 4 Buddhist 
ways to motivate people to observe the 5 precepts, such as; Buddhist motivate with the 
benefit, with fear of loss their own benefits, with indifference, and with be hustle to 
achieve Dharma.  The reason that the Buddha created an incentive to observe the 
precepts and keep praying because human-beings are short- lived which once can think 
with right view that how valuable is Dhamma practice in life at that time, humans should 
immediately embrace the Dhamma as a guideline for all life.  Because humans have 
different emotional states, so that the incentive for practicing Dhamma are not equal. 
But the motivation from the point of view of all 4  authors will be a driving force for 
people to progress in Dharma practice faster, and like a good fuel to walk more on the 
path of Buddha's Dharma as well.  Therefore, whenever the mind is inclined to practice 
Dharma, then that good karma will accumulate more and more. Finally, the person can 
see the desired results in a limited time, such as with good behavior, a gentle speech, 
and a compassionate mindset. Therefore, creating a Buddhist motivation is one strategy 
that will allow people to observe the 5 precepts in the age of 4.0, as there is a light that 
leads life out of the cycle of existences, and guarantees that society will be peaceful in 
a short time surely. 
Keywords: Buddhist Way, Motivation, Observe 5 Precepts in 4.0 Era 
 

 
 
 



 

 

55   วารสารศึกษิตาลัย                                               ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2563) 
 

 

บทน า 
ค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้ามีมากมาย แต่สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติขึ้นมา เพ่ือเป็น

หลักกฎเกณฑ์ของการด าเนินชีวิตของมนุษย์เรียกว่า “ศีล” เพราะที่ผ่านมามนุษย์ได้เบียดเบียนทั้ง
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต มีทั้งการลักทรัพย์ การปล้น การฆ่า และการทะเลาะวิวาทกัน จนบาดเจ็บล้มตาย
ไปเป็นจ านวนมาก ท าให้สังคมและสถาบันครอบครัวเกิดความแตกแยก วุ่นวาย ไม่สามัคคีกัน เกิดความ
ยุ่งเหยิงในสังคม ผิดร่อง ผิดรอย ไม่ตรงตามศีลธรรม ผู้คนมีสติแก้ไขปัญหาได้น้อยลง หลงผิดไปมัวเมา
กับอกศุล 3 คือ โลภะ โทสะ โมหะ มากขึ้น ท าให้ตัณหาเข้ามาแทรกซึมจิตใจได้ ด้วยความประมาทนี้ ท า
ให้มนุษย์เป็นทาสแห่งทุกข์ และตกอยู่ในวัฎสงสารเวียนว่ายในกรอบแห่งการชดใช้กรรม (พระศรีสุทธิ
โมลี, 2524; พระมหาลักษณะ กิตฺติญาโณ และพระวิเชียร ปญฺญาพโล, 2553) จนกว่าจะข้ามพ้น
ประพฤติตามหลักศีลธรรมที่พระพุทธองค์ทรงบัญญัติขึ้น 

ฉะนั้น หลักศีลธรรมที่พระพุทธองค์บัญญัติขึ้น จึงเป็นแนวทางการปฏิบัติ ทีเปรียบดุจเข็มทิศ
ของการด ารงชีวิต เพราะหลักศีลธรรมค าสั่งสอนสามารถน าพาผู้ปฏิบัติตามให้บรรลุถึงความเป็นมนุษย์ที่
สมบูรณ์แบบ และให้อยู่ในกรอบของการท าความดี โดยเฉพาะอย่างยิ่งการบ าเพ็ญตนตามหลักเบญจศีล
หรือศีล 5 ซึ่งเป็นคุณธรรมขั้นพ้ืนฐานของมนุษย์ เนื่องจากผู้ที่จะเดินบนเส้นทางพระพุทธศาสนา ตองรู
จักรากฐานแห่งความดีก่อน (สมเด็จพระญาณวโรดม, 2551) ดังนั้น ศีลจึงเป็นสิ่งที่ท าให้สังคมสงบอยู
เย็นเป็นสุขและเกื้อกูลตอกันในยุค 4.0 เช่นนี้ มนุษย์จึงควรรักษาไว้ซึ่งความสามัคคีปรองดองในหมู่
มนุษย์ เพ่ือความเป็นปกตบินโลกสวรรค์เบื้องหน้าต่อไป 

 

บทบาทของศีล 
หลวงปู่เทสก์ เทสรังสี เคยให้โอวาทธรรมเกี่ยวกับเรื่องศีล สมาธิ ปัญญา ไว้โดยสังเขปว่า ที่สุด

ของศีล สมาธิ ปัญญา คือการรักษาสองร้อยยี่สิบเจ็ดให้มั่น หรือรักษามากกว่าก็ยิ่งดี ปกิณกะที่มา
นอกเหนือจากสมาธิก็หลายเรื่อง ยิ่งสมัยนี้ยิ่งแปรปรวนไป มีคนประดิษฐ์คิดค้นต่าง ๆ ขึ้นมาหลายอย่าง
ที่เอาตามความคิดความเห็นของตนเป็นใหญ่ การจะให้มีปัญญาก็ยิ่งยุ่งมากขึ้นไปอีกไม่มีที่สิ้นสุด หลวงปู่
เทสก์ให้โอวาทเพ่ิมว่า พระพุทธเจ้าทรงสอนว่า ที่สุดของพระพุทธศาสนาอยู่ที่ศีล ไม่ใช่ตัวของพระพุทธ
องค์ เมื่อพระพุทธองค์ทรงดับขันธ์ไปแล้ว ก็ไม่ได้เอาศีลไปด้วย ใครปฏิบัติตามศีล คนนั้นเป็นผู้ได้ศีลติด
ตัว หาใช่อยู่ที่พระพุทธองค์แต่อย่างใด ถ้าพระองค์ทรงมีชีวิตอยู่จนป่านนี้ ศีลอาจจะมีมากเป็นหมื่นเป็น
แสนข้อก็เป็นได้ หากใครประพฤติล่วงเกินศีล ก็เท่ากับล่วงเกินตัวเอง โทษที่ละเมิดศีลจะมากหรือน้อยอยู่
ที่เจตนาตัวเดียว ฉะนั้น อย่ามีเจตนาในการละเมิดศีล เพราะโทษจะมากเป็นเงาตามตัว สอดคล้องกับ



 

 

 
56 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
สังคมในปัจจุบันโดยเฉพาะสังคมไทยทีไ่ด้เป็นแบบอย่างของการปฏิบัติศีลธรรมแก่คนทั่วไป ทั้งระดับชาติ
และนานาชาติ ฉะนั้น การเข้าใจบทบาทหน้าที่ของศีลจึงช่วยแผ้วถางให้คนรุ่นต่อไปปฏิบัติตามได้ง่าย 
(หลวงปู่เทสก์ เทสรังสี, 2528) 

คุณประโยชน์ของศีลในขั้นพื้นฐานคือ ท าให้กาย วาจา ใจ ให้สงบ ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน 
ท าให้สามารถท่ีจะท าให้จิตสงบได้ง่าย ในระดับของบรรพชิต ศีลจะมีหลายข้อ เพ่ือก ากับให้พระภิกษุสงฆ์
สามเณรสามารถครองตนในสมณภาวะได้อย่างสมบูรณ์ และเอ้ือต่อการประพฤติพรหมจรรย์ในขั้นสูง
ต่อไปได้ ศีลสามารถจัดแบ่งได้เป็น 5 ประเภท ดังนี้ 

1) ศีล 5 หรือเบญจศีล เป็นศีลขั้นพื้นฐานของศีลทั้งปวง กล่าวคือ ศีลทุกประเภทไม่ว่าจะเป็นศีล
ของอุบาสก อุบาสิกา สามเณร หรือพระภิกษุ ต้องตั้งอยู่บนพ้ืนฐานแห่งศีล 5 ข้อนี้ ก าหนดเป็นศีล
ส าหรับผู้ครองเรือนท่ัวไปควรรักษา เป็นศีลที่ควรรักษาให้เป็นปกติ ศีลห้า ประกอบด้วย 

1. เว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิตทั้งปวง รวมถึงการท าร้ายสัตว์หรือมนุษย์ 
2. เว้นจากการลักทรัพย์ เอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้ 
3. เว้นจากการประพฤติผิดในกามทั้งหลาย 
4. เว้นจากการพูดเท็จ ค าหยาบ หรือพูดส่อเสียด 
5. เว้นจากการดื่มน้ าเมา อันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท 
2) ศีล 8 หรืออัฏฐศีล เป็นศีลที่มีพ้ืนฐานมาจากศีล 5 เน้นการไม่เสพกาม การรับประทานอาหาร

จ ากัดเวลา การหัดลดละการหาความสุขจากสิ่งบันเทิงหรือเครื่องปรนเปรอความสุขทางประสาทสัมผัส
และการงดใช้เครื่องนั่งนอนฟูกหรูหรา เป็นการฝึกฝนตนให้รู้จักท่ีจะมีชีวิตที่เป็นอิสระได้มากขึ้น สามารถ
อยู่ดีมีสุขได้โดยไม่ต้องพ่ึงพาหรือขึ้นต่อวัตถุภายนอกมากเกินไป 

3) ศีล 10 หรือทศศีล เป็นศีลส าหรับเด็กและเยาวชนที่บวชเป็นสามเณรสมาทานรักษาเป็น
ประจ า ค าว่า สามเณร แปลว่า เหล่ากอของสมณะ หมายถึง เด็กและเยาวชนผู้ศึกษาอบรมตามหลัก
ไตรสิกขา เพ่ือเตรียมเป็นพระภิกษุเมื่อมีอายุครบอุปสมบทตามพระวินัยก าหนด 

4) ศีล 227 หรือสิกขาบท 227 เรียกว่า ศีลของพระภิกษุ เป็นพระวินัยพุทธบัญญัติในส่วนที่เป็น
กฎเกณฑ์ข้อห้ามส าหรับบุรุษผู้อุปสมบทเป็นพระภิกษุในพระพุทธศาสนาที่ต้องรักษาโดยเคร่งครัด เพ่ือ
ด ารงความเป็นพระภิกษุ 

5) ศีล 311 หรือสิกขาบท 311 เรียกว่า ศีลของพระภิกษุณี เป็นพระพุทธบัญญัติในส่วนที่เป็น
ข้อห้ามส าหรับสตรีผู้อุปสมบทเป็นพระภิกษุณีท่ีต้องรักษาโดยเคร่งครัด เพ่ือด ารงความเป็นพระภิกษุณี 

อานิสงส์ของศีลจึงเป็นหลักการที่จะท าให้คนในสังคมอยู่ร่วมกันอย่างปกติสุข  (ส านักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2562) ศีล 5 เป็นหลักการพ้ืนฐานของสังคม การรักษาศีล 5 คือ หลักการที่



 

 

57   วารสารศึกษิตาลัย                                               ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2563) 
 

 
เป็นเหมือนพ้ืนฐานเพ่ือก่อให้เกิดสันติสุขในสังคม แต่มันไม่ได้ให้ความมั่นใจในเรื่องความสุขของมนุษย์ 
มันช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างสันติมากขึ้น โดยไม่มีการท าร้ายซึ่งกันและกัน ไม่ท าให้สังคมเกิดความ
วุ่นวาย และท าให้สังคมน่าอยู่ยิ่งขึ้น ส าหรับมนุษย์ทุกคนที่อยู่ร่วมกัน และช่วยให้บุคคลแต่ละคนมีโอกาส
ที่จะมีพัฒนาการได้ดียิ่งขึ้น ส่วนศีล 8 คือ ศีลที่น าไปสู่อิสรภาพ ช่วยเสริมส่งให้คนที่มีอามิสสุข (ความสุข
ด้วยการอาศัยสิ่งภายนอกขึ้นต่อวัตถุหรือสิ่งเสพบริโภค) ได้ก้าวหน้าไปสู่นิรามิสสุข (ความสุขที่ไม่ต้อง
อาศัยสิ่งภายนอก ไม่ขึ้นต่อวัตถุหรือสิ่งเสพบริโภค) ในศีล 8 จะเห็นได้ว่ามีศีลเพ่ิมขึ้นที่ไม่ได้เกี่ยวข้องกับ
คนอ่ืน ไม่ได้สัมพันธ์กับการอยู่ร่วมกันในสังคม ซึ่งต่างจากศีล 5 ข้อแรก ศีลห้าเกี่ยวข้องกับการอยู่ร่วมกัน
ในสังคม แต่ศีล 8 แตกต่างออกไป เมื่อชาวพุทธได้รักษาศีลก็จะพบว่า สามารถอยู่ได้อย่างมีความสุขโดย
ไม่ต้องอาศัยกามคุณต่าง ๆ 

ฉะนั้น พระพุทธศาสนาสอนให้พุทธศาสนิกชนรักษาศีลเพ่ือให้มีความสุขโดยไม่ต้องอาศัยสิ่ง
ภายนอก รู้สึกมีความสุขที่เป็นอิสระจากกามคุณ 5 คนทั่วไป เหมือนกับเทศนาธรรมของพระราชพรหม
ยาน (หลวงพ่อฤาษีลิงด า) ที่ว่า ศีลนี้ถือว่าเป็นธรรมะส่วนหนึ่งที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรง
แนะน าว่า “บุคคลใดต้องการความสุข บุคคลนั้นให้ปฏิบัติในศีล” (พระราชพรหมยาน (หลวงพ่อฤาษีลิง
ด า), 2550) ค าว่า “ศีล” นี้ถ้าแปลเป็นภาษาไทยก็แปลว่า ปกติ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อพุทธบริษัทได้
สมาทานศีล 5 ประการ เพ่ือให้ออกห่างจากความชั่วร้าย เพราะเป็นผลที่ตั้งแห่งความประมาท นี่คือ
เหตุผลที่สมเด็จพระบรมโลกนาถพุทธเจ้าตรัสว่า ถ้าบรรดาบุคคลทั้งหลายปฏิบัติได้อย่างนี้แล้ว ก็จะได้
ความสุขเป็นอานิสงส์ ดังค าที่ว่า สีเลนะ สุคะติง ยันติ ความสุขก็จะติดตัวไปยังชาติหน้าหรือไปเกิดใหม่ก็
มีความสุข ส่วนค าว่า สีเลนะ โภคะสัมปะทา เป็นการได้โภคทรัพย์อันสมบูรณ์เมื่อได้ปฏิบัติตามศีล หรือ
เมือ่ตายไปแล้ว ก็กลายเป็นคนมีทรัพย์ สุดท้ายค าว่า สีเลนะ นิพพุติง ยันติ กล่าวถึงความเป็นบรมสุขของ
ผู้ที่ได้เดินตามรอยพระพุทธเจ้า บุคคลผู้ปฏิบัติความดีอย่างนี้แล้ว ย่อมมีชีวิตที่สงบสุข ตายไปแล้วก็มี
ความสุขได้หรืออาจถึงซึ่งพระนิพพานได ้(พระราชพรหมยาน (หลวงพ่อฤาษีลิงด า), 2550) 

ดังนั้น องค์สมเด็จพระบรมศาสดาทรงน าเอาความปรารถนาเป็นปกติของคนและสัตว์โลกมา
แนะน าบรรดาพุทธบริษัททั้งโลก ทั้งชาย-หญิง ไม่มีใครต้องการให้คนอ่ืนมาฆ่าชีวิตเรา ไม่มีใครต้องการ
ให้คนอ่ืนมาลักทรัพย์เรา ไม่มีใครต้องการให้คนอ่ืนมาแย่งคู่รักเราไป ไม่มีใครต้องการให้คนอ่ืนมาพูด
โกหกกับเรา และไม่มีใครปรารถนาขาดสติเพราะการดื่มสุราเมรัย ดังนั้น คนทุกคนต้องการความดีเช่นนี้ 
แม้ชาวพุทธจะเพียรพยายามรักษาศีลแล้ว แต่ก็อาจเดินหลงทาง ดังตัวอย่างที่เห็นได้คือเทวทัต แม้มี
สมาธิดี ดีถึงขนาดได้ฌานจิต ได้อภิญญา ช านาญถึงขนาดท าอภิญญาได้ แต่เมื่อศีลไม่ดี จึงคิดจะฆ่า
พระพุทธเจ้า สมาธิก็เสื่อม ค่อย ๆ เสื่อมไป สุดท้ายขนาดเดินยังเดินไม่ไหวเลย ต้องให้ลูกศิษย์หามมาเฝ้า
พระพุทธเจ้า (หลวงพ่อปราโมทย์ ปาโมชฺโช, 2561)  



 

 

 
58 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
วิเคราะห์พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจของการรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 

จากแนวคิดเรื่องศีล 5 และแรงจูงใจตามแนวพระพุทธศาสนา สะท้อนให้เห็นวิธีการที่
พระพุทธเจ้าทรงใช้เป็นแรงจูงใจให้คนอยากรักษาและปฏิบัติศีล 5 นอกจากพระพุทธองค์ทรงมี
อัจฉริยภาพในการสอนอันเป็นคุณลักษณะส่วนพระองค์ ความเป็นครูผู้ทรงเข้าใจธรรมชาติของแรงจูงใจ
ที่แฝงอยู่ในมนุษย์มีความแตกต่างกัน พระองค์จึงทรงเลือกวิธีการต่าง ๆ มาปรับใช้ให้เหมาะกับพ้ืนฐาน
แรงจูงใจของบุคคล (ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์, 2558) พุทธวิธีที่พระพุทธเจ้าน ามาใช้สร้างแรงจูงใจในการ
รักษาศีล 5 ในมุมมองของผู้เขียน มี 4 พุทธวิธี ดังนี้ 

1. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการหวังผลประโยชน์ : พุทธวิธีการสอนของพระพุทธเจ้าทรงใช้กุศ
โลบายด้วยการหวังผลประโยชน์จากการปฏิบัติธรรม เช่น อภิญญา 6 วิชชา 8 หรือวิปัสสนาญาณ 9 เป็น
ต้น การสร้างแรงจูงใจด้วยการให้ผลประโยชน์เช่นนี้ ถือเป็นการสร้างแรงจูงใจจากภายนอกที่ท าให้คน
ทั่วไปเห็นถึง “ประโยชน์ที่คาดว่าจะได้รับ” หนึ่งในพุทธวิธีที่ส าคัญและเป็นคุณสมบัติโดดเด่นส่วน
พระองค์คือ ก่อนที่จะเทศนาสั่งสอน พระพุทธเจ้าทรงพิจารณาถึงคุณสมบัติของผู้ฟังว่า มีความโน้มเอียง
ไปในด้านใด แล้วพระองค์ก็จะทรงเทศนาธรรมให้เหมาะสมกับบุคคลเหล่านั้น รวมถึงแนวทางการสร้าง
แรงจูงใจที่ใช้ปาฏิหาริย์ในการก าราบผู้ที่มีทิฏฐิมานะให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาในพระธรรมค าสอน 
ตัวอย่างเช่น มานัตถัทธพราหมณ์ (ส .ส. (ไทย) , 15/201/291) ซึ่งเป็นผู้มีทิฎฐิมีความมานะถือตัว เป็น
คนนิสัยกระด้าง พระพุทธเจ้าทรงใช้เจโตปริยญาณคือ รู้ถึงจิตใจผู้อ่ืน ก าราบความมีมานะนั้นแล้วทรง
แสดงธรรม ในที่สุดมานัตถัทธพราหมณ์มีดวงตาเห็นธรรม ได้ขอเป็นอุบาสกผู้ถึงสรณะในศีล 5 ตลอด
ชีวิต อย่างไรก็ตาม พุทธวิธีที่ทรงใช้สร้างแรงจูงใจด้วยการหวังผลประโยชน์นี้เป็นการสร้างแรงจูงใจจาก
ภายนอกเพ่ือที่จะดึงดูดความสนใจจากผู้ฟัง ที่ท าให้ผู้ฟังเกิดความสนใจใคร่ฟังในสิ่งที่ธรรมที่จะแสดง แต่
สิ่งที่เป็นพุทธวิธีที่ส าคัญและเปลี่ยนความเห็นของคนคือ การเทศนาหรือการสอนที่ไม่ต่อต้านความคิด
เดิม แต่ทรงขยายความคิดเพ่ืออรรถาธิบายถึงเหตุผลที่มากกว่า ท าให้ผู้ฟังมีมุมมองใหม่ ๆ เพิ่มขึ้น เปิดใจ
รับฟังพุทธธรรมมากขึ้น และเมื่อความคิดเห็นตรงกัน ก็เกิดการยอมรับในหลักธรรมค าสอนในที่สุด ซ่ึง
เป็นแรงจูงใจที่เป็นกุศลธรรมฉันทะนั่นเอง 

2. พุทธวิธีสร้างแรงงจูงใจด้วยการไม่อยากเสียผลประโยชน์ : หลังจากที่พระพุทธองค์ทรง
ประสบความส าเร็จในการเผยแผ่พุทธธรรมโดยใช้แรงจูงใจจากสิ่งที่ปรารถนาแล้ว อีกพุทธวิธีหนึ่งก็คือ 
การจูงใจด้วยการกลัวเสียผลประโยชน์จากสิ่งที่พึงประสงค์ ครั้งหนึ่งพระพุทธเจ้าเสด็จไปยังแคว้นโกศล 
ผ่านหมู่บ้านชื่อ เวฬุทวาระ (ส .มหา. (ไทย) , 19/1003/500-505) ชาวบ้านและหมู่พราหมณ์ต่างก็เคยได้
ยินกิตติศัพท์ของพระองค์เกิดศรัทธาจึงพากันเข้าเฝ้าพร้อมทูลถามปัญหาต่อพระองค์ ท่าทีของชาวเมือง



 

 

59   วารสารศึกษิตาลัย                                               ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2563) 
 

 
นี้ต่างก็มีความปรารถนาในการไปเกิดแดนสวรรค์ ทั้งที่ตนเป็นคฤหัสถ์ยังข้องเกี่ยวในกามคุณทั้ง 5 และ
รักความสุขสบาย แต่ไม่รู้วิธีการที่จะท าให้ตนบรรลุวัตถุประสงค์ เข้าประเด็นที่ว่ารู้จุดมุ่งหมายแต่ไม่รู้
วิธีการ พระพุทธเจ้าทรงแสดงถึงธรรมที่ควรน้อมมาใส่ตัว 2 ประการ อันได้แก่ ประการที่หนึ่งคือ พระ
สัทธรรม 7 (การเว้นจากการฆ่าสัตว์ เว้นจากการลักทรัพย์ เว้นจากการประพฤติผิดในกาม เว้นจากการ
พูดเท็จ เว้นจากการพูดส่อเสียด เว้นจากการพูดค าหยาบ เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ) และประการที่ 2 คือ 
การมีความเลื่อมใสในพระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์ พระพุทธองค์ทรงจูงใจชาวบ้านด้วยการ
ตอบสนองความต้องการชีวิตหลังความตาย การจะได้ไปเกิดในแดนสวรรค์ควรท าอย่างไร ซึ่งการได้เกิด
ในแดนสวรรค์เป็นแรงจูงใจที่ประกอบด้วยตัณหา กล่าวคือ เป็นตัณหาความอยากในทางใฝ่ดี แต่ก็แฝงไป
ด้วยความต้องการที่ไม่อยากให้สูญเสียผลประโยชน์จากสิ่งที่จะได้รับ ท าให้ผู้ฟังเกิดการหวงแหนใน
ผลตอบแทนนั้น ไม่อยากให้ผลตอบแทนนั้นห่างไกลออกไป ผู้ฟังจึงจะพยายามทุกวิถีทางที่จะรักษา
คุณูปการของการปฏิบัติตามพระธรรมค าสั่งสอนไว้กับตัวเองให้นานที่สุด ยิ่งพาไปด้วยหลังความตายก็ยิ่ง
จะเอาไปให้ได้ เช่น กลัวตกนรก จึงต้องสะสมบุญไว้มาก ๆ กลัวเกิดในอบายภูมิ จึงต้องมีเมตตาต่อสรรพ
สัตว์ หรือกลัวได้เกิดใหม่เป็นคนมีทรัพย์น้อย จึงต้องท าทานบารมีให้มากขึ้น เหล่านี้เป็นต้น นี่คือท่าทีที่
พระพุทธเจ้าทรงสอนหนทางที่จะน าไปสู่สิ่งที่ปรารถนาด้วยการแนะน าให้ละเว้นในการล่วงละเมิดศีล 
เพราะเมื่อผู้ฟังไม่อยากถูกเบียดเบียน ผู้ฟังก็ไม่ควรไปเบียดเบียนผู้อ่ืนเช่นกัน ฉะนั้น ไม่มีใครปรารถนา
การถูกละเมิดด้วยกาย วาจา และใจ ก็จงอย่ากระท าในสิ่งที่ท าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อนเป็นทุกข์ ไม่มีความสุข 
ควรปรารถนาในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม ซึ่งเป็นสัมมาทิฏฐิที่จะน าพาผู้ฟังไปสู่ภพภูมิที่ก าหนดเองได้ในที่สุด 

3. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการสร้างความไม่แตกต่าง : กล่าวคือ เมื่อพระพุทธองค์ทรงแสดง
ให้เห็นผลตอบแทนที่จะได้รับหากได้ปฏิบัติตามหลักพุทธธรรม และกล่าวถึงผลกระทบที่หรือ โทษแห่ง
การละเมิดศีลแล้ว พระพุทธเจ้ายังทรงสอนให้ตระหนักถึงศักยภาพของตนที่สามารถปฏิบัติธรรมได้
เทียบเท่ากับคนอ่ืน ดังในราชสูตร (องฺ.ปญฺจก-ฉกฺก. (ไทย) , 22/178/296-299) พระพุทธเจ้าทรงแสดง
ให้เห็นถึงภัยของการละเมิดศีล 5 ซึ่งบัณฑิตท่านใดก็ตามไม่ว่าจะเป็นคฤหัสถ์หรือบรรพชิต หากละเมิด
ศีลธรรมแล้ว ก็จะได้รับทุกข์โทษเหมือนคนอ่ืน ๆ ที่ได้รับทุกขเวทนาไปก่อนหน้านี้แล้ว เฉกเช่นเดียวกับ
กรณีของพระเทวทัตที่ลอบท าร้ายองค์พระพุทธเจ้าจนห้อพระโลหิต ผู้ฟังหลายท่านก็ไม่ปรารถนาจะ
ได้รับทุกข์โทษเหมือนพระเทวทัต ฉะนั้น การฝ่าฝืนศีลธรรมอันดีนั้นเป็นสิ่งที่ไม่ควรข้องเกี่ยวด้วย เหตุ
เพราะจะน าพาไปสู่นรกภูมิ ก าเนิดเป็นสัตว์ดิรัจฉาน ก าเนิดเป็นเปรตอยู่ในอบายภูมิและทุคติภูมิ  
พระพุทธเจ้าทรงใช้ความกลัวของมนุษย์ที่ไม่ต้องการให้ตนเดือดร้อน ด้วยกลัวการตกนรก ท าให้มี
แรงจูงใจที่จะเว้นจากการท าความชั่วทั้ง 5 ข้อ 



 

 

 
60 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
4. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วย “การรีบเร่ง” มุ่งสู่การบรรลุธรรม : ในธัมมทินนสูตร (ส .มหา. 

(ไทย) , 19/1049/572-574) มีเรื่องราวเกี่ยวกับแรงจูงใจในการรักษาศีล 5 ของนายธัมมทินนะ พร้อม
ด้วยบริวาร 511 คน เป็นคฤหัสถ์ผู้รักษาศีล 5 แต่ก็ยังข้องเกี่ยวกับการครองเรือน เบียดเสียดบุตร และ
ยังพอใจในเครื่องประทินผิว ทัดทรงดอกไม้ ยินดีในเงินทองเกิดความสงสัยในการปฏิบัติของตน จึงได้ตั้ง
ค าถามเชิงปรารภกับพระพุทธเจ้าถึงหนทางในการก้าวสู่การหลุดพ้นหรือโลกุตตระของตนเป็นเรื่องยาก 
ประเด็นนี้พระพุทธองค์ทรงสร้างแรงจูงใจว่า หากบุคคลใดไม่ประพฤติล่วงละเมิดศีล 5 บุคคลนั้นย่อมจะ
เข้าสู่โลกุตตรธรรม ด้วยเหตุนี้ การรักษาศีลที่เป็นไปเพ่ือสมาธิ จึงเป็นสิ่งที่ต้อง “เร่งรีบ” ลงมือท าตาม
หลักธรรมค าสั่งสอน และเป็นเครื่องรับรองว่าผู้ปฏิบัติธรรมเหล่านั้นสามารถเข้าสู่กระแสพระสัทธรรมได้ 
การบรรลุพระสัทธรรมจะท าแบบเชื่องช้า ๆ หรือไม่ต่อเนื่อง ก็จะไม่สามารถเข้าถึง (approach) ได้ใน
เวลาอันจ ากัด แต่หากปรารถนาจะเข้าถึงกระแสโลกุตตธรรม จะต้องลงมือปฏิบัติธรรมอย่างต่อเนื่อง ถ้า
ท าอย่างกระปิดกระปอย ก็ไม่อาจรักษาแรงจูงใจที่จะเข้าถึงหลักพุทธธรรมได้ในเวลาอันรวดเร็ว ดังนั้น 
ผู้ฟังต้องรีบปฏิบัติธรรมในช่วงเวลาที่ตนก าลังมีสัมมาทิฏฐิ มีสัมมาสติ และสัมมาสมาธิเพ่ือให้มุ่งไปสู่โล
กุตตรธรรมตามที่ปรารถนาได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) มิเช่นนั้น พลังขับเคลื่อน
อาจจะมอดลงได้ในเวลาอย่างน่าเสียดาย ด้วยเหตุนี้ ผู้ปฏิบัติธรรมต้องแสวงหาความก้าวหน้าด้วยการยึด
มั่นศรัทธาในพุทธธรรม ควรประพฤติตนอยู่ในศีล ไม่เป็นทาสของตัณหา 

 
แรงจูงใจในการรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 
เมื่อมองศีล 5 ในยุคสมัยใหม่ ผู้เขียนยังมีมุมมองในการวิเคราะห์เพ่ิมเติมว่า การที่คนใน

สังคมไทยจะสร้างแรงจูงใจให้พุทธศาสนิกชนชาวพุทธในสังคมนั้น ๆ หันเข้ามารักษาศีลนั้น ก็เป็นที่เข้าใจ
กันว่า ในยุคโลกาภิวัฒน์นี้ผู้คนสามารถเข้าถึงแหล่งความรู้ได้จะต้องมีอินเทอร์เน็ต คนในสังคมก็ย่อมใช้
ประโยชน์การให้อินเทอร์เน็ตคือค้นหางานสืบหาข้อมูลต่าง ๆ นานา จนไปถึงพระภิกษุสามเณรในยุคนี้ก็
ย่อมจะมีโทรศัพท์มือถือเพ่ือสะดวกแก่การสื่อสารข้อความและอ่ืน ๆ ทั้งนี้ทั้งนั้นเมื่อเข้าสู่ยุค 4.0 แล้ว 
ผู้คนในสังคมก็เข้าใจดีว่ายุคแห่งดิจิตัลเช่นนี้สามารถใช้ประโยชน์จากเทคโนโลยีได้อย่างมาก ซึ่งใน
ปัจจุบันสังคมก็ได้รับรู้ถึงหลักและวิธีการในการที่จะประกาศพระธรรมค าสอนก็ดี คติเตือนใจก็ดี พุทธ
สุภาษิตค าคมก็ดี ชาวพุทธยุคใหม่ก็สามารถประกาศสิ่งเหล่านี้ได้ทางอินเทอร์เน็ตได้ ไม่ว่าจะเป็นทาง 
Facebook, Line, Twitter, Instagram หรือ Google ก็ดี สิ่งเหล่านี้จะสามารถส่งสารไปให้บุคคล
ภายในโลกของอินเทอร์เน็ตในการสร้างแรงจูงใจให้คนที่ไม่มีเวลาในการที่จะท าบุญหรือฟังธรรมได้อ่าน
ให้เกิดแรงบันดาลใจ โดยเฉพาะกับบุคคลผู้ที่ท้อหมดหวังก าลังใจให้ได้เข้าใจชีวิตมากขึ้น เพ่ือให้เขา



 

 

61   วารสารศึกษิตาลัย                                               ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2563) 
 

 
เหล่านั้นกลับมามีสติและมีก าลังใจในการด าเนินชีวิตต่อไป เพียงแค่เรียนรู้พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจในการ
รักษาศีล 5 ดังที่ผู้เขียนจะได้วิเคราะห์เป็นข้อ ๆ ดังนี้ 

1. ห้ามฆ่าสัตว์ สิ่งที่มีชีวิตเป็นสิ่งที่มีคุณค่า จึงไม่ควรเบียดเบียน ข่มเหง และท าลายคุณค่าแห่ง
ความเป็นอยู่ของเขาให้ตกไป 

- แรงจูงใจภายนอก เช่น ท าให้อายุยืน ปราศจากโรคภัยเบียดเบียน มีสุขภาพดียิ่งข้ึน 
- แรงจูงใจภายใน เช่น หัดฝึกสมาธิและแผ่เมตตาเพ่ือการเป็นผู้มีจิตใจเมตตาต่อสัตว์

ทั้งหลาย ด้วยการประคองความคิดที่จะไม่เบียดเบียนต่อสัตว์อ่ืน 
2. ห้ามลักทรัพย์ สิ่งของของใคร ๆ ก็รักและสงวน ไม่ควรท าลาย ฉกลัก ปล้น จี้ เป็นต้นอันเป็น

การท าลายสมบัติและท าลายจิตใจกัน 
- แรงจูงใจภายนอก เช่น ทรัพย์สมบัติที่อยู่ในความปกครอง มีความปลอดภัยจาก

มิจฉาชีพ โจรผู้ร้ายไม่เบียดเบียนท าลายทรัพย์สิน 
- แรงจูงใจภายใน เช่น หมั่นฝึกสมาธิเพ่ือบรรเทาความโลภ และเข้าใจความต้องการของ

คนอ่ืน 
3. ห้ามประพฤติผิดในกาม ลูกหลาน สามีภรรยาของใคร ๆ ก็รักก็สงวนอย่างยิ่ง ไม่ปรารถนาให้

ใครมาล่วงเกิน ซ่ึงเป็นการท าลายจิตใจของผู้อื่นอย่างหนัก และเป็นบาปทีไ่ม่มีประมาณ 
- แรงจูงใจภายนอก เช่น ระหว่างลูกหลาน สามีภริยา อยู่ด้วยกันเป็นผาสุก ไม่มีผู้คอย

ล่วงล้ ากล้ ากราย ต่างครองกันอยู่ด้วยความเป็นสุข 
- แรงจูงใจภายใน เช่น ต้องห้ามจิตใจของตนเองให้ได้ ห้ามไปมีความรักกับคู่ครองของคน

อ่ืน ซึ่งเป็นคนนอกครอบครัวของเรา มีความรักได้ แต่ไม่ใช่เชิงชู้สาว 
4. ห้ามพูดเท็จมุสา การโกหกเป็นสิ่งท าลายความเชื่อถือของผู้อ่ืนให้ขาดสะบั้นลงอย่างไม่ใยดี 

แม้เดรัจฉานก็ไม่พอใจค าหลอกลวง จึงไม่ควรโกหกหลอกลวงให้ผู้อื่นเสียหาย  
- แรงจูงใจภายนอก เช่น พูดอะไร มีผู้เคารพเชื่อถือ ค าพูดมีเสน่ห์เป็นที่จับใจไพเราะ 

ด้วยสัตย์ด้วยศีล 
- แรงจูงใจภายใน เช่น ท าให้เป็นคนพูดตรง ๆ ไม่โกหก ไม่พูดใส่ร้ายป้ายสีคนอ่ืน  

5. ห้ามดื่มสุราเมรัยสุรา ยาเสพติดเป็นของมึนเมาและให้โทษ ดื่มเข้าไปย่อมท าให้คนดี ๆ 
กลายเป็นคนบ้าเสียสติได้ ผู้ต้องการเป็นคนดีต้องมีสติคุ้มครองตัวเอง มนุษย์จึงไม่ควรดื่มสุราซึ่งเป็น
เครื่องท าลายสุขภาพทางร่างกายและใจอย่างยิ่ง เป็นการท าลายตัวเองและผู้อ่ืนไปพร้อมกัน  



 

 

 
62 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
- แรงจูงใจภายนอก เช่น เป็นผู้มีสติปัญญาดีและเฉลียวฉลาด ไม่หลงลืมง่าย ไม่เป็นคน

เสียสติสัมปชัญญะ ผู้มีศีลต้องเป็นผู้ปลูกฝังความดีและส่งเสริมสุขในหัวใจผู้คนและหมู่สัตว์ให้มีแต่ความ
อบอุ่น ไม่เป็นทีร่ะแวงสงสัย ผู้ไม่มีศีลมักท าลายหัวใจสรรพสัตว์ให้ได้รับความเดือดร้อน 

- แรงจูงใจภายใน เช่น ฝึกจิตใจให้มองเห็นสุราและเมรัยนั้นมีโทษ ไม่ดีต่อสุขภาพทาง
กายและจิต เป็นสิ่งที่ท าให้เราตกอยู่ในความเมา และเผลอท าบาปได้ทุกอย่าง 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 แผนภูมิแสดงกรอบแนวคิดเกี่ยวกับพุทธวิธีสร้างแรงจูงใจของการรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 
(ท่ีมา: ผู้เขียน, 2562) 

 

สรุป 
 ศีลเป็นการจัดระเบียบประพฤติกรรมภายนอกให้ถูกต้อง ศีลมีอุปการคุณแก่ปัญญา ศีลที่เพียร
รักษาดีแล้ว จึงเป็นไปเพ่ือสมาธิและท าให้เกิดปัญญา เห็นความจริงของชีวิต รู้จุดมุ่งหมายของการเกิดมา
เพ่ือพ้นจากบ่วงแห่งกิเลส ซึ่งเป็นหัวใจส าคัญของแรงจูงใจในพระพุทธศาสนา ฉะนั้น พุทธวิธีสร้าง
แรงจูงใจเป็นการชี้ทางให้แก่ผู้ที่อยู่ในที่มืดไปสู่ที่สว่าง ช่วยผู้ที่ตกทุกข์ให้รู้จักความสุขที่แท้จริง ดังนั้น 
การรักษาศีลในยุคโลกาภิวัตน์นี้จึงมีประโยชน์ทั้งต่อตนเองและส่วนรวมอย่างมาก โดยเฉพาะส าหรับ
บุคคลผู้ไม่มีเวลาที่จะมาวัด เพราะสามารถเรียนรู้หลักธรรมผ่านช่องทางอินเทอร์เน็ตหรื อสื่อสังคม
ออนไลน์ได้ ซึ่งก็สามารถท าบุญหรือรักษาศีลได้เช่นกัน เมื่อศรัทธาเกิดขึ้น ก็สามารถรักษาแรงจูงใจใน
การปฏิบัติธรรมได้ในทุกที่ เนื่องจากการประพฤติปฏิบัติไม่จ าเป็นที่จะมาที่วัดเสมอไป ผู้ปฏิบัติธรรม
สามารถผ่อนคลายสภาวะอารมณ์ด้วยการฟังธรรมะทางอินเทอร์เน็ตได้  ด้วยเหตุนี้ การสร้างแรงจูงใจให้
บุคคลรักษาศีลถือเป็นเรื่องที่ดี แต่การเปิดโอกาสให้ผู้ที่ไม่เคยสนใจธรรมะหรือสนใจแต่น้อยให้หันมา

สังคมยุค 4.0 

พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจของการรักษาศีล 5 ในยุค 4.0 
1. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการหวังผลประโยชน์ 
2. พุทธวิธีสร้างแรงงจูงใจด้วยการไม่อยากเสีย

ผลประโยชน ์
3. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วยการสร้างความไม่แตกต่าง 
4. พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจด้วย “การรีบเร่ง” มุ่งสู่การ

บรรลุธรรม 

 

 

พุทธวิธีสร้าง

แรงจูงใจของ

การรักษาศีล 



 

 

63   วารสารศึกษิตาลัย                                               ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2563) 
 

 
สนใจธรรมะมากขึ้นนั้น เป็นสิ่งที่ท้าทายมากกว่า เพราะการเผยแผ่ค าสอนผ่านหลากหลายช่องทาง จะ
ท าให้บุคคลในสังคมนั้นเกิดศรัทธาที่จะรักษาศีล หรืออาจมีแรงจูงใจที่จะคาดหวังถึงผลประโยชน์ที่จะ
ได้รับจากการท าบุญนั้น ๆ เมื่อสังคมโดยรวมมีความสุขยิ่งขึ้น บุคคลในสังคมก็จะเปิดใจให้กับ
พระพุทธศาสนามากขึ้นด้วยเช่นกัน สมดังพุทธสุภาษิตที่ว่า “สีล  โลเก อนุตฺตร ” แปลว่า ศีลเป็นเยี่ยมใน
โลก 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
64 Sueksitalai Journal                                                Vol.1 No.1 (January – April 2020) 

 

 
เอกสารอ้างอิง 

ขันทอง วัฒนะประดิษฐ์.  (2558).  พุทธวิธีสร้างแรงจูงใจในการรักษาศีล 5.  วารสารจิตวิทยา,  5(1), 1-15. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2551).  ธรรมนูญชีวิต.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ส านักงาน

พระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 
พระมหาลักษณะ กิตฺติญาโณ และพระวิ เชียร  ปญฺญาพโล .  (2553).  ธรรมะภาคปฏิบัติ  3.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระราชพรหมยาน (หลวงพ่อฤาษีลิงด า).  (2550).  ศีล 5.  นิตยสารธัมมวิโมกข์,  28(313), 46-54. 
พระศรีสุทธิโมลี.  (2524).  รายงานการวิจัยเรื่อง พุทธธรรม.  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระญาณวโรดม.  (2551).  แผนชีวิต.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  (2553).  ศีลในพระพุทธศาสนา.  เรียกใช้เมื่อ 24 สิงหาคม 2562 

จาก https://is.gd/uu7d2n. 
หลวงปู่เทสก์ เทสรังสี.  (2528).  ที่สุดของศีล สมาธิ ปัญญา.  หนองคาย : วัดหินหมากเป้ง. 
หลวงพ่อปราโมทย์ ปาโมชฺโช.  (2561).  พระธรรมเทศนาหลวงพ่อปราโมทย์.  ชลบุรี : วัดสวนสันติ

ธรรม. 
 


