
 

 

โลกทีปนีกับการพัฒนาชีวิตที่ดีกว่า 
LOKADIPANI AND BETTER LIFE’S DEVELOPMENT 

  
พระมหาสมพงษ์ สุจิตฺโต (กะมุตะเสน)   
Phramaha Sompong Sujitto (kamutasen  

โรงเรียนวัดโพธิสมภาร (พระปริยัติธรรมแผนกสามัญ) จังหวัดหนองคาย 
Wat Bodhi Sompara School (Pariyattidhamma Secondary) Nongkhai Province, Thailand. 

E-mail: som.kam2525@hotmail.com 

 

บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์คติธรรมแนวพุทธในคัมภีร์โลกทีปนีว่า การศึกษาพบว่า 
โลกทีปนีเป็นผลงานวรรณกรรมพุทธศาสนาของพระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร ป.ธ.๙) เนื้อหากล่าวถึง
ภพภูมิต่าง ๆ ทั้งแสดงถึงเหตุปัจจัยแห่งการเข้าถึงภพภูมิเหล่านั้น โลกทีปนีได้กล่าวถึงภพภูมิทั้ง 3 ภูมิ 
คือ นรกโลก มนุษย์โลก และเทวโลกไว้ว่า โลกนรกมีมหานรก 8 ขุม และมีนรกบริวารรอบล้อมทั้ง 4 ทิศ 
รวมทั้งหมด 128 ขุม มนุษย์โลกเป็นภพภูมิของผู้ที่กระท ากุศลกรรมไว้มาก คือ มีเมตตา ให้ทาน รักษา
ศีล เพ็ญเพียรภาวนามาก่อน จึงได้มาเกิดในมนุษย์โลก เทวโลก มี 6 ชั้น คือ จาตุมหาราชิกา ดาวดึงส์ ยา
มา ดุสิต นิมมานรดี และปรนิมมิตวสวัตดี ผู้ที่เกิดในเทวโลก เป็นผู้ที่มีเทวธรรมภายในใจ คือ ละอายชั่ว
กลัวบาป มีหิริโอตัปปะ และบ าเพ็ญบุญกุศลต่าง ๆ เช่น ให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา การวิเคราะห์โลก
ทีปนีกับการพัฒนาชีวิต พบว่า การพัฒนาชีวิตตามแนวพุทธศาสนามีการพัฒนา 4 ด้าน คือ การพัฒนา
กาย การพัฒนาศีล การพัฒนาจิต การพัฒนาปัญญา โดยความรู้ในโลกทีปนีสามารถน ามาพัฒนาตนเอง
ให้ดีขึ้นได้ ด้วยกระบวนการของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา คุณูปการของคัมภีร์โลกทีปนีช่วยให้
มนุษย์มีความย าเกรงต่อการท าบาป มุ่งมั่นต่อการท าดี เพราะมนุษย์ไม่ปรารถนาที่จะตกนรกหรือทุกข์
ทรมานหลังความตาย ดังนั้น คัมภีร์โลกทีปนีนี้จึงเป็นพุทธคติที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติธรรมมีสติอยู่ตลอดเวลา 
ไม่ประมาทในการใช้ชีวิต แล้วคุณภาพชีวิตก็จะดีขึ้นกว่าเดิมในที่สุด 
ค าส าคัญ: โลกทีปนี, โลกนรก, โลกมนุษย์, โลกเทวดา, พุทธคติ 
 
 

                                                           
Received: 11 December 2020; Revised: 7 February 2021; Accepted: 16 April 2021 

mailto:som.kam2525@hotmail.com


 

 

 
2 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
Abstract  

This article aims to analyze the Buddhist doctrine in the Lokadipani scriptures. 
The study found Lokadipani is a Buddhist literature of Brahma Moli (Wilas Yanawaro, Pali 
9 Graduated). The content discusses various worlds and shows the reasons for accessing 
those worlds. The Lokadipani has spoken of the three worlds (the world of hell, the 
world of human, the world of deva) that the world of hell has 8 great hells and has a 
host of hell around all 4 directions, totaling 128 hells. Human beings are the world of 
those who have done many merits, namely; having mercy, giving alms, preserving the 
precepts, striving and meditating before was born in the world of human. The world of 
deva has 6 levels; Jatumaharachika, Daowadung, Yama, Dusit, Nimmanoradee, and 
Paranimmitvasavati. Deva born is the one who has the dhamma in his heart; which is Hiri 
(shameful of sins), Ottappa (sense of conscience), and making various merits, such as; 
giving alms, preserving the precepts, and insight meditating. The analysis of the 
Lokadipani and life development revealed that there were four aspects of life 
development in Buddhism, namely; physical development, moral development, mental 
development, and intellectual development. The knowledge of this world can be used 
to develop oneself better with the process of the threefold, namely; morality, 
concentration, and wisdom. The contributions of Lokadipani help mankind to have a fear 
of sin. committed to doing good because human beings do not wish to go to hell or 
suffer after death. Therefore, this Lokadipani is a Buddhist teaching that helps the 
practitioner to be conscious at all times, do not underestimate life, and then the quality 
of life will be better finally. 
Keywords: Lokadipani, World of Hell, World of Human, World of Deva, Buddhist Doctrine 
 

บทน า 
เวไนยสัตว์ทั้งหลายที่ยังวนเวียนอยู่ในวัฎสงสาร ต่างก็มีกรรมเป็นของของตน ต้องประสบพบ

เจอกับกรรมชั่วและกรรมดีที่เคยก่อไว้ในอดีต ไม่ว่าจะช้าหรือเร็ว กรรมก็ต้องเดินทางมาถึง “ผู้ก่อกรรม” 
อย่างแน่นอน นี่คือความเชื่อเรื่องกรรมตามแนวพระพุทธศาสนา ที่พุทธศาสนิกชนทุกหมู่เหล่าเข้าใจกัน



 

 

3   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 
เป็นอย่างดี กรรมเกิดจากความตั้งใจของบุคคล เมื่อบุคคลตั้งใจประกอบกรรมอย่างใดอย่างหนึ่ง กฎแห่ง
กรรมเป็นกฎธรรมชาติข้อหนึ่ง ที่ว่าด้วยการกระท าและผลแห่งการกระท า ซึ่งการกระท าและผลแห่งการ
กระท านั้น ย่อมสมเหตุสมผลกัน เช่น ท าดีย่อมได้รับผลดี ท าชั่วย่อมได้รับผลชั่ว เป็นต้น กรรมใดใครก่อ 
ตนเองเท่านั้นที่จะได้รับผลของสิ่งที่กระท า กรรมในปัจจุบันเป็นผลมาจากการกระท าในอดีต และกรรมที่
ก่อไว้ในปัจจุบัน เป็นเหตุที่จะส่งผลสืบเนื่องต่อไปยังอนาคต กรรมดี-กรรมชั่ว ลบล้างซึ่งกันและกันไม่ได้ 
ถึงแม้ว่าการท ากรรมดีจะลบล้างกรรมชั่วเก่าที่มีอยู่เดิมไม่ได้ แต่มีส่วนช่วยให้ผลจากกรรมชั่วที่มีอยู่เดิม
ผ่อนลง คือ การผ่อนหนักให้เป็นเบา อุปมาได้กับการที่เรามีน้ าขุ่นข้นอยู่แก้วหนึ่ง หากเติมน้ าบริสุทธิ์ลง
ไปแล้ว มิสามารถท าให้น้ าขุ่นกลับบริสุทธิ์ได้ แต่ท าให้น้ าขุ่นข้นนั้นกลับเจือจางลงและใสยิ่งขึ้นกว่าเดิม  

ดังพุทธโอวาทในจูฬกัมมวิภังคสูตรว่า “มาณพ สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน มีกรรมเป็นทายาท มี
กรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ทั้งหลายให้เลวและดี
ต่างกัน” (ม.อุ. (ไทย) , 14/290/350)  ด้วยเหตุนี้ จึงมีค าถามว่ากรรมสามารถเป็นลายแทงที่จะน าพา
ชีวิตของบุคคลไปในทิศทางต่าง ๆ ได้หรือไม่ ความเชื่อแบบพุทธจะสามารถน าพาจิตไปเกิดในโลกที่ตน
ปรารถนาได้หรือไม ่ 

แม้กรรมจะเป็นเครื่องน าพาบุคคลย้ายไปสู่ภพภูมิใหม่ แต่กลไกของกรรมล้วนด าเนินไปตามวัฏ
จักรของเหตุและผล ซึ่งนิยมเรียกกันว่า “กฎแห่งกรรม” เพราะเม่ือใครกระท ากรรมอันใดไว้ จะดีหรือชั่ว
ก็ตาม บุคคลผู้กระท านั้นจักต้องเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น ๆ เสมอ มิได้เกิดจากการดลบันดาลจากอ านาจ
ของพระเจ้าองค์ใด และไม่มีใครมารับผลของกรรมแทนบุคคลอ่ืนได้ กฎแห่งกรรมเป็นเรื่องที่ทุกคนต้อง
ศึกษาเรียนรู้ ถ้ารู้แล้วเอาตัวรอดปลอดภัยได้ แม้ยังไม่หมดกิเลส แต่สามารถมีชีวิตอยู่ในสังสารวัฏได้
อย่างปลอดภัย ไม่พัดไปสู่อบายภูมิที่มีความทุกข์ทรมานมากกว่า บุคคลจึงตั้งใจจะสร้างบารมีเพ่ือไปอยู่
ในสองภพภูมิ คือ มนุษยโลกกับเทวโลกเพียงเท่านี้เอง 
 

กฎแห่งกรรม : กฎแห่งโลก 
กฎแห่งกรรม คือ กฎแห่งการกระท า มีความเป็นกฎแห่งเหตุและผล (cause and effect) 

เป็นไปตามกฎของธรรมชาติ กฎแห่งกรรมเป็นเรื่องราวความเป็นจริงของชีวิตที่ประกอบเหตุอย่างนี้ และ
ต้องมีผลอย่างนั้น ประสบผลอย่างนี้ เพราะประกอบเหตุมาอย่างนั้น กรรมคือการกระท าทางกาย ทาง
วาจา และทางใจ จะดีหรือชั่ว เจตนาหรือไม่ จะน้อยหรือมาก ทุกเพศทุกวัย ล้วนมีผลทั้งสิ้น ที่ไม่มีผลไม่
มีเลย ผลบางอย่างปรากฏในปัจจุบันทันตาเห็น บางอย่างเห็นผลตอนตายไปแล้ว กฎแห่งกรรมนี้ไร้ความ
ปรานี ไม่มีข้อยกเว้นให้กับใคร ๆ ไม่จ ากัดเชื้อชาติ ภาษา ศาสนาใดก็ตามในโลก จะอยู่บนดิน บนน้ า บน



 

 

 
4 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
อากาศ ดวงจันทร์ ดวงดาว ก็หนีกฎแห่งกรรมไม่พ้น แม้แต่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าในสมัยที่ยังเป็นพระ
บรมโพธิสัตว์ ก็ยังต้องเสวยวิบากกรรม เพราะกรรมติดตามตัวไปทุกที่ทุกสถานเหมือนเงาติดตามตัว ไม่มี
ใครหนีกฎแห่งกรรมพ้น 

การศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรมอย่างถ่องแท้ จะท าให้บุคคลด าเนินชีวิตด้วยการสั่งสมบุญบารมี
มากกว่า ส่วนที่ผิดพลาดมีน้อย แต่จะมีอยู่เพียงแค่พลาดพลั้ง เผอเรอ ประมาทเลินเล่อ แม้เวลาตาย      
ก็จะตายเป็น พร้อมที่จะตายอย่างถูกหลักวิชชา ดังหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาที่ว่า “จิตฺเต สงฺกิลิฏฺเฐ 
ทุคฺคติ ปาฏิกงฺขา จิตฺเต อสงฺกิลิฏฺเฐ สุคติ ปาฏิกงฺขา” เมื่อจิตเศร้าหมอง ทุคติเป็นอันหวังได้ เมื่อจิตไม่
เศร้าหมอง สุคติเป็นอันหวังได้ (ม.มู. (ไทย) , 17/99/444) ซึ่งสามารถอธิบายได้ว่า ในช่วงเวลาก่อนตาย 
ถ้าจิตผ่องใสเพราะสิ้นระแวง ก็ไปสบาย ไปสู่สุคติโลกสวรรค์ ใจใสขึ้นอยู่กับบุญกุศลที่สั่งสมไว้ แต่ถ้าจิต
หมองมัว ก็ต้องไปอบาย ใจหมองขึ้นอยู่กับบาปอกุศลที่เคยกระท าไว้ ดังนั้น เมื่อบุคคลต้องการผล
อย่างไร ก็ท าเหตุอย่างนั้น เพราะชีวิตหลังความตายไม่มีการท ามาหาเลี้ยงชีพ ชีวิตในปรโลกของสัตว์โลก
เป็นอยู่ด้วยบุญและบาป ดีและชั่วเท่านั้น พระพุทธศาสนาใช้ค าเรียก กฎแห่งกรรม อีกประการหนึ่งว่า 
“กรรมนิยาม” คือ ความแน่นอนของกรรม หมายความว่า กรรมที่เกิดจากการตัดสินใจท าลงไปแล้วย่อม
ให้ผล การเกิดผลของกรรมทั้งดีและชั่ว เรียกว่า วิบาก ที่มีกฎเกณฑ์แน่นอนตายตัว ท่านจึงเรียก
กฎเกณฑ์แห่งวิบากกรรมว่า “กฎแห่งกรรม” ดังที่พระพุทธองค์ตรัสว่า “สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน 
เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อมจ าแนก
สัตว์ให้เลวและประณีตได้” (องฺ.ปญฺจ. (ไทย), 22/57/100) ซึ่งเป็นกฎเกณฑ์ของโลกที่มนุษย์โลกต้อง
ประสบพบเจออย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ 

ตามคติความเชื่อของชาวพุทธ กรรมต่าง ๆ ที่อุบัติขึ้นในโลก มาจากหลายสาเหตุ แต่คติธรรม
แนวพุทธช่วยให้คุณภาพชีวิตของบุคคลดีขึ้นกว่าเดิมได้อย่างเป็นเหตุเป็นผล สามารถจัดการกับปัญหา
ต่าง ๆ ที่เป็นบ่อเกิดของทุกข์ได้ ด้วยการด าเนินชีวิตแบบทางสายกลาง เข้าใจธรรมชาติของมนุษย์และ
สิ่งแวดล้อม ค าสอนในพระพุทธศาสนาสอนให้บุคคลมีปัญญามากข้ึน แล้วน าปัญญาไปประพฤติปฏิบัติให้
สัมฤทธิ์ผล หลักธรรมที่พระพุทธองค์ทรงมาสอนบรรดาพุทธบริษัทนั้น มีอยู่เป็นจ านวนมากและมีหลาย
ระดับ เพ่ือให้ถึงที่สุดแห่งการพ้นจากทุกข์ทั้งมวล เนื่องจากมนุษย์ทุกคนล้วนต้องการความสุขในชีวิต ไม่
อยากมีความทุกข์ เพราะความทุกข์ท าให้เกิดความไม่สบายใจ บั่นทอนต่อการท ากิจกรรมต่าง ๆ ส่งผล
แย่ทั้งทางกายและใจ เมื่อเกิดความทุกข์ถึงระดับหนึ่ง ก็ต้องการที่พ่ึง ที่ให้ความสุขทางใจได้ ที่มิใช่
ความสุขจากเงินทอง ทรัพย์สิน เกียรติยศชื่อเสียง ฯลฯ การมีคุณภาพชีวิตที่ดีขึ้นกว่าเดิมนั้น มนุษย์จัก
ต้องพัฒนาตนเองทั้ง 4 ด้าน คือ กาย ศีล จิต และปัญญา รวมถึงการน าหลักของพระพุทธศาสนาที่กล่าว
ว่า “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” มาเป็นแนวทางในการปฏิบัติตนเพื่อไปสู่ทางเดินชีวิตที่ดีข้ึน 



 

 

5   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 

คุณูปการของกฎแห่งกรรม 
การที่มนุษย์รู้จักคุณประโยชน์ คุณค่า คุณงามความดีของสิ่งหนึ่งสิ่งใด จะท าให้เป็นมนุษย์โลกผู้

มีความประพฤติไปในทางที่ถูกต้อง สามารถยกระดับจิตจากปุถุชนสู่ความเป็นพระอริยบุคคลประเภท
ต่าง ๆ ซึ่งจะขอยกประโยชน์ส าคัญ ๆ ที่ท าให้ชีวิตอยู่ดีมีสุขในปัจจุบันชาตินี้ ชาติหน้า และชาติต่อ ๆ ไป 
(วัดพระธรรมกาย, 2561) ดังนี้  

1. ทุกคนต้องกระตือรือร้นท าแต่กรรมดีตั้งแต่วันนี้เป็นต้นไป เพราะการที่เกิดมามีโชคดีในชาตินี้ 
เนื่องจากกรรมดีในอดีตส่งผล แต่การให้ผลของกรรมดีนั้นมีวันหมดสิ้นไป จึงต้องสร้างกรรมดีเพ่ิม เพ่ือมิ
ให้ผลแห่งกรรมดี คือบุญที่สั่งสมอยู่ในใจมาตั้งแต่อดีตต้องขาดช่วง หรือหมดลง ส่วนผู้เกิดมาโชคร้าย    
ก็อย่าได้ท้อแท้สิ้นหวัง เพราะเม่ือรู้ว่าอะไรคือกรรมดี กรรมชั่วแล้ว ก็ควรขวนขวายท าแต่กรรมดี กระท า
อย่างต่อเนื่อง เพราะการท าวันนี้ให้ดีที่สุด ก็คือการท าอนาคตให้ดี 

2. ไม่สร้างกรรมชั่วเพ่ิมอีก เพราะตระหนักถึงผลร้ายที่จะติดตามมาส่งผลให้แก่ตนเอง เพ่ือนร่วม
โลก และสิ่งแวดล้อม 

3. ไม่อยู่นิ่งเฉยโดยไม่สร้างกรรมดีอะไรเลย คือ ไม่พึงคิดว่าตนเองก็ไม่ได้ท าความชั่วอะไรเลย 
ฉะนั้น ถ้าจะไม่ท าความดีก็ไม่เห็นจะเดือดร้อนอะไร แต่ต้องท าความเข้าใจว่า ลมหายใจเข้าออกทุกวินาที
ต้องอาศัยบุญกรรมที่เคยสั่งสมมาในอดีต ถ้าไม่ท าความดีเพ่ิม ความดีเก่าก่อนที่เพียรสั่งสมมาก็จะหมด
สิ้นไป และท่ีส าคัญสังขารร่างกายของมนุษย์นับวันจะเสื่อมถอยลงทุกวัน ๆ ฉะนั้น โอกาสที่จะท ากรรมดี
ก็เหลือน้อยเต็มท ี

4. ใช้สรีระร่างกายให้เหมาะสมและคุ้มค่ามากที่สุดเท่าที่จะท าได้ เพราะไม่ว่าจะเป็นร่างกายที่
สมบูรณ์แข็งแรงหรือพิการ เมื่อศึกษาเรื่องกรรมดีกรรมชั่วอย่างถ่องแท้แล้ว จะเลือกท าแต่กรรมดี ถึงแม้
ร่างกายจะพิการ แต่ก็ยังสามารถท าความดีได้อีกมาก ต่างกับคนที่มีร่างกายสมบูรณ์แข็งแรง แต่เอาไปใช้
ท าความชั่ว หรือต่างกับร่างกายของสัตว์ดิรัจฉาน แม้จะสมบูรณ์ แต่ก็ยากที่จะใช้สร้างกรรมดี ดังนั้น    
จึงต้องควบคุมกาย วาจา และใจของเราให้สูงส่ง ไม่ตกต่ าไปตามอ านาจกิเลส 

5. มีศรัทธามั่นคงในเรื่องกฎแห่งกรรม ธรรมชาติของคนท่ีมีศรัทธาคลอนแคลน จึงสามารถท าได้
ทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว จึงจ าเป็นต้องศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรมให้ถ่องแท้ ให้เข้าไปอยู่ในความคิดจิตใจ
เป็นนิสัยที่ดีติดตัวไป สามารถตอบตนเองได้ว่า สิ่งที่ท าลงไปแล้วจะมีผลกลับมาอย่างไร เมื่อท ากรรมดีจะ
ส่งผลให้มีธรรมคู่โลกฝ่ายดี คือ ความสุข ทั้งสุขภาพร่างกาย สุขภาพใจ มีความส าเร็จสมปรารถนาทาง
เศรษฐกิจดี มีฐานะมั่งคั่งร่ ารวยด้วยอาชีพสุจริต มีเกียรติยศชื่อเสียงขจรขจายเป็นที่เคารพยกย่อง 



 

 

 
6 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
ทั้งหมดนี้จะเกิดขึ้นกับผู้ที่มีใจน้อมในการประกอบกรรมดี และเพ่ือให้กรรมดีส่งเสริมการกระท าดียิ่ง ๆ 
ขึ้นไป 

6. มนุษย์สามารถออกแบบลิขิตชีวิตของตนเองได้ ทั้งในโลกนี้และโลกหน้า สามารถเลือกได้ว่า
อยากมีความเป็นอยู่ที่สุขสบาย มั่งคั่ง หรือยากแค้น หลายคนอาจจะเคยได้ยินค ากล่าวที่ว่า ชีวิตเลือก
เกิดไม่ได้ แต่ในความเป็นจริงแล้ว มนุษย์สามารถเลือกที่จะท าได้ ถ้าศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรมอย่างเข้าใจ
ถ่องแท้ และสามารถจับประเด็นส าคัญของกฎแห่งกรรมได้ นั่นจะท าให้มนุษย์สามารถเลือกเกิด ได้ด้วย
กรรมของตน 

7. สามารถตั้งเป้าหมายชีวิตให้ถูกต้อง เมื่อได้ศึกษาเรื่องกฎแห่งกรรม ก็จะพบแก่นแท้แห่ง
ปัญหาว่า เกิดจากการกระท าของมนุษย์ ซึ่งส่งผลกระทบไปถึงชีวิตความเป็นอยู่ ธุรกิจการงาน สังคม 
และสิ่งแวดล้อม เมื่อทราบแล้วก็จะพบเห็นทางออกพร้อมวิธีการแก้ไขปัญหา การแก้ไขปัญหาที่ตรงจุด
คือ ต้องแก้ไขที่ความคิด ต้องตอกย้ าความคิดที่ถูกต้องให้เข้าไปอยู่ในใจให้ได้ว่า มนุษย์เกิดมาเพ่ือสร้าง
ความดี สร้างบุญ สร้างบารมี ซึ่งสามารถตั้งเป้าหมายชีวิต การท าความดีของมนุษย์ได้ 3 ระดับ คือ 

- เป้าหมายชีวิตระดับต้น อยู่เย็นเป็นสุข สุขกายสบายใจในภพชาติปัจจุบัน 
- เป้าหมายชีวิตระดับกลาง อยู่เย็นเป็นสุขในภพชาติหน้า คือสุคติโลกสวรรค์ 
- เป้าหมายชีวิตระดับสูง ยกระดับกาย วาจา และใจของตนเองให้สูงส่งหลุดพ้นจากอ านาจกิเลส

อาสวะทั้งปวง ไม่ต้องหวนกลับมาเวียนเกิดเวียนตายอีกต่อไป จิตเดิมแท้ของมนุษย์ทุกคนนั้นประภัสสร
คือสว่างใสงดงาม 

8. สามารถตักเตือนสั่งสอนตนเองและแนะน าผู้ อ่ืนให้ประพฤติดีปฏิบัติชอบ จิตเดิมแท้ของ
มนุษย์ทุกคนนั้น ประภัสสรคือสว่างใสงดงาม ดังนั้น เมื่อได้รับรู้รับฟังสิ่งที่ดีจิตก็ผ่องใส เมื่อมีก าลังใจใน
การท าความดี ก็อยากจะท าตนเองให้ดี และอยากชักชวน แนะน า บอกกล่าวให้คนอ่ืนท าตาม นั่นคือการ
ท าหน้าที่เป็นกัลยาณมิตร เป็นมิตรแท้ 

9.  ไม่ประมาทในการด าเนินชีวิต เห็นโทษภัยแม้ เ พียงเล็กน้อย ซึ่ ง เป็นบทสรุปของ
พระพุทธศาสนาที่ว่า จะให้ทาน รักษาศีล หมั่นเจริญสมาธิภาวนา ก็เพ่ือให้เกิดปัญญา เพราะปัญญา
เปรียบประดุจแสงสว่างส่องชี้น าทางสัตว์โลกให้ด าเนินชีวิตไปในทิศทางท่ีถูกต้อง 

10. สร้างภูมิคุ้มกันป้องกันความบกพร่องทางความคิดแบบผิด ๆ มนุษย์มักคิดจินตนาการ 
เรื่องราวไปต่าง ๆ นานา จริงบ้างไม่จริงบ้าง สมมติเอาเองเสียบ้างก็มี ท าให้มีความเสี่ยงต่อการเข้าใจผิด
ต่อเรื่องราวความเป็นจริงของโลกและชีวิตที่เป็นกฎธรรมชาติ เช่น ร่างกายของเราต้องแตกสลายไปเป็น
ธรรมดา ไม่ยั่งยืน แต่บางท่านกลับคิดหายาอายุวัฒนะท าให้มีอายุยืน เป็นต้น บ้างก็คิดว่าโลกนี้เที่ยง
ยั่งยืน ไม่มีวันเสื่อมสลาย และจะเป็นอยู่เช่นนี้ตลอดไป โลกนี้โลกหน้าไม่มี เกิดกันชาติเดียว ทุกสิ่งที่ท า



 

 

7   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 
ไปก็ไม่มีผลอะไร เพราะชีวิตหลังความตายไม่มี ไม่ต้องเกิดต่อไปแล้ว เหล่านี้เป็นเรื่องอันตราย ท าให้เกิด
ความยึดติดอยู่ในภพ ไม่คิดออกนอกกรอบคือ หลุดพ้นจากวัฏสงสาร 

ปัจจุบันวิทยาศาสตร์เจริญก้าวหน้าอย่างมาก ท าให้เกิดเทคโนโลยีที่ทันสมัยอย่างไม่หยุดยั้ง เป็น
ผลให้เกิดความเปลี่ยนแปลงในสังคมอย่างต่อเนื่อง จากเดิมเป็นสังคมเกษตรกรรม เปลี่ยนมาเป็นยุค
อุตสาหกรรม และปัจจุบันก าลังอยู่ในยุคข้อมูลข่าวสาร หรือที่เรียกว่า โลกไร้พรหมแดน ที่ผู้คนสามารถ
ติดต่อสื่อสารถึงกันได้อย่างรวดเร็ว และกว้างขวาง 

เนื่องจากความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาศาสตร์ และการเปลี่ยนแปลงของสังคมที่เกิดขึ้น จึงท า
ให้มีผลต่อความคิด ความเชื่อของบุคคลในสังคมไปด้วย ในยุคแรก ๆ คนส่วนใหญ่เชื่อในสิ่งที่มองไม่เห็น 
ที่ยังพิสูจน์ไม่ได้ อย่างเช่นเทพเจ้า จึงก่อให้เกิดเป็นศาสนาหรือลัทธิเทวนิยมจ านวนมาก และได้สืบทอด
ความเชื่อเหล่านั้นเรื่อยมาจนกระทั่งถึงยุคปัจจุบัน แต่เมื่อการพิสูจน์การวิจัยทางวิทยาศาสตร์ก้าวหน้า
มากขึ้น ท าให้คนบางส่วนเริ่มมีความเชื่อในเรื่องเหตุผลที่สามารถพิสูจน์ได้มากขึ้น อย่างเช่นในยุคที่ความ
เชื่อเรื่องเทวนิยมรุ่งเรืองมาก ๆ มีการเผยแผ่ความเชื่ออย่างกว้างขวางไปทุกมุมโลก ซึ่งในยุคนั้นเริ่มมี
นักวิทยาศาสตร์เกิดขึ้น และนักวิทยาศาสตร์คนหนึ่งชื่อกาลิเลโอ ได้ค้นพบทฤษฎีต่าง ๆ มากมาย ที่ส่งผล
กระทบในด้านลบต่อความเชื่อทางศาสนา ในขณะเดียวกับที่นักวิทยาศาสตร์นั้น ได้รับการยอมรับนับถือ
จากผู้คนมากขึ้นเรื่อย ๆ เพราะสามารถน าเรื่องที่คนสงสัยมาพิสูจน์ให้เห็นจริงได้ แต่ในที่สุด ก็ถูกคุกคาม
จากศาสนา จนเกิดความล าบากในการด ารงชีวิต 
 

ความรู้เบื้องต้นเกี่ยวกับโลกทีปนี   
โลกทีปนีมีเนื้อหาอธิบายเกี่ยวกับโลก 3 คือ โลกนรก โลกมนุษย์ และโลกเทวดา และได้กล่าวถึง

โลกต่าง ๆ ที่สัตว์ทั้งหลายต้องไปเกิดหลังจากที่ได้ล้มหายตายจากโลกนี้ไปแล้ว พร้อมกับแสดงถึงกรรมที่
ท าให้ต้องไปเกิดในโลกนั้น ๆ ซึ่งล้วนแต่เป็นเรื่องสรรพสัตว์ทั้งหลายควรจะสนใจรู้และรับฟ้งไว้พิจารณา 
เพ่ือความสุขสวัสดีของตนในโลกภายภาคหน้า ฉะนั้น ท่านผู้มีปัญญาจงด าเนินชีวิตด้วยสัมมาทิฐิอย่าง
จริงจัง เพ่ือให้ความคิดออกห่างจากความเห็นแคบ ๆ เสียแต่บัดนี้ แล้วเปิดใจรับฟังกฎของโลกต่าง ๆ ให้
มากขึ้น การประยุกต์ใช้หลักพุทธรรมช่วยให้การด าเนินชีวิตเป็นไปอย่างมีความสุขได้ (พระครูสังฆ์รักษ์
บุญเสริม กิตฺติวณฺโณ และคณะ, 2561) คัมภีร์โลกทีปนีกล่าวถึงโลกท้ังสาม ดังจะวิเคราะห์ต่อไปนี้ 

1. โลกนรก หมายถึง ทุคติ คติชั่ว ภูมิชั่ว เป็นทางเดินที่เต็มไปด้วยความเดือดร้อน เป็นสถานที่
แห่งความชั่ว มากไปด้วยทุกข์ เรียกว่า อบายภูมิ 4 อันประกอบด้วย นรก เปรต อสุรกาย และสัตว์
ดิรัจฉาน นรกเป็นสถานที่ที่มนุษย์ได้กระท ากรรมอันเป็นอกุศลเอาไว้มาก เมื่อตายไปแล้วย่อมจะไปเกิด



 

 

 
8 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
ในอบายภูมิดังกล่าว โดยเมื่อได้ท าบาปกรรมไว้มากที่สุดแล้ว เมื่อตายไปย่อมไปตกนรกในมหานรกก่อน 
หากกรรมนั้นยังไม่สิ้นสุดก็จะต้องไปเสวยผลของกรรมชั่วในอุสสุทนรก ซึ่งเป็นนรกบริวารชั้นใน หาก
กรรมนั้นยังไม่สิ้นสุดอีก ก็จะต้องไปเสวยผลทุกข์นั้นต่อที่นรกชื่อว่ายมโลก ซึ่งเป็นนรกบริวารชั้นนอก 
ด้วยอ านาจแห่งบาปกรรมที่ตนได้กระท าไว้เป็นเครื่ องชักน าสัตว์ให้ไปตกนรก (พระเทพมุนี (วิลาศ 
ญาณวโร), 2537) แม้ในเรื่องนรกนี้ พระพุทธองค์ได้ตรัสกับพระสารีบุตรเถระว่า “สารีบุตร...เรารู้ชัดนรก 
ทางที่น าสัตว์ให้ถึงนรก ข้อปฏิบัติที่น าสัตว์ให้ถึงนรก และรู้ชัดข้อปฏิบัติที่สัตว์ปฏิบัติแล้ว เป็นเหตุให้
หลังจากตายแล้วย่อมไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก” (ม.มู. (ไทย), 12/153/152)  

ส่วนความพิสดาร ในเทวทูตสูตร มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ (ม.อุ. (ไทย), 14/261/309) ได้
กล่าวถึง นิรยภูมิหรือโลกนรก ประเภทใหญ่ที่สุด เรียกว่า มหานรก มีอยู่ทั้งหมด 8 ขุม ด้วยกัน ตั้งซ้อน
เรียงกันอยู่เป็นชั้น ๆ ไป ห่างกันแต่ละชั้นประมาณ 15000 โยชน์  

การศึกษาพบว่า ในบรรดามหานรกทั้ง 8 นี้ หาได้ตั้งอยู่ในพ้ืนที่ระดับเดียวกันไม่ ความจริงอยู่
ห่างไกลกันมาก จะเรียกว่าขุมหนึ่ง ๆ เป็นโลก ๆ หนึ่งก็เห็นจะได้ มหานรกแต่ละขุมชั้นใน ก็จะมีขุมใหญ่
ซึ่งคล้ายกับเป็นเมืองใหญ่เป็นประธานแล้ว ยังมีขุมเล็กเป็นบริวารล้อมรอบอีก 4 ทิศ ทิศละ 4 ขุม รวม
ทั้งหมดเป็น 16 ขุมด้วยกัน นรกที่เป็นบริวารนี้ มีชื่อเรียกว่า อุสสุทนรก และอุสสุทนรกนี้ ล้อมรอบเป็น
บริวารมหานรกทั้ง 8 มหานรก ๆ ละ 16 ขุม เพราะฉะนั้น อุสสุทนรกนี้ จึงมีอยู่รวมด้วยกันทั้งหมดมาก
ถึง 128 ขุม คือ (1) ล้อมรอบสัญชีวมหานรก 16 ขุม (2) ล้อมรอบกาฬสุตตมหานรก 16 ขุม                 
(3) ล้อมรอบสังฆาฏมหานรก 16 ขุม (4) ล้อมรอบโรรุวมหานรก 16 ขุม (5) ล้อมรอบมหาโรรุวมหานรก 
16 ขุม (6) ล้อมรอบตาปนมหานรก 16 ขุม (7) ล้อมรอบมหาตาปนมหานรก 16 ขุม (8) ล้อมรอบอเวจี
มหานรก 16 ขุม จึงรวมเป็นอุสสุทนรกทั้งสิ้น 128 ขุม โดยบรรดานรกทั้งหมดที่กล่าวมา มีอยู่ 457 ขุม 
คือ (1) มหานรก 8 ขุม (2) อุสสุทนรก 128 ขุม (3) ยมโลกนรก 320 ขุม และ (4) โลกันตนรก 1 ขุม       
(พระราชวิสุทธิโสภณ (วิลาศ ณาณวโร), 2524)  

ที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ พอที่จะเห็นได้ว่า สัตว์ทั้งหลายที่ท าบาปกรรมไว้ นอกจากจะต้องไปชดใช้
กรรม ทนทุกขเวทนาอยู่ในนรกเปรตอสุรกายแล้ว ยังต้องไปใช้กรรมในก าเนิดเดรัจฉานได้อีก สุดแต่
อ านาจอกุศลกรรมจะน าพาไป ก็ผู้ที่ไปเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉานนี้ ย่อมมีโอกาสน้อยที่จักกลับมาเกิดเป็น
มนุษย์ได้อีก เว้นแต่กุศลจากชาติปางก่อน 

2. มนุษย์โลก หมายถึง ภพภูมิที่อาศัยของสัตว์มนุษย์ โดยถือว่าเป็นผู้มีจิตใจสูง มีจิตใจกล้าหาญ 
คือ กล้าหาญในการประกอบกรรม ทั้งท่ีเป็นกุศลกรรมและอกุศลกรรม สัตว์ที่จะมาบังเกิดในมนุษย์โลกนี้
ได้นั้น ก็ต้องเป็นสัตว์ที่มีบุญกุศลที่ได้กระท าไว้อย่างยิ่งกว่าสัตว์เหล่าอ่ืน ผู้ที่จะมาเกิดเป็นมนุษย์นั้น ต้อง
เป็นผู้มีจิตใจเมตตา ให้ทาน มีศรัทธากล้าหาญ รักษาศีล มีวิริยะอุตสาหะที่จะบ าเพ็ญภานา 



 

 

9   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 
 ในสมัยหนึ่งพระพุทธองค์ประทับอยู่ที่วัดพระเชตะวันมหาวิหาร เมืองสาวัตถี ได้ตรัสแก่พระ

เจ้าปัสเสนทิโกศล ว่า “มหาบพิตร บุคคลที่ปรากฏในโลกนี้มีอยู่ 4 จ าพวก คือ (1) บุคคลผู้มืดมาแล้ว    
มืดไป (2) บุคคลผู้มืดมาแล้วแต่สว่างไป (3) บุคคลผู้สว่างมาแล้วก็มืดไป และ (4) บุคคลผู้สว่างมาแล้ว  
สว่างไป” (ส .ส. (ไทย), 15/132/161) ฉะนั้น มนุษย์จึงกล้าหาญที่จะกระท ากรรมทั้งบุญและบาป 
กล่าวคือ กระท าทั้งกุศลกรรมและอกุศลกรรม จึงท าให้ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่ในสังสารวัฏทั้งสุคติและ
ทุคต ิ

 การศึกษาพบว่า หากมนุษย์มีศีลธรรมประจ าใจแล้ว ตั้งมั่นอยู่ในคุณธรรมดังกล่าวมานี้ ซึ่งเป็น
ปฏิปทาข้อปฏิบัติเป็นหนทางไปสู่มนุษย์โลก ไม่มีใครจะสามารถช่วยใครให้เกิดเป็นอะไรก็ได้ ไม่มีใครจะ
สามารถบันดาลมนุษย์ทุกรูปนามให้เป็นไปในอ านาจของใครได้ เพราะมนุษย์มีปฏิปทาข้อปฏิบัติเป็นของ
ตนเอง มนุษย์จะสุขหรือทุกข์ก็อยู่ที่การกระท าของตนเป็นตัวก าหนด 

 3. โลกเทวดา หรือเทวโลก หมายถึง ภพที่สูงขึ้นไปจากมนุษย์โลกเรียกว่า เทวโลกหรือเทวภูมิ 
คือ ภพภูมิที่เป็นโลกอันเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์ที่เป็นทิพย์ เรียกว่า เทวดา สัตว์พวกนี้จะมีแสงสว่าง
รุ่งเรืองเป็นรัศมีออกมาจากร่างกาย ซึ่งได้แก่ สวรรค์ชั้นต่าง ๆ เริ่มตั้งแต่สวรรค์ชั้นฉกามาวจร มีอยู่ 6 ชัน้ 
คือ 
 (1) จาตุมหาราชิกา (สวรรค์ชั้นที่ท้าวมหาราช 4 ปกครอง) 
 (2) ดาวดึงส์ (แดนแห่งเทพ 33 มีท้าวสักกะเป็นใหญ่) 
 (3) ยามา (แดนแห่งเทพผู้ปราศจากความทุกข์) 
 (4) ดุสิต (แดนแห่งเทพผู้เอิบอ่ิมด้วยสิริสมบัติของตน) 
 (5) นิมมานรดี (แดนแห่งเทพผู้ยินดีในการเนรมิต) 
 (6) ปรนิมมิตวสวัตดี (แดนแห่งเทพผู้ยังอ านาจให้เป็นไปในสมบัติที่ผู้อื่นนิรมิตให้) 

อีกอย่างหนึ่ง เทวโลกหรือสวรรค์นั้น เป็นดินแดนแห่งความสุข โดยเหตุที่ผู้อาศัยจะได้เสวยทิพย
สมบัติทุกทิพาราตรีกาล ด้วยอ านาจแห่งบุญส าเร็จที่ตนได้สร้างสมเอาไว้ แต่เมื่อครั้งสมัยที่ ได้เกิดเป็น
มนุษย์ ซึ่งทิพยสมบัติที่ปรากฏมีเห็นในเทวโลก (พระเทพมุนี (วิลาศ ญาณวโร), 2537) ได้แก่ 
 (1) ไพชยนตปราสารทพิมาน เป็นที่ประทับของพระอินทราเทวาธิราช 
 (2) นันทวันอุทยานทิพย์ อยู่ด้านทิศตะวันออกของสวรรค์ 
 (3) จิตรลดาวันอุทยานทิพย์ อยู่ด้านทิศตะวันตกของสวรรค์ 
 (4) มิสกวันอุทยานทิพย์ อยู่ด้านทิศเหนือของสวรรค์ 
 (5) ปารุสกวันอุทยานทิพย์ อยู่ด้านทิศใต้ของสวรรค์ 



 

 

 
10 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
 นอกจากสวนทิพย์ซึ่งล้อมรอบเทวโลกหรือสวรรค์นี้แล้ว บนเทวโลกชั้นดาวดึงส์ยังมีพระเกศแก้ว
จุฬามณีเจดียสถาน เป็นที่บรรจุพระเกศโมลีและพระบรมสารีริกธาตุ (พระเขี้ยวแก้วเบื้องขวา) ของ
พระพุทธเจ้า มีต้นปาริชาตกัลปพฤกษ์ ซึ่งเป็นต้นไม้ทิพย์ของเทวโลกชั้นนี้ด้วย มีบัณฑุกัมพลศิลาอาสน์ 
ซึ่งเป็นแท่นแก้วทิพย์อยู่ภายใต้ต้นไม้ชื่อปาริชาตกัลปพฤกษ์นั้น อันเป็นที่ประทับนั่งของพระอินทรา    เท
วาธิราช มีศาลาสุธรรมาเทวสถาน เป็นศาลาที่ประชุมของเหล่าเทพยดาผู้เป็นสัมมาทิฏฐิทั้งหลาย ที่มา
เพ่ือการฟังธรรมของพระพุทธเจ้า 

จาการศึกษาได้พบว่า ผู้ปรารถนาที่จะไปเกิดเป็นเทวดา จะต้องมีเทวะธรรมภายในใจของตน 
คือ มีความละอายต่อความชั่ว และไม่กล้าท าบาปต่าง ๆ ได้แก่ มีหิริและโอตตัปปะนั้นเองในพ้ืนฐาน    
แล้วบ าเพ็ญบุญกุศลต่าง ๆ ประกอบกันด้วย เช่น ให้ทาน รักษาศีล เจริญภาวนา เป็นต้น 

 

วิเคราะห์โลกทีปนีกับการพัฒนาชีวิต 
การพัฒนาชีวิตให้ดีขึ้นตามแนวพุทธศาสนา มีการพัฒนาทั้ง 4 ด้าน (พระพรหมคุณาภรณ์     

(ป. อ. ปยุตโต), 2557) ได้แก่ 
1. การพัฒนากาย (กายภาวนา) พัฒนากาย การพัฒนาทางกายเพ่ือให้เกิดการเจริญงอกงามใน

อินทรีย์ 5 หรือ ทวาร 5 ได้แก่ช่องทางการติดต่อสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพ คือ ตา หู จมูก ลิ้น 
และผิวกาย การพัฒนากายเป็นการส่งเสริมให้ความสัมพันธ์ทั้ง 5 ทางเป็นไปอย่างปกติ ไม่เป็นโทษ ไม่มี
พิษภัยอันตราย เช่น รู้จักสัมพันธ์ทางตา เลือกรับเอาสิ่งดีมีประโยชน์จากการเห็นทางตามาใช้ รู้จัก
สัมพันธ์ทางหู เลือกรับฟังสิ่งดีมีประโยชน์ ไม่รับฟังสิ่งเลวร้ายเข้ามา เป็นต้น 

2. การพัฒนาศีล (สีลภาวนา) คือ การฝึกฝนด้านความประพฤติ ระเบียบวินัย ความสุจริ ตทาง
กายและวาจา โดยการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนด้วยดี มีความเกื้อกูล พ่ึงพาอาศัยกัน ไม่เบียดเบียน ไม่ท าลายกัน 
เพ่ือให้บุคคลสามารถอยู่ร่วมกับคนในสังคมได้อย่างปกติสุข 

3. การพัฒนาจิต (จิตภาวนา) คือ การท าสมาธินั้นเป็นงานหรือกิริยาของจิต กายจะอยู่ใน
อิริยาบถหรือท าการงานใดอยู่ก็ได้ ไม่ว่าจะยืน เดิน นั่ง นอน รับประทาน ดื่ม ท า พูด คิด หากท าไปด้วย
ความมีสติสัมปชัญญะ มีความรู้ตัวทั่วพร้อม มีใจจดจ่ออยู่กับงานหรืออาการนั้น ถือว่าเป็นการท าสมาธิ
ทั้งสิ้น 

4. การพัฒนาด้านปัญญา (ปัญญาภาวนา) คือ การฝึกปรือปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจสรรพ
สิ่งทั้งปวงตามความเป็นจริง จนกระท่ังหลุดพ้นมีจิตใจเป็นอิสระผ่องใสเบิกบานโดยสมบูรณ์ เมื่อปัญญาที่
บริสุทธิ์รู้เห็นตามเป็นจริงนี้เกิดข้ึนแล้ว ก็จะช่วยให้จิตนั้น สงบ มั่นคง บริสุทธิ์ ผ่องใสยิ่งขึ้น 



 

 

11   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 
ความรู้ในคัมภีร์โลกทีปนี สามารถปรับปรุงและพัฒนาตัวเองให้ดีขึ้นได้ เป็นกระบวนการฝึกฝน

ตนเองในการด าเนินชีวิตให้ดีขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับหลักไตรสิกขา ดังนี้ 
1. ศีลสิกขา หมายถึง การฝึกความประพฤติสุจริตทางกาย ทางวาจา และการประกอบอาชีพ 

ด ารงตนในสังคมแบบสาธุชน เป็นคนดีของสังคม เป็นคนมีระเบียบ มีวินัย ปฏิบัติหน้าที่ตามปทัสถาน
ของสังคมสามารถด าเนินชีวิตได้อย่างดีงาม โดยมีความรับผิดชอบเกื้อกูลต่อสังคม 

2. จิตสิกขา หมายถึง การฝึกจิต สร้างคุณภาพและสมรรถภาพทางจิตให้เข้มแข็งมั่นคง แน่วแน่ 
ควบคุมตนเองได้ดี มีสมาธิ มีจิตที่สงบ บริสุทธิ์ ปราศจากสิ่งที่ท าให้เศร้าหมอง อยู่ในสภาพพร้อมที่จะใช้
ปัญญาอย่างลึกซึ้งและตรงตามสัจธรรม 

3. ปัญญาสิกขา หมายถึง การฝึกปัญญาให้เกิดความรู้ความเข้าใจสรรพสิ่ง รู้แจ้งตามความเป็น
จริง มีจิตใจเป็นอิสระและมีปัญญาบริสุทธิ์ 

ศาสนาทุกศาสนาล้วนสอนให้คนเป็นคนดี โดยอาจจะใช้พิธีกรรมต่าง ๆ เป็นสื่ อในการท าให้
มนุษย์ท าความดี แต่แท้จริงแล้วแก่นแท้ของศาสนาคือหลักธรรมค าสอน มนุษย์ที่มีโอกาสในการศึกษา
ศาสนาก็จะมีแนวทางในการด าเนินชีวิตที่ดี รู้จักท าตนเองให้มีความสุข รู้จักความพอใจในชีวิต รู้จัก
คุณค่า และความหมายของชีวิต 

การเข้าใจหลักค าสอนอย่างถูกต้อง จะท าให้มนุษย์มีแนวปฏิบัติที่ดี หากบุคคลเข้าใจในหลักค า
สอนผิดไปหรือปฏิบัติจนเกินความพอดี ไม่เดินทางสายกลาง อาจจะท าให้เกิดความทุกข์แทน คุณภาพ
ชีวิตก็จะแย่ลง หากรู้ถึงหลักค าสอนแล้ว แต่ไม่น ามาปฏิบัติ ก็จะไม่เกิดประโยชน์อันใดต่อชีวิต เหมือนกับ
การอ่านหนังสือสอนว่ายน้ า แต่ไม่เคยไปสัมผัสกับน้ าหรือลงสระน้ าเลย บุคคลก็จะว่ายน้ าไม่เป็น 

ขณะเดียวกันสิ่งแวดล้อมที่อยู่อาศัย ก็เป็นปัจจัยหนึ่งในการท าความดีหรือปฏิบัติธรรม เพราะ
การจัดระเบียบสิ่งแวดล้อม ก็เป็นปัจจัยหนึ่งที่ช่วยสนับสนุนให้บุคคลจรรโลงใจที่จะท าความดี อาทิ 
เพ่ือนคนรอบข้างจะมีอิทธิพลต่อบุคคลในการท าดีหรือไม่ดีได้ โดยเพื่อนจะคอยเตือนในสิ่งที่ไม่ดีพร้อมทั้ง
ชักชวนหรือแนะน าในสิ่งที่ดี ๆ ทั้งเรื่องการเรียน การท างาน และการใช้ชีวิต 

จากการที่ได้กล่าวมา จะเห็นได้ว่ามนุษย์เกิดมาย่อมต้องการมีคุณภาพชีวิตที่ดี โดยคุณภาพชีวิต
จะเกิดขึ้นได้ต้องมีความสุขเกิดขึ้นก่อน ความสุขที่แท้จริงต้องเกิดจากความรู้สึกพอใจในตนเอง รู้สึกว่า
ชีวิตนี้มีคุณค่า มีความหมาย ซึ่งการมีคุณภาพชีวิตที่ดีนั้นมนุษย์ต้องรู้จักพัฒนาตนเองทั้ง 4 ด้านคือ กาย 
ศีล จิต และปัญญา รวมถึงการน าหลักของพุทธศาสนาที่กล่าวว่า ท าดีได้ดี ท าชั่ วได้ชั่ว เป็นแนวทางใน
การปฏิบัติตนเพ่ือไปสู่ทางเดินชีวิตที่ดี (Fink, Charles K, 2013) จึงไม่ควรประมาท จงหมั่นประกอบ
กุศลกิจ เพ่ือผดุงชีวิตตนไม่ให้หล่นไปในก าเนิดเดรัจฉาน การพัฒนาตนเองตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
เป็นการเรียนรู้และการปฏิบัติเพื่อไปสู่ความพอดีหรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืน



 

 

 
12 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
ระหว่างการด าเนินชีวิตของบุคคลกับสภาพแวดล้อม และมุ่งการกระท าตนให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่า
ทันตนเอง เข้าใจตนเองมากกว่าการพ่ึงพาอาศัยวัตถุ จึงเป็นแนวทางการพัฒนาชีวิตที่ยั่งยืน หลักการ
พัฒนาตนตามแนวพุทธศาสตร์ คือ ทมะ ซึ่ง ทมะ แปลว่า การฝึกนิสัยดั้งเดิมที่ยังไม่ได้ขัดเกลาให้
เหมาะสม มีสาระส าคัญ คือ 

1) การรู้จักข่มใจ ข่มระงับความเคยชินที่ไม่ดีทั้งหลายได้ ไม่ยอมให้กิเลสรบเร้า หลอกล่อ          
ชักน าไปสู่ความเลวร้ายได้ 

2) การฝึกปรับปรุงตนเอง โดยท าคุณความดี ให้เจริญก้าวหน้าต่อไป 
หลักธรรมที่เป็นแนวทางในการด าเนินชีวิตในหนังสือโลกทีปนีนี้ แสดงให้เห็นว่า ทุกข์ที่เกิดขึ้น

ทางใจเป็นทุกข์ที่เกิดมาจากความคิด ความไม่สบายใจด้วยอาการต่าง ๆ เช่น ความทุกข์จากการประสบ
กับสิ่งที่ไม่เป็นที่รักที่พอใจ ทุกข์จากการพลัดพรากจากสิ่งที่เป็นที่รักที่พอใจ จากการไม่ได้ในสิ่งที่
ปรารถนา จากความโกรธความขัดเคืองใจ จากความวิตกกังวลใจ ความคับแค้นใจ จากความกลัวว่า
ความสุขที่มีอยู่จะต้องหมดไป ทุกข์จากความกลัวความทุกข์ยากล าบากท่ีอาจจะมีขึ้นในอนาคต ทุกข์จาก
การกลัวความเสื่อมลาภ เสื่อมยศ เสื่อมสรรเสริญ และทุกข์ทางใจอ่ืน ๆ อีกนับไม่ถ้วน ทุกข์ทางใจนี้ส่วน
หนึ่งมีผลสืบเนื่องมาจากทุกข์ทางกายเป็นปัจจัยให้เกิด เช่น บุคคลเมื่อได้รับบาดเจ็บหรือป่วยไข้ขึ้นมา 
ท าให้เกิดทุกข์ทางกายขึ้นแล้ว ต่อมาก็เกิดความกังวลใจ ความหวาดกลัวขึ้นมาอีกว่าอาจจะรักษาไม่หาย 
อาจจะต้องสูญเสียอวัยวะไป หรืออาจจะต้องถึงตาย ซึ่งความกังวลความหวาดกลัวเหล่านี้ จะก่อให้เกิด
ทุกข์ทางใจขึ้นมา ทุกข์ที่เกิดกับบุคคลนั้นมีสาเหตุมาจากอวิชชา มีเหตุปัจจัยร่วมในการเกิดได้หลาย
ลักษณะ ต้องพิจารณาทุกข์ที่เหตุปัจจัยการเกิด คืออวิชชา ตัณหา และอุปาทานนั่นเอง อวิชชาความไม่รู้
แจ้งเป็นประธานแห่งการเข้าถึงอกุศลธรรมทั้งปวง โดยมีล าดับที่ก่อให้เกิดทุกข์สืบเนื่องกัน ความไม่รู้นี้
ครอบคลุมถึงไม่รู้เท่าทันหรือสติและการไม่น าไปปฏิบัติด้วย ทุกข์ทางใจที่มีตัณหาเป็นเหตุปัจจัยร่วม 

การด ารงชีวิตด้วยการปล่อยวางในหลักธรรมในคัมภีร์โลกทีปนี จะเห็นว่า เราต้องเป็นอยู่ด้วย
ปัญญา อยู่ด้วยการปล่อยวาง อยู่ด้วยการท าจิตของเราให้ว่างจากความยึดถือ ความติดพันในสิ่งนั้น ๆ 
เพราะฉะนั้น จึงควรตั้งอุดมการณ์ ไว้ในใจเสมอว่า เราอยู่เพ่ือดับความทุกข์ และไม่ใช่ดับทุกข์เฉพาะตน
คนเดียว เราต้องช่วยคนอ่ืนให้ดับทุกข์ด้วย 

เมื่อบุคคลเข้าถึงและปฏิบัติตามหลักธรรมที่เป็นแนวทางในดับทุกข์ในคัมภีร์โลกทีปนี บุคคลนั้น
ก็จะสามารถดับทุกข์ในขั้นที่สูงขึ้นไปนั้น เรียกว่า การดับความเกิด แปลได้ว่า เป็นการดับอวิชชา ตัณหา 
อุปาทาน ภพ ชาติ ซึ่งต้องเจริญสติให้ถึงขั้นวิปัสสนากรรมฐานนั้น สอดคล้องตามหลักปฏิจสมุปบาทว่า 
การพ้นทุกข์ที่ถูกต้องนั้นคือ การปฏิบัติธรรมจนเห็นผลได้ด้วยตนเอง ด้วยการใช้ปัญญา วิชชาในการดับ
ทุกข์ คือดับกิเลสตัณหาให้หมดสิ้น สถานการณ์วิกฤตของบุคคลสะท้อนให้เห็นถึงปรากฏการณ์ความ



 

 

13   วารสารศึกษิตาลัย                                                    ปีที่ 2 ฉบับท่ี 1 มกราคม - เมษายน 2564 
 

 
ทุกข์ ความเครียด ที่เกิดขึ้นกับสังคมไทย ทั้งทางด้านการเมือง สังคม เศรษฐกิจ สภาพสังคมในที่ท างานมี
โอกาสที่จะประสบกับปัญหาความเครียดในองค์กร แต่บุคคลจะต้องปรับตัวที่จะอยู่กับสถานการณ์กดดัน
เหล่านั้นให้ได้ เพราะปัญหาทุกอย่างมีไว้ให้แก้ไข ไม่ได้มีไว้ให้เป็นทุกข์ 
 

สรุป 
วรรณกรรมโลกทีปนี มีเนื้อหาเกี่ยวกับโลกนรก โลกมนุษย์ โลกเทวดา บุญและบาปเป็นสิ่งที่

เกิดข้ึนจริง ทั้งโดยทางกายภาพและทางจิตภาพ โดยนิยมเรียกผู้ไปเสวยบุญและบาปนั้นว่า “ตกนรกและ
ขึ้นสวรรค์” ซึ่งนรกและสวรรค์ เป็นปลายทางเพียงส่วนหนึ่งเท่านั้นส าหรับมนุษย์ เมื่อตายไปแล้ว ไม่ใช่
ปลายทางสุดท้าย (นิพพาน) แม้ว่าเรื่องประเภทนี้เป็นสิ่งที่พิสูจน์ไม่ได้ส าหรับคนสามัญ คือ จะพิสูจน์ว่ามี 
ก็ยังเอามาแสดงให้ประจักษ์ไม่ได้ จะพิสูจน์ว่ าไม่มี ก็ยังไม่สามารถแสดงให้เห็นได้ว่าไม่มีอย่างไร            
การพิสูจน์ปรากฏการณ์ทั้งหลายให้ประจักษ์ชัดนั้น ถ้าเป็นรูปต้องพิสูจน์ให้เห็นด้วยตา ถ้าเป็นเสียงต้อง
พิสูจน์ให้ได้ยินด้วยหู ถ้าเป็นกลิ่นต้องพิสูจน์ด้วยจมูก ถ้าเป็นรสต้องพิสูจน์ด้วยลิ้น ถ้าเป็นสัมผัสต้อง
พิสูจน์ด้วยกาย ถ้าเป็นธรรมารมณ์ (ความคิด) ต้องพิสูจน์ด้วยใจ ฉะนั้น เรื่องนรกและสวรรค์ จึงมี          
3 ระดับ คือ (1) นรกและสวรรค์หลังจากตายแล้ว (2) นรกและสวรรค์ที่อยู่ในใจ (3) นรกและสวรรค์แต่
ละขณะจิต เรื่องนรกและสวรรค์ทั้งด้านจิตรกรรม วรรณกรรม และพิธีกรรม โดยเฉพาะด้านจิตรกรรมฝา
ผนังตามปูชนียสถาน มีการแสดงภาพของนรกไว้อย่างน่ากลัว และแสดงภาพของสวรรค์ไว้อย่างน่า
เพลิดเพลิน เพ่ือถ่ายทอดความคิดว่า นรกคือสิ่งที่น่ากลัวที่สุด ท าชั่วต้องไปตกนรก สวรรค์คือสิ่งที่น่า
ปรารถนามากท่ีสุด ท าดีต้องไปเกิดในสวรรค์ เป็นการแสดงบทลงโทษปราม ไม่ให้บุคคลท าความชั่ว และ
แสดงให้เห็นคุณค่าของการท าความดี สมดังพุทธโอวาทท่ีว่า “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” 

 
 
 
 
 
 



 

 

 
14 Sueksitalai Journal                                                      Vol.2 No.1 (January – April 2021) 

 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระครูสังฆ์รักษ์บุญเสริม กิตฺติวณฺโณ และคณะ.  (2561).  การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการบริหาร

จัดกรศูนย์พัฒนาชาวเขาจังหวัดแพร่.  วารสารวิทยาลัยสงฆ์ล าปาง,  7(1), 41-50. 
พระเทพมุนี (วิลาศ ญาณวโร).  (2537).  วรรณกรรมไทยเรื่องภูมิวิลาสินี.  กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์

รุ่งเรืองธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) . (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม. 

กรุงเทพมหานคร : บริษัท สหธรรมิก จ ากัด.  
พระราชวิสุทธิโสภณ (วิลาศ ณาณวโร).  (2524).  ภูมิวิลาสินี.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มิตรสยาม. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วัดพระธรรมกาย.  (2555).  กฎแห่งกรรม กรรมลิขิต : กรณีศึกษาตัวอย่างของกฎแห่งกรรม ตายแล้วไป

ไหน.  เรียกใช้เมื่อ 27 เมษายน 2561 จาก https://shorturl.asia/dPwLQ 
Fink, Charles K.  (2013).  Better to Be a Renunciant Buddhism, Happiness, and the Good 

Life.  Journal of Philosophy of Life,  3(2), 127-144. 
 

 
 
 


