
 

 

การใช้เหตุผลเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวคัมภีรม์ิลินทปัญหา 
REASONING IN LIFE DEVELOPMENT ACCORDING  

TO MILINDAPAÑHA SCRIPTURES 
 

พระเสกสรรค์ ฐานยุตฺโต (ศรีทน) 
Phra Seksan Thanayutto (Sriton) 

พระครูปริยัติกิตติวรรณ (กิตฺติวณฺโณ/ได้ทุกทาง)  
Phrakhrupariyadkittiwan (Kittiwanno/Daithukthang)  

พระอธิการอ าพน จารุโภ (ดาราศาสตร์) 

 Phra Athikan Amphon Jarupho (Darasas)  

พระครูสุตธรรมาภิรัต (สุธมฺมาภิรโต/ยืนยง)  
PhrakhruSutthamapirat (Sutmaphirato/Yueyong)                

ทวีศักดิ์ ทองทิพย์ 
Taweeak Tongtip  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตสุรินทร์ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Surin Campus, Thailand. 

E-mail: seksansriton@gmail.com 

 

บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือวิเคราะห์การใช้เหตุผลเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวคัมภีร์มิลินท
ปัญหา จากการศึกษาเชิงเอกสาร พบว่า มิลินทปัญหาเป็นชื่อคัมภีร์ที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็น
คัมภีร์ที่เกิดจากการประยุกต์ทางปัญญา และความคิดในการหาเหตุผลมาประกอบใช้ระหว่างพระเจ้า          
มิลินท์กับพระนาคเสนในข้อสงสัยต่าง ๆ หรือความไม่รู้จริงของพระเจ้ามิลินท์ที่มีต่อพระพุทธศาสนา 
ดังนั้น พระนาคเสนก็ได้ท าให้แจ่มแจ้งเป็นที่พอใจแก่พระเจ้ามิลินท์ จึงท าให้วรรณคดีปุจฉาวิสัชนา
เกิดขึ้นในโลกนี้ และมีความส าคัญไว้เป็นแนวในการวิสัชนาปัญหาต่าง ๆ เป็นการหาเหตุผลที่อาศัย
ข้อสังเกตหรือผลจากการทดลองจากหลาย ๆ อย่างมาสรุปเป็นค าตอบ และเป็นการน าความรู้ขั้นพ้ืนฐาน
ที่อาจเป็นข้อตกลง เป็นกฎ หรือบทนิยาม เป็นสิ่งที่รู้มาก่อนและยอมรับว่าเป็นจริง เพ่ือหาเหตุผลน าไปสู่
ค าตอบ และเป็นกระบวนการที่น าไปสู่ความส าเร็จได้นั้น จ าต้องอาศัยหลักธรรม เรียกว่า หลักไตรสิกขา 
ประกอบด้วย 1) ศีล คือ การพัฒนาพฤติกรรมให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย เกื้อกูลกันและกัน 2) สมาธิ คือ 
                                                           
Received: 13 November 2023; Revised: Revised: 19 December 2023; Accepted: 21 December 2023 

บทความวิชาการ 

mailto:seksansriton@gmail.com


 

 

 

 
2 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
การพัฒนาจิตใจให้เข็มแข็ง มั่นคง เจริญงอกงามด้วยคุณธรรมทั้งหลาย 3) ปัญญา คือ การพัฒนาความรู้
เป็นการเจริญปัญญา เพ่ือให้เข้าใจตามความเป็นจริงรู้เท่าทันโลก รู้ชีวิตตามสภาวะตามความเป็นจริง 
และสามารถท าจิตใจให้บริสุทธิ์ หมดจดจากกองกิเลสกองทุกข์สิ้นเชิงได้ ซึ่งจัดเข้ากับหลักไตรสิกขา 3 
ระดับ ได้แก่ ระดับต้น คือ การพัฒนาพฤติกรรม (ศีล) ระดับกลาง คือ การพัฒนาจิตใจ (สมาธิ) และ
ระดับสูง คือ การพัฒนาความรู้ (ปัญญา) 
ค าส าคัญ: การใช้เหตุผล, การพัฒนาชีวิต, คัมภีร์มิลินทปัญหา 

 
Abstract 

The purpose of this article was to analyze reasoning in life development 
according to Milindapañha Scripture. Through documentary study, it was found that 
Milindapañha was the name of essential Buddhist scripture which was applied in wisdom 
and the mindset in sound reasoning in answering various queries between King Milinda 

and Nāgasena, the sage or King Milinda’s unknowledge to Buddhism. Therefore, 

Nāgasena, the sage, had made King Milinda comprehend thoroughly and that satisfied 
him. Consequently, this gave rise to the catechismal literature in the globe and it was 
essential for the ways in answering various problems: finding rationales relied on 
observation or the findings from different sources in summarizing the answers; taking 
fundamental knowledge which might be agreements, regulations, or definitions, what 
was known and recognized as the truth to find the rationale leading to its answer. And 
if it became a process leading to an achievement, it would rely on the doctrine called 
the threefold training consisting of 1. Morality, that is, behavior development based on 
disciplines and assisting each other 2. Concentration, that is, mind development for 
strength, stability, and growth in morals 3. Wisdom, that is, knowledge development: the 
insight meditation to be aware of the truth throughout the globe and lives according to 
their phenomina able to purify the mind definitely from groups of defilement relevant 
to the threefold training of 3 levels: 1. the primary level, behavior development 



 

  
3   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

 (morality); the intermediate level, mind development (concentration); the advanced 
level, knowledge development (wisdom). 
Keywords: reasoning, life development, Milindapañha Scriptures 
 

บทน า  
 การใช้เหตุผลเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวคัมภีร์มิลินทปัญหา เป็นการสนทนากันระหว่างพระเจ้า    
มิลินท์กับพระนาคเสน เพ่ือคลายความสงสัยของพระเจ้ามิลินท์ เป็นการแสวงหาความรู้และเหตุผล เพ่ือ
เป็นเครื่องมือในการแสดงออกทางปัญญาอย่างหนึ่งของมนุษย์ จึงเป็นรูปแบบการให้เหตุผลแบบ                
วิภัชชวาท โดยอาศัยเครื่องมือในการพัฒนาชีวิต เพราะว่ามนุษย์แต่ละคนมีจุดมุ่งหมายของชีวิตแตกต่าง
กัน และแต่ละคนก็ต้องการให้ตนเองบรรลุจุดมุ่งหมายที่ตั้งไว้ และการบรรลุจุดมุ่งหมายของชีวิตเรียกว่า 
ความส าเร็จของชีวิต แต่อย่างไรก็ตาม หากลองศึกษาชีวประวัติบุคคลส าคัญของโลกในด้านต่าง ๆ ซึ่ง
ได้รับการยกย่องว่าเป็นผู้ที่ประสบความส าเร็จสูงสุดในชีวิตจะพบว่า บุคคลเหล่านี้เป็นผู้แสวงหาความรู้
เหตุผลในการพัฒนาปัญญาตนเอง เพ่ือน าพาชีวิตของตนไปสู่ความส าเร็จด้วยกันทั้งสิ้น การแสวงหา
ความรู้และพัฒนาปัญญา จึงเป็นเหตุปัจจัยที่ส าคัญของความส าเร็จในชีวิตด้านต่าง ๆ (พระเสกสรรค์ 
ฐานยุตโต (ศรีทน), 2564) และการแสวงหาความรู้เป็นการเตรียมตัวให้พร้อมส าหรับการพัฒนาชีวิต การ
ด าเนินชีวิต และพร้อมทั้งบทบาทหน้าที่พึงปฏิบัติในสังคมได้อย่างกลมกลืน ภายใต้สถานการณ์ที่อาจจะ
มีทั้งดีและไม่ดทีีเ่กิดข้ึน  
 เหตุนั้น การใช้เหตุผลในการอธิบาย จึงเป็นการแสดงออกทางความคิดของมนุษย์ เป็นการหา
เหตุผลประกอบในการอธิบายในเหตุการณ์ต่าง ๆ เพราะมนุษย์นั้นเป็นสัตว์ที่ มีความสามารถในการ
ฝึกฝนเรียนรู้ และพัฒนาตนเองเสมอตามในพระพุทธศาสนา จึงปรากฏการใช้เหตุผลต่าง ๆ เพ่ือน ามา
อธิบายมากมาย ดังที่ปรากฏให้เห็น ได้แก่ อายตนะท้ัง 6 คือ จักขุอายตนะ (อายตนะคือ ตา) โสตายตนะ 
(อายตนะคือ หู) ฆานายตนะ (อายตนะคือ จมูก) ชิวหายตนะ (อายตนะคือ ลิ้น) กายายตนะ (อายตนะ
คือ กาย) มนายตนะ (อายตนะคือ ใจ) (ที.ปา. (ไทย), 11/323/315-316) จากข้อความที่ปรากฏนั้นเป็น
การแสดงถึงความเป็นอายตนะ คืออะไร และมีเหตุผลที่ยกขึ้นมานั้นเป็นอย่างไร 
 ด้วยเหตุนั้น การให้เหตุผลในรูปแบบของอายตนะทั้ง 6 นั้น ก็เพ่ือบ่งชี้ให้เห็นถึงการพัฒนาชีวิต
ตามแนวพระพุทธศาสนา เป็นการถามตอบ เช่น เรื่องของขันธ์ 5 ที่ปรากฏแก่พระปัญจวัคคีย์ที่ว่าด้วย
ลักษณะแห่งอนัตตา (ส.ข. (ไทย), 17/59/94-96) จึงเป็นการแสดงกฎของไตรลักษณ์ที่ปรากฏสอดคล้อง
กับหลักอายตนะ 6 เมื่ออายตนะ 6 เกิด สัตว์โลกจึงเกิด สัตว์โลกย่อมยินดีในอายตนะ 6 สัตว์โลกย่อม



 

 

 

 
4 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
ยึดถือเอาอายตนะ 6 นั่นแล เพราะอายตนะ 6 สัตว์โลกจึงเดือดร้อน อายตนะ หมายถึง เป็นที่เชื่อมต่อ
หรือที่เกิด แบ่งเป็น 2 พวก คือ อายตนะภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ และอายตนะภายนอก 
ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ อายตนะ แปลว่า แดนเชื่อมต่อให้เกิดความรู้ แดน
ต่อความรู้ หรือแดนรับรู้ (พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์), 2559) ดังนั้น การแสวงหาเหตุผลเชิง
เปรียบเทียบ คือ การอ้างเหตุผลโดยการใช้สื่อประกอบ เพ่ือให้เกิดความเข้าใจของหลักนามธรรม                     
มีอุปมาอุปไมยมาแสดงให้เข้าใจ หรือการเปรียบเทียบอายตนะ 6 เปรียบเทียบก็เช่นกัน  
 ฉะนั้น กระบวนการใช้เหตุผลจึงประกอบไปด้วย 5 ประการ เพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวคัมภีร์      
มิลินทปัญหา จ าต้องอาศัยหลักธรรมที่เรียกว่า หลักไตรสิกขา ประกอบด้วย 1) การพัฒนาพฤติกรรม 
(ศีล) 2) การพัฒนาจิตใจ (สมาธิ) 3) การพัฒนาความรู้ (ปัญญา) เป็นขั้นตอนที่สอดคล้องกับหลัก
ไตรสิกขา ซึ่งมีการพัฒนา 3 ระดับ ได้แก่ ระดับต้น คือ การพัฒนาพฤติกรรม (ศีล) ระดับกลาง คือ การ
พัฒนาจิตใจ (สมาธิ) และระดับสูง คือ การพัฒนาความรู้ (ปัญญา) 
 จากเหตุผลที่เกิด เป็นการคิดหาค าตอบ และเพ่ือให้ค าตอบแก่ผู้ที่ถาม ฉะนั้นแล้ว เหตุและผล   
จึงมีความส าคัญกับการแสวงหาความรู้ในเรื่องหลักการใช้เหตุผล เพ่ือพัฒนาชีวิตในคัมภีร์มิลินทปัญหา 
จากการที่พระเจ้ามิลินท์ได้แสวงหาบุคคลที่จะตอบค าถามที่เป็นค าตอบที่มีเหตุมีผลเป็นที่พอใจ                        
(สมัคร บุราวาศ, 2552) และความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง แล้วแสวงหาบุคคลที่มี
ความสามารถนั้น ในการอธิบายความในปัญหาเหล่านั้นได้อย่างชัดเจน  
 ประเด็นในคัมภีร์มิลินทปัญหากับการให้เหตุผลในการพัฒนาคุณภาพของชีวิตนั้น เป็นการอ้าง
เหตุผลแบบนามธรรม และการอ้างเหตุผลแบบรูปธรรม หรือเรียกง่าย ๆ ว่า กายกับใจ เป็นการเน้นการ
พัฒนาปัญญาตนเองตามหลักพุทธธรรม และเป็นพ้ืนฐานของการพัฒนาชีวิตให้มีคุณภาพทั้งจิตใจและ
ร่างกาย เพ่ือไปสู่เป้าหมายชีวิตที่ดีของมนุษย์  
 ผู้เขียนจึงมีความสนใจในวิธี “การใช้เหตุผลเพ่ือพัฒนาชีวิตตามแนวคัมภีร์มิสินทปัญหา” และ
เป็นการอธิบายเพ่ือหาค าตอบ ค าถามแก่พระเจ้ามิลินท์ของพระนาคเสน เพ่ือเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตาม
ความเป็นจริง และเป็นการรู้ส านึกรู้ตัวตนตามความเป็นจริง ตามหลักพระพุทธศาสนาว่าชีวิตก าเนิด
อย่างไร มีเป้าหมายที่แท้จริงเป็นอย่างไร การพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนอย่างไร การใช้ตนเองนั้นเป็น
อย่างไร บนฐานในการมองตนออก และบอกตนได้ เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายทั้งในด้านโลกียะ รวมทั้งด้าน
โลกุตระด้วย ตามแนวทางในการด าเนินชีวิตตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เพ่ือเป็นการยกระดับ
จิตใจของตนเองให้สูงขึ้น ให้ด ารงตนอยู่ได้ อยู่ดี อยู่รอด และร่วมมือกันสรรค์สร้างสังคมสันติสุข 



 

  
5   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

 การใช้เหตุผลที่ปรากฏในคัมภีร์มิลินทปัญหา  
 การใช้เหตุผลคัมภีร์มิลินทปัญหา เป็นการตอบเพ่ือเป็นไปได้หลายลักษณะ เช่น การตอบปัญหา
แบบวิภัชชวาท คือ การแยกตอบที่ละปัญหา และการตอบปัญหาแบบวิภาษวิธี เป็นการถามตอบแบบ
ย้อนถามผู้ถามปัญหา ด้วยเหตุผลที่ท าให้ผู้ถามจ านนด้วยเหตุผลที่แย้งได้ สามารถน าวิธีการถามตอบใน
คัมภีร์มิลินทปัญหามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันได้ การโต้วาทะเรื่องศาสนาและปรัชญาของพระนาค
เสน เมื่อพระเจ้ามิลินท์ทรงทราบข่าวนั้น เสด็จไปสนทนาเป็นเชิงปุจฉาวิสัชนา อภิปรายปัญหาทั้งทาง
โลกและทางธรรมกันขึ้น เป็นเวลาหลายวัน ผลปรากฏว่า พระเจ้ามิลินท์ยอมแพ้พระนาคเสน  
 การใช้เหตุผลคัมภีร์มิลินทปัญหาในพระพุทธศาสนา จึงเป็นการถามตอบในเรื่องของขันธ์ 5                 
ที่ปรากฏแก่พระปัญจวัคคีย์ว่าด้วยลักษณะแห่งอนัตตา (ส.ข. (ไทย), 17/59/94-96) เป็นการแสดงกฎ
ของไตรลักษณ์ที่ปรากฏสอดคล้องกับหลักอายตนะ 6 เช่น เมื่ออายตนะ 6 เกิด สัตว์โลกจึงเกิด สัตว์โลก
ย่อมยินดีในอายตนะ 6 สัตว์โลกย่อมยึดถืออายตนะ 6 นั่นแล เพราะอายตนะ 6 สัตว์โลกจึงเดือดร้อน 
อายตนะ หมายถึง ที่เชื่อมต่อหรือที่เกิด แบ่งเป็น 2 พวก คือ อายตนะภายใน ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย 
ใจ และอายตนะภายนอก ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ อายตนะเป็นสิ่งที่มี
ความสัมพันธ์กัน ท าให้เกิดการเชื่อมต่อ ท าให้เกิดความรู้ เป็นภูมิพ้ืนฐานที่ให้ท าให้ผู้ปฏิบัติเกิดวิปัสสนา
ญาณ รู้แจ้งเห็นจริง อธิบายได้ ดังนี้ 1) อายตนะภายใน 6 คือ ในการปฏิบัติต้องส ารวมอายตนะภายใน 6 
คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และอายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ 
มีจิตไม่ฟุ้งซ่านไปที่อ่ืน 2) กามคุณ 5 กับการปฏิบัติ คือ สิ่งที่น่าเพลิดเพลินยินดี ได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส 
และสัมผัส และ 3) ไตรสิกขา โดยความเชื่อมโยงกับอริยมรรค กล่าวคือ หมวดศีล ได้แก่ ศีลที่เป็น
สัมมากัมมันตะ ศีลที่เป็นสัมมาวาจา ศีลที่เป็นสัมมาอาชีวะ หมวดสมาธิ ได้แก่ ศีลที่เป็นสัมมาวายามะ 
ศีลที่เป็นสัมมาสติ ศีลที่เป็นสัมมาสมาธิ หมวดปัญญา ได้แก่ ศีลที่เป็นสัมมาทิฐิ ศีลที่เป็นสัมมาสังกัปปะ 
การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา ย่อมก่อให้เกิดประโยชน์กับผู้ปฏิบัติได้อย่างเหมาะสม และการให้เหตุผล
เชิงเปรียบเทียบ คือ การอ้างเหตุผลโดยการใช้สื่อประกอบ เพ่ือสร้างความเข้าใจหลักนามธรรม                     
มีอุปมาอุปไมยมาแสดงให้เข้าใจ หรือการเปรียบเทียบอายตนะ 6 ก็เช่นกัน  

องค์ประกอบการให้เหตุผลแบบสมมติภาพเหตุการณ์ เป็นการแสดงเหตุผลอธิบายธรรม หรือ 
ยกนิทานและเรื่องเล่ามาประกอบ เพ่ือเข้าใจค าสอนในลักขณาปัญหาลักษะแห่งธรรมต่าง ๆ เช่น สมาธิ 
ปัญญา สติ ศีล วิริยะ เช่น 

 
 



 

 

 

 
6 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
 1. อุปลักษณ์วัตถุ 
 วัตถุ หมายถึง สิ่งของ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) อุปลักษณ์วัตถุ คือ รูปภาษาที่มีความหมาย
อ้างอิงถึง วัตถุ สิ่งของ สิ่งประดิษฐ์ต่าง ๆ เครื่องจักรกล เครื่องยนต์ เครื่องไฟฟ้า ฯลฯ เป็นต้น ในที่นี้
หมายถึง สิ่งของเครื่องใช้ทั่ว ๆ ไปที่สามารถจับต้องได้โดยการสัมผัส ซึ่งอาจจะมีขนาดแตกต่างกันไป              
แต่ผู้ใช้สามารถขยับเคลื่อนที่สิ่งของหรือวัตถุนั้น ๆ ได้ มาเปรียบเทียบในหนังสือมิสินทปัญหา ดังตัวอย่าง
ต่อไปนี้ 
 “พระนาคเสนก็ถวายพระพรอุปมาว่า มหาราช ดูราชบพิตร พระราชสมภารผู้ประเสริฐยิ่ง 
มไหศวรรย์ เปรียบปานดุจบุรุษผู้หนึ่งนั้นจุดประทีป และเทียนส่องเข้าไปในห้องเรือนอันมืดมนอันธการ 
ก็ชัชวาลสว่างกระจ่างแจ้งแลเห็นรูปต่าง ๆ เป็นต้นว่า ถ้วยโถโอจานพานภาชนะอันตั้งเรียงเคียงกัน ” 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536)  
 ในตัวอย่างนี้ จะพบอุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ค าว่า “ประทีป” ในบริบทนี้ พระเจ้ามิลินท์ได้ถามว่า 
ลักษณะของปัญหา มีลักษณะอย่างไร พระนาคเสนได้วิสัชนาไปว่า เปรียบเสมือนผู้หนึ่งนั้นจุดประทีป 
และเทียนส่องเข้าไปในห้องเรือนอันมืดมน ค าว่า “ประทีป” หมายถึง ไฟที่มีเปลวสว่าง หมายเอา
ตะเกียงไฟเทียน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2556)  
 จากตัวอย่างนี้ จากรูปภาษาที่ปรากฏในประโยคตัวอย่าง จะเป็นการเปรียบเทียบ “ประทีป” 
หมายถึง “ปัญญา” ความรอบรู้ในกองสังขาร เมื่อบังเกิดกับผู้ที่มีจิตใจฝักใฝ่ในการประกอบความเพียร 
ก็จะสามารถมองเห็นสัจธรรม คือ ความจริงแห่ งธรรมะขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
เปรียบเสมือนกับประทีปท่ีส่องเข้าไปในห้องเรือนอันมืดมน จึงท าให้เห็นแจ้งแห่งอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
 2. อุปลักษณ์สิ่งก่อสร้าง 
 สิ่งก่อสร้าง หมายถึง “อาคารบ้านเรือนเป็นต้น ที่สร้างโดยใช้อิฐและปูนเป็นส่วนใหญ่” 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2556) อุปลักษณ์สิ่งก่อสร้าง คือ รูปภาษาท่ีมีความหมายอ้างถึงสิ่งก่อสร้าง ไม่ว่าจะ
เป็นอาคารบ้านเรือน หรือส่วนประกอบของตัวสิ่งก่อสร้าง เช่น ก าแพง ประตู หลังคา หน้าต่าง ฯลฯ 
ตลอดจนแหล่งต าแหน่งที่ตั้งของสถานที่ก่อสร้าง ปรากฏมาใช้กล่าวเปรียบเทียบ ดังตัวอย่างต่อไปนี้  
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536)  
 “พระนาคเสนถวายพระพรอุปมาว่า มหาราชดูราชบพิตรพระราชสมภาร เปรียบปานเหมือน
เรือนอันเก่าช ารุดทรุด อันจะล้มไป เขาจึงเอาไม้เข้าค้ าไว้ มิให้เรือนเก่ าตีนเสาขาดนั้นล้มลง                                 
ช่วยปะทะปะทังค้ าจุนไว้” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2536)  



 

  
7   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

  ในตัวอย่างนี้ จะพบอุปลักษณ์เชิงมโนทัศน์ ค าว่า “เรือน” ในบริบทนี้ พระเจ้ามิลินท์ได้ปุจฉา
ถามว่า วิริยะมีลักษณะเช่นไร พระนาคเสนได้วิสัชนาถวายว่า เปรียบเสมือนเรือนที่ถูกค้ าจุนด้วยไม้ ค าว่า 
“เรือน” หมายถึง สิ่งปลูกสร้างที่ยกพ้ืนและกั้นฝา มีหลังคาคลุมส าหรับเป็นที่อยู่  (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2556)  
 จากตัวอย่างนี้ จากรูปภาษาที่ปรากฏในประโยคตัวอย่าง จะเป็นการเปรียบเทียบ “เรือน” กุศล
ธรรมที่มีไม้ค้ าคือ “วิริยะ” คอยค้ าจุนไม่ให้เสื่อมจากธรรมอันเป็นกุศล เพราะเรือนจะล้มได้ถ้าหากไม่มี
วิริยะ คือความเพียรเป็นเครื่องประคับประคองเรือนเอาไว้ ฉันใด ฉันนั้น 
 จากข้อปฏิบัติการให้เหตุผลแบ่งได้ 2 แบบ ดังนี้ การให้เหตุผลแบบอุปนัย การให้เหตุผลแบบ  
นิรนัย คือ 
 1. การให้เหตุผลแบบอุปนัย หมายถึง การให้เหตุผลโดยอาศัยข้อสังเกต หรือผู้ทดลองจาก
หลาย ๆ ตัวอย่างมาสรุปเป็นข้อตกลง หรือข้อคาดเดาทั่วไป หรือค าพยากรณ์ ซึ่งจะเห็นว่าการจะน าเอา
ข้อสังเกต หรือทดลองจากบางหน่วยมาสนับสนุนให้ได้ข้อตกลง หรือข้อความทั่วไปซึ่งเกินความจริงทุก
หน่วย ย่อมไม่สมเหตุสมผล ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า  การให้เหตุผลแบบนิรนัยจะให้ความแน่นอน                  
แต่การให้เหตุผลแบบอุปนัยจะให้ความน่าจะเป็น ตัวอย่างการให้เหตุผลแบบอุปนัย เช่น เราเคยเห็นว่ามี
ปลาจ านวนมากที่ออกลูกเป็นไข่ เราจึงอนุมานว่า “ปลาทุกชนิดออกลูกเป็นไข่” ซ่ึงกรณีนี้ถือว่าไม่
สมเหตุสมผล ทั้งนี้ เพราะข้อสังเกต หรือตัวอย่างที่พบยังไม่มากพอที่จะสรุป เพราะโดยข้อเท็จจริงแล้ว มี
ปลาบางชนิดที่ออกลูกเป็นตัว เช่น ปลาหางนกยูง เป็นต้น กฎหรือบทนิยาม ซึ่งเป็นสิ่งที่รู้มาก่อนและ
ยอมรับว่าเป็นจริง เพ่ือหาเหตุผลน าไปสู่ข้อสรุป 
 2. การให้เหตุผลแบบนิรนัย หมายถึง การน าความรู้ขั้นพ้ืนฐานที่อาจเป็นความเชื่อข้อตกลงกัน 
เช่น เดียวกับคัมภีร์มิลินทปัญหา แบ่งออกเป็น 6 ส่วน คือ 1. บุพพโยค ว่าด้วยบุพกรรมและประวัติของ
พระนาคเสนและพระเจ้ามิลินท์ 2. มิลินทปัญหาว่าด้วยปัญหาเงื่อนเดียว 3. เมณฑกปัญหาว่าด้วยสอง
เงื่อน 4. อนุมานปัญหา ว่าด้วยเรื่องที่รู้โดยอนุมาน 5. ลักขณปัญหา ว่าด้วยลักษณะแห่งธรรมต่าง ๆ     
6. อุปมากถาปัญหา ว่าด้วยเรื่องท่ีจะพึงทราบด้วยอุปมา (รัตนาภรณ์ อาจกมล, 2562)  
 ดังนั้น จากการที่กล่าวมานั้น เราจะน าเครื่องมือในการให้เหตุผลมากับกรอบแนวคิดและ
โครงสร้างทั้ง 2 อย่างมาให้เหตุผลในการปุจฉาและวิสัชนาในคัมภีร์มิลินทปัญหา ระหว่างพระราชามหา
กษัตริย์เจ้าแผ่นดินอยู่เหนือหัวกับพระนาคเสน จากโครงสร้างที่ได้แสดงแล้วนั้น เป็นโครงสร้างการให้
เหตุผลที่ผู้เขียนจะน ามาเป็นเครื่องมือในการให้เหตุผลที่ปรากฎในคัมภีร์มิลินทปัญหา โดยน าหลักอุปนัย 
และหลักนิรนัยมาแสดงให้เหตุผลของการถาม เพ่ือหาเหตุผลกับการตอบ เพ่ือแสดงเหตุผลให้ผู้ถามเข้าใจ 
จากการกล่าวมาแล้วในความหมายข้างต้น เป็นการแสดงถึงเครื่องมือที่จะน ามาวิเคราะห์ การกล่าว



 

 

 

 
8 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
ปุจฉาและวิสัชนาล้วนแต่เป็นความพยายามสร้างความเข้าใจให้แก่กันและกัน เพ่ือให้เข้าใจตาม
ข้อเท็จจริงเรื่องราวและเหตุการณ์ โดยอาศัยเหตุผลเป็นตัวกลาง ด้วยการคิดรื้อฟ้ืนหาความจริง และท า
ให้เกิดความรู้สึกร่วมเหตุการณ์นั้น ๆ อีกด้วย 
 

การใช้เหตุผลในการพัฒนาชีวิต 
 การใช้เหตุผลในการพัฒนาชีวิตของมนุษย์นั้น กล่าวว่าเป็นองค์ประกอบต่าง ๆ ซึ่งจ าแนกได้ 2 
ประเภท คือ รูปกับนาม หรือเรียกง่าย ๆ ว่ากายกับใจ ชีวิตจะเรียกได้ว่ามีคุณภาพอย่างแท้นั้น จะต้องมี
ส่วนประกอบทุกส่วนที่มีคุณภาพคือ ชีวิตที่มีคุณภาพจะประกอบด้วยกายที่มีคุณภาพกาย และคุณภาพ
ใจ อย่างไรก็ตาม ชีวิตไม่ใช่สิ่งที่ตั้งอยู่นิ่ง ๆ แต่เป็นองค์รวมที่เคลื่อนไหว เมื่อพูดถึงคุณภาพชีวิตที่
เคลื่อนไหว หรือชีวิตที่ด าเนินไปในโลกท่ามกลางสภาพแวดล้อมที่มีวัตถุ กิจกรรม และเรื่องราวมากมาย
นาน ๆ ที่ต่อเนื่องกับชีวิต เพ่ิมขยายออกไปไม่ใช่เฉพาะกายกับใจล้วน ๆ เท่านั้น เช่น กิจกรรมและ
เรื่องราวต่าง ๆ ที่เกี่ยวกับชีวิตเหล่านี้ จัดเป็นส่วนประกอบของคุณภาพชีวิต โดยแยกเป็นคุณภาพ
ธรรมดาสามัญท่ีมองเห็นกันอยู่ประเภทหนึ่ง และคุณภาพท่ีล้ าลึกเลยไปจากที่มองเห็นด้วยตาอีกประการ
หนึ่ง ตัวอย่าง เช่น คนบางคนมีทรัพย์สินเงินทอง และสิ่งครอบครองบริโภคด้านวัตถุพร้อมบริบูรณ์ จัดได้
ว่าในด้านที่ตามองเห็น เขาเป็นคนที่มีความสุข หรืออาจเป็นคนที่มีความทุกข์มากก็ได้ คุณภาพชีวิตที่ดี
แท้จริง ต้องพร้อมทั้งสองด้านหรือระดับที่มองเห็น หรือด้านระดับมองไม่เห็นเช่นกัน  (สุทธิพร บุญส่ง, 
2549)  
 หลักการสร้างเหตุผลในการพัฒนาชีวิตนั้น เป็นสิ่งจ าเป็นอย่างยิ่งที่ จะต้องมีการพัฒนาให้มี
คุณภาพที่ดี เพราะมนุษย์เป็นทรัพยากรส าคัญต่อการพัฒนาสังคม โดยเฉาะอย่างยิ่งความจ าเป็นที่จะต้อง
สร้างคนในสังคมให้มีความรู้ ความสามารถ มีทักษะพ้ืนฐานที่จ าเป็น มีลักษณะนิสัยจิตใจที่ดีงาม มีความ
พร้อมที่จะท างานเพ่ือตนเอง ครอบครัว และสังคม และให้คุณค่าของชีวิตในแง่คุณงามความดี การฝึกฝน
อบรมตนด้วยกาย วาจา ใจ เพราะคุณภาพชีวิตเป็นสิ่งประสงค์ของฉันทะ ซึ่งความหมายอย่างหนึ่งของ
ฉันทะ คือ ความรักในคุณภาพชีวิต โดยยึดหลักไตรสิกขาเป็นธรรมที่ครอบคุลมการสร้างเสริมคุณภาพ
ชีวิตในการพัฒนามนุษย์ทั้ ง  3 ด้าน คือ (1) ฝึกให้มีพฤติกรรมที่ ร่ วมสร้างเสริมสั งคมดีงาม                                       
(2) อาศัยสภาพแวดล้อมสังคมมีความเป็นอยู่ภายนอกที่เอ้ือนั้นเป็นพ้ืนฐาน (3) ด้วยจิตที่ดีนั้นก็สามารถ
ฝึกและพัฒนาด้านปัญญาที่ท าให้เกิดความรู้ และความเข้าใจ ในธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555)  



 

  
9   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

  กระบวนการเรียนรู้ในการใช้เหตุผลทางพระพุทธศาสนา ซึ่งมีจุดมุ่งหมายในการพัฒนามนุษย์ทั้ง 
3 ด้าน คือ 1) การพัฒนากาย เป็นการพัฒนาการกระท าที่มุ่งเน้นให้กระท าแต่สิ่งดีงาม อันเป็นประโยชน์
แก่ตนเองและประโยชน์ต่อส่วนรวม 2) การอบรมพัฒนาจิต เป็นการฝึกจิตให้สงบนิ่ง มีสติที่มั่นคง พร้อม
ที่จะแก้ปัญหาทุก ๆ เรื่องด้วยความไม่ประมาท 3) การฝึกอบรมพัฒนาปัญญา เป็นการพัฒนาองค์ความรู้
หรือพัฒนาการเรียนรู้ และสามารถน าความรู้ของตนที่ได้จากการเรียนรู้ ไปใช้ให้เกิดคุณค่าต่อชีวิตตนเอง
ได้อย่างถูกต้องและเจริญงอกงามยิ่งขึ้น หลักการพัฒนามนุษย์ โดยยึดหลักของการเรียนรู้ 3 แกนหลัก 
คือ 1) การฝึกฝนตนเองเรื่องศีล  2) การฝึกฝนตนเองเรื่องสมาธิ  3) การฝึกฝนตนเองเรื่องปัญญา   
 ดังนั้น การพัฒนาคุณชีวิตเป็นการฝึกหัดกาย วาจา และจิตใจ การฝึกที่เรียกว่าสิกขา บางทีก็ใช้
ศัพท์แทน ว่า “ภาวนา” ซึ่งก็เป็นเรื่องของสิกขานั่นเอง “ภาวนา” เป็นการท าให้เจริญ ท าให้เป็น ท าให้มี
ขึ้น ทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ 1) ศีลภาวนา เป็นการพัฒนาศีล ให้มีความสัมพันธ์เกื้อกูลที่ดีกับเพ่ือนมนุษย์ใน
สังคม 2) จิตตภาวนา เป็นการพัฒนาจิต ท าให้จิตใจเจริญงอกงามขึ้นในสิ่งที่ดีงาม มีความเข้มแข็ง มั่นคง 
สงบสุข และเป็นอิสระ 3) ปัญญาภาวนา เป็นการพัฒนาปัญญาเสริมสร้างความรู้ ความเข้าใจ คิดอย่างมี
เหตุผล และหยั่งรู้ความจริงจนเข้าถึงอิสรภาพ ปลอดทุกข์ ไร้ปัญหา และยังสามารถมองเห็นได้ใน
ชีวิตประจ าวัน กล่าวคือ เมื่อมีความประพฤติที่บริสุทธิ์ด้วยศีลแล้ว จึงเกิดความเชื่อมั่นในความบริสุทธิ์
นั้น จะไม่หวาดหวั่น หรือสะดุ้ง ไม่หวั่นไหวต่อเสียงต าหนิหรือความรู้สึกที่ไม่ยอมรับจากสังคม และไม่มี
ความฟุ้งซ่าน ล าบากใจ เป็นทุกข์ จากความรู้สึกเดือดร้อนในความผิดของตน จิตก็จะปลอดโปร่ง สงบนิ่ง 
มีจิตใจที่มั่นคง ซึ่งเป็นผลดีในทางที่จะเกิดปัญญาในการที่จะคิดพิจารณารับรู้สิ่งต่าง ๆ ได้ชัดเจนขึ้น     
ท าให้การคิด การพูด และการกระท ามั่นคงขึ้นไปตามล าดับ 
 

การใช้เหตุผลตามแนวหลักพุทธธรรมในการพัฒนาชีวิต 
 การอธิบายหลักการพัฒนาคุณภาพชีวิตในพระพุทธศาสนา โดยได้เน้นการวิเคราะห์ถึง
ความสัมพันธ์ของหลักพุทธธรรมพบว่า มนุษย์มีความจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องพัฒนาตนเอง ทั้งภายนอก
และภายใน อันหมายถึง มนุษย์ควรที่จะพัฒนาทั้งสภาพสิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็นปัจจัยเกื้อกูลให้ชีวิตสามารถ
ด าเนินไปได้ด้วยดี เช่น การด าเนินอาชีพที่สุจริต เว้นอาชีพท่ีทุจริต จัดเป็นการพัฒนาด้านกาย และศีลใน
เบื้องต้น หลักพุทธธรรมทางพระพุทธศาสนาที่ควรน ามาใช้ในชีวิตประจ าวันในการพัฒนาชีวิต เช่น 
ไตรสิกขา 3 ปัญญา 3 เบญจศีล 5 เบญจธรรม 5 และสังคหวัตถุ 4 เพราะหลักธรรมเหล่านี้ สามารถจะ
ท าให้ผู้ปฏิบัติตามประสบกับความสุขในชีวิตปัจจุบัน และสัมปรายภพด้วย (ภพหน้า) ดังนั้น  เมื่อบุคคล



 

 

 

 
10 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
พัฒนาตนเองไปตามระดับต่าง ๆ แล้ว สิ่งที่เป็นปัญหาหรืออุปสรรคต่อการพัฒนาตนเอง คือ อบายมุข 6 
ประการ และตัณหา 3 นี้ เป็นสิ่งที่ก้ันขวางอย่างหลีกเลี่ยงได้ยากยิ่ง  
 หลักพุทธธรรมในการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ดี ด้วยหลักภาวนา 4 และไตรสิกขา เป็นหลักธรรม
หมวดใหญ่ที่น าแนวทางการพัฒนาชีวิตที่ดีเป็นพ้ืนฐาน หลักธรรมเหล่านี้ จัดแสดงหลักการทั่วไปของการ
พัฒนา ซึ่งมีลักษณะส าคัญ 2 ประการ คือ รอบครอบ และควบคลุม หรือรอบด้านและตลอดวงจร 
เรียกว่า ภาวนา หมายถึง การพัฒนาชีวิตให้เกิดความเจริญงอกงามในทางที่ ดีงาม ตามหลักธรรม      
รวมทั้งการรู้จักส ารวมอินทรีย์ทั้ง 6 คือ ส ารวมตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ แล้วปฏิบัติตนตามสิกขาบทที่ตน
ด ารงสถานภาพอยู่ ทั้งสิกขาบทของพระภิกษุ สามเณร และศีลส าหรับคฤหัสถ์ เมื่อพัฒนาตนอยู่ในหลัก
ศีลแล้ว ย่อมสามารถเจริญจิตภาวนา หรือเจริญสมาธิให้มั่นคงเป็นสัมมาสมาธิได้ และภายหลังจิตมั่นคง
พอเป็นเหตุปัจจัยแก่ปัญญาแล้ว ย่อมพิจารณาธรรมทั้งปวงมีไตรลักษณ์ ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น ได้อย่าง
ถ่องแท้ชัดเจน และเข้าใจถูกต้องตามความจริงตามล าดับแห่งการพัฒนา จนสามารถบรรเทาความทุกข์
ได้ตามล าดับ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), 2540)  
 คุณค่าการใช้เหตุผลในทางพระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ส่วน คือ ประโยชน์ของ
ตนและประโยชน์คนอ่ืน ประกอบด้วย (1) อัตตัตถะ (ประโยชน์ตน) ได้แก่  การถึงประโยชน์ 3 อย่างมี
ประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ในชาติหน้า และประโยชน์อย่างยิ่งยวด นั่นเอง โดยผลที่เกิดขึ้นนั้ น ตน
ได้รับประโยชน์ เน้นการพ่ึงตนได้ทุกระดับ เพ่ือไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้อ่ืน เช่น หลักนาถกรณธรรม 10 
ประการ มีศีล สดับฟังมาก มีกัลยาณมิตร คือ ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขา มีศีล สมาธิ ปัญญาได้สมบูรณ์ 
(2) ปรัตถะ (ประโยชน์คนอ่ืน) ได้แก่ การพัฒนาตนเองตามหลักประโยชน์ 3 อย่างที่กล่าวมาแล้ว และไป
เกี่ยวข้องกับบุคคลอ่ืน เกี่ยวข้องกับสังคม หน้าที่งานการร่วมกัน มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน โดยจะต้อง
อาศัยหลักธรรม คือ กรุณา และมีหลักธรรมที่เป็นหัวใจส าคัญ คือ สังคหวัตถุ 4 นั่นเอง สงเคราะห์ 
อนุเคราะห์ เอ้ือเฟ้ือ ดูแลกันและกันให้มีที่ พ่ึงทั้งภายนอก คือ วัตถุสิ่งของทรัพย์สินเป็นสาธารณะ
ประโยชน์ เป็นต้น (3) อุภยัตถะ (ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย) ได้แก่ ตนและคนอ่ืนได้รับประโยชน์ร่วมกัน 
เพราะกิจกรรมนั้น ๆ อ านวยให้ เช่น หลักสาราณียธรรม เป็นต้น ตลอดจนพฤติกรรมที่เกื้อกูลที่พึง
ประสงค์ที่สังคมพึงต้องการโดยทั่วไป (ส .นิ (ไทย), 11/323/321-322) หลักธรรมในการพัฒนาชีวิตที่
ปรากฏในพระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต เรื่องจักกสูตร ว่าด้วยจักร 4 ว่า “ภิกษุทั้งหลาย 
จักร 4 ประการนี้ ที่เป็นเหตุให้เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ผู้เพียบพร้อมแล้วย่อมมีผล เป็นเหตุให้เทวดา



 

  
11   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

 และมนุษย์ทั้งหลาย ผู้เพียบพร้อมแล้วถึงความยิ่งใหญ่ความไพบูลย์ในโภคทรัพย์ทั้งหลาย จักร 4 
ประการเป็นไฉน” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย), 21/13/281) จักร 4 ได้แก่ 
 1. ปฏิรูปเทสวาสะ การอยู่ในถิ่นที่ดี หมายถึง จะอยู่ที่ไหนต้องเลือก โดยใช้หลักความเจริญของ
คนเรา คือ ทรัพย์เจริญ ชีวิตเจริญ และคุณความดีเจริญ เพราะที่บางแห่งท ามาหากินคล่อง แต่มีสิ่งเป็น
ภัยต่อสุขภาพและชีวิตก็ไม่ดี พระพุทธเจ้าจึงสอนให้เลือก เพราะมันไม่เท่ากัน แต่เมื่อวิเคราะห์แล้ว ทรง
เน้นถึงการมีศีลธรรม การมีน้ าใจของผู้คนเป็นส าคัญ จัดเป็นสิ่งที่ดี ย่อมส่งผลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ของตน 
 2. สัปปุริสูปัสสยะ สมาคมกับสัตบุรุษ หมายถึง การไปเสวนาคบหาคบกับผู้มีธรรมดี มีจิตใจ
ความคิดดี และพูดดี ย่อมเป็นบุคคลต้นแบบในสังคม หรือในโลกของคนฝ่ายดี คือ เป็นผู้ที่ได้ถูกพัฒนา
จนสมบูรณ์แล้ว เจริญสติและปัญญา จึงเป็นบุคคลที่ควรคบหา หรือเป็นมิตรที่ดี ย่อมส่งเสริมการพัฒนา
ชีวิตตนเองให้ดียิ่งขึ้น เพ่ือให้มีความเจริญก้าวหน้าแก่ตนเอง อนาคตของครอบครัวและสังคม 
 3. อัตตสัมมาปณิธิ การตั้งตนไว้ชอบ หมายถึง การด ารงตนมั่นอยู่ในธรรม และทางด าเนินชีวิตที่
ถูกต้องตั้งเป้าหมายชีวิต และการงานให้ดีงามแน่ชัด และน าตนไปสู่จุดหมาย แน่วแน่ มั่นคง    
 4. ปุพเพกตปุญญตา ความเป็นผู้ได้ท าความดีไว้ก่อนแล้ว มีพ้ืนเดิมดี ได้สร้างสมคุณความดี 
เตรียมพร้อมไว้แก่ตน หมายถึง การท าความดีตามค าสอนในศาสนา ความดี คุณความดี และคุณงาม   
ความด ี(พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2534)  
 จากการศึกษาหลักจักร 4 ในฐานะเป็นหลักธรรมในการพัฒนาคุณภาพชีวิต จึงมีประโยชน์ที่น า
หลักธรรมทั้ง 4 ข้อ มาพิจารณาและพัฒนาคุณภาพชีวิตของตนเองในด้านร่างกาย จิตใจ และสังคม                    
ให้ประสบความเจริญก้าวหน้าในชีวิต มีสภาพชีวิตที่เป็นคุณปราศจากโทษ ย่อมส่งผลต่อการพัฒนาสังคม
และประเทศชาติ (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ), 2546)  
 

การใช้เหตุผลระหว่างพระเจ้ามิลินท์กับพระนาคเสน 
 สีลปติฏฐานลักขณปัญหา เป็นหมวดหลักธรรมที่เป็นพ้ืนฐานในการพัฒนาคุณภาพชีวิต จึงท า
ให้พระนาคเสนใช้เหตุผล เรื่องลักษณะของศีลที่ก่อให้เกิดการพัฒนาตนเองในทางที่ดี และอย่างอ่ืนให้
เกิดขึ้น จึงจ าต้องรักษาศีลให้เป็นพ้ืนฐานก่อน แม้พระพุทธเจ้าก็ตรัสว่า นรชนผู้มีปัญญาเห็นภัยใน
สังสารวัฏ ด ารงอยู่ในศีลแล้วเจริญจิต และปัญญา มีความเพียร มีปัญญาเป็นเครื่องบริหาร พึงแก้ความ
ยุ่งนี้ได้สัทธาลักขณปัญหา เพราะพระนาคเสนให้เหตุผลในเรื่องลักษณะของศรัทธา ให้เหตุผลว่าศรัทธามี
ลักษณะ 2 ประการ คือ 1) มีลักษณะท าจิตใจให้ผ่อง มีปัญญาญาณ 2) มีลักษณะแรงจูงใจในการ
ประพฤติตนที่พึงปฏิบัติได ้



 

 

 

 
12 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
 ฉะนั้น มิลินทปัญหาได้เป็นชื่อคัมภีร์อันส าคัญของพระพุทธศาสนา ซึ่งมีความโดดเด่นยิ่ง 
นอกเหนือจากพระไตรปิฎกแล้ว ไม่มีวรรณคดีพระพุทธศาสนาเล่มอ่ืนใดเสมอเหมือน และเป็นคัมภีร์ที่
เกิดจากการประยุกต์ทางปัญญา และความคิดในการหาเหตุผลมาประกอบใช้ระหว่างพระนาคเสน เพ่ือ
คลายความสงสัยของพระเจ้ามิลินทกับ ข้อสงสัยต่าง ๆ หรือความไม่รู้จริงของพระเจ้ามิลินทที่มี ต่อ
พระพุทธศาสนา พระนาคเสนเถระก็ได้ท าให้แจ่มแจ้งเป็นที่พอใจพระเจ้ามิลินท จึงท าให้วรรณคดีปุจฉา
วิสัชนาเกิดข้ึนในโลกนี้ และมีความส าคัญไว้เป็นแนวในการวิสัชนาปัญหาต่าง ๆ  
 อย่างไรก็ตาม ในประเทศไทยมีการอ้างถึงคัมภีร์มิลินทปัญหาที่ เป็นรูปแบบวิสัชนา ปุจฉามา
ตั้งแต่สมัยกรุงสุโขทัย คือ ในหนังสือไตรภูมิพระร่วงของพระมหาธรรมราชาลิไท ที่แต่งขึ้นในสมัยนั้น 
กล่าวถึงการรวบรวมเนื้อหาในหนังสือไตรภูมิพระร่วงจากคัมภีร์ต่าง ๆ เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา 
อนุฎีกา เป็นต้น ในจ านวนนั้นก็มีคัมภีร์มิลินทปัญหาด้วย (พระครูสังวรสมาธิ (ประเดิม โกนโล) รวบราม, 
2510) ส่วนมิลินทปัญหาฉบับแปลเป็นส านวนภาษาไทยมี 5 ส านวน คือ 
 1. ฉบับแปลสมัยกรุงศรีอยุธยามีต้นฉบับอยู่ที่หอสมุดแห่งชาติ 
 2. ฉบับแปลสมัยกรุงรัตนโกสินทร์  
 3. ฉบับแปลของมหามกุฏราชวิทยาลัย สมัยรัชกาลที่ 5  
 4. ฉบับแปลของสมเด็จพระสังฆราช (จวน อุฎฐายี) 
 5. ฉบับเรียบเรียงใหม่ เรียกว่า “ปัญหาพระเจ้ามิสินท์” 
 ด้วยเหตุนั้น คัมภีร์มิลินทปัญหาจึงเป็นคัมภีร์ที่เป็นศูนย์กลางเชื่อมโยงพระไตรปิฎก อันเป็นพุทธ
พจน์กับอรรถกถา ฎีกา และอนุฎีกา ซึ่งพระรจนาจารย์ได้แต่งอธิบายพุทธพจน์และการบันทึกประเด็น
การน าเสนอวิธีการในการสร้างความเข้าใจพุทธธรรมอันลุ่มลึก ที่ปุถุชนทั้งหลายไม่อาจจะเข้าใจได้ จึงท า
ให้เข้าใจได้โดยง่าย ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้อีกว่าคัมภีร์มิลินทปัญหาได้บันทึกทรรศนะทางปรัชญา
ตะวันตกและปรัชญาตะวันออก รวมทั้งทรรศนะอ่ืน ๆ ที่พระนาคเสนเถระและพระเจ้ามิลินท์น ามา
อธิบายโต้ตอบกัน เพ่ือให้เกิดความเข้าใจพุทธธรรม ซึ่งมีการกระจัดกระจายอยู่ทั่วทุกบท แต่ยังไม่มี
การศึกษาและวิเคราะห์จ าแนกออกให้เห็นลักษณะพิเศษบางประการ และความเหมือนและความ
แตกต่างในทางปรัชญาสากลที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์นั้น โดยเฉพาะอย่างยิ่ง ยังไม่มีการศึกษาถึงวิธีการที่
นักปราชญ์ทั้ง 2 ท่านนั้นได้น ามาเสนอ เพ่ืออธิบายพุทธธรรมในเชิงปรัชญาด้วยการโต้ตอบ และการให้
เหตุผลของแต่ละฝ่ายได้อย่างพอใจและแจ่มแจ้ง 
 



 

  
13   วารสารศึกษิตาลัย                                              ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2566)   

 สรุป 
การให้เหตุผลกับการพัฒนาคุณชีวิตเป็นหลักธรรมพ้ืนฐานในการปฏิบัติสีลปติฏฐานลักขณ

ปัญหา ดังที่พระนาคเสนให้เหตุผลเรื่องลักษณะของศีล อันเป็นพื้นฐานพระนิพพาน การให้เหตุผลว่า ศีล
มีลักษณะเป็นที่ตั้ง อาศัยแห่งกุศลธรรมทั้งปวงนั้น เป็นที่อาศัยแห่งอินทรีย์ 5 ประการ คือ ศรัทธา วิริยะ 
สติ สมาธิ ปัญญาให้เกิดข้ึน จึงจะท าให้กุศลธรรมทั้งปวง ไม่เสื่อมสูญ เพราะฉะนั้น บุคคลผู้ที่จะเจริญคุณ
ความดี การปฏิบัติที่ดี พัฒนาตนเองในทางที่ดี และอย่างอ่ืนให้เกิดขึ้น ก็ต้องรักษาศีลให้เป็นพ้ืนฐานก่อน 
แม้พระพุทธเจ้าก็ตรัสว่า นรชนผู้มีปัญญาเห็นภัยในสังสารวัฏด ารงอยู่ในศีลแล้ว เจริญจิตและปัญญา           
มีความเพียร มีปัญญาเครื่องบริหารนั้น พึงแก้ความยุ่งนี้ได้ สัทธาลักขณปัญหา พระนาคเสนให้เหตุผล
เรื่อง ลักษณะของศรัทธาว่า ศรัทธานั้นควรมีลักษณะ 2 ประการ คือ 1) มีลักษณะท าจิตใจให้ผ่องใส           
มีปัญญาญาณ 2) มีลักษณะแรงจูงใจในการประพฤติตน ดังนั้น การพัฒนาชีวิตกับการให้เหตุในคัมภีร์           
มิลินทปัญหา จึงเป็นเรื่องส าคัญที่มนุษย์ทุกคนต้องพยายาม พัฒนาตนเองให้มีสภาพความเป็นอยู่ที่ดีข้ึน 
ทั้งในระดับพ้ืนฐาน กล่าวคือ การมีคุณภาพกายที่ดี โดยการมีปัจจัยสี่ในการด ารงชีวิตอย่างพรั่งพร้อม
สมบูรณ์ ตามอัตภาพแห่งตนในระดับที่สูงขึ้น และในคัมภีร์มิลินทปัญหาปรากฏบทสนทนาระหว่าง                     
พระนาคเสนที่กล่าวถึงพุทธอภิปรัชญาและนิพพาน ในคัมภีร์มิลินทปัญหา จึงเป็นการเน้นพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตของตน เพื่อประโยชน์ของตนและผู้อ่ืน ผู้แต่งคัมภีร์มิลินทปัญหานั้น ได้น าค าสอนในพระพุทธศาสนา
ที่เป็นปัญหา และยากแก่การท าความเข้าใจมาสาธยายอธิบายใหม่ ในลักษณะการถามตอบผ่านตัวละคร 
คือ พระนาคเสนกับพระเจ้ามิลินท เพ่ือให้ง่ายต่อการศึกษาเรียนรู้  และท าความเข้าใจ และเพ่ือให้ผู้อ่าน
รู้สึกสนุกสนานไปพร้อมกัน ถือเป็นกุศโลบายในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ดีในยุคปัจจุบัน 

เอกสารอ้างอิง 

พระครูสังวรสมาธิ (ประเดิม โกนโล) รวบราม.  (2510).  บทเรียนไตรภูมิพระร่วง.  ชลบุรี : โรงพิมพ์ลูก
ก าพร้า. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี  (โชดก ญาณสิทฺธิ ).  (2546).  วิปัสสนา-ญาณโสภณ.  (พิมพ์ครั้ งที่ 3).  
กรุงเทพมหานคร : ศรีอนันต์การพิมพ์. 

พระธรรมปิฎก (ป .อ .ปยุตโต ).  (2540).  ความส าคัญของพระพุทธศาสนา .  (พิมพ์ครั้ งที่  9).  
กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตฺ โต).  (2555).  พุทธธรรม ฉบับขยายความ.  (พิมพ์ครั้ งที่  32).  
กรุงเทพมหานคร : กองทุน ป.อ.ปยุตฺโต เพ่ือเชิดชูธรรม. 



 

 

 

 
14 Sueksitalai Journal                                         Vol.4 No.3 (September – December 2023)  

 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต).  (2534).  คุณธรรมส าหรับนักบริหาร.  กรุงเทพมหานคร : 

มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์).  (2559).  พุทธปรัชญา.  (พิมพ์ครั้งที่ 2).  กรุงเทพมหานคร : 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.. 
พระเสกสรรค์ ฐานยุตโต (ศรีทน).  (2564).  การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการพัฒนาคุณธรรมของ

นักเรียนโรงเรียนขุขันธ์ราษฎร์บ ารุง อ าเภอขุขันธ์ จังหวัดศรีสะเกษ.  ใน วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลั ย .  (2536).  คัมภี ร์ มิ ลิ นทปัญหา  ฉบับแปลมหามงกุฎราชวิทยาลั ย .  
กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

รัตนาภรณ์ อาจกมล.  (2562).  การให้เหตุผลทางพระพุทธศาสนาในคัมภีร์มิลินทปัญหา.  วารสารชัยภูมิ
ปริทรรศน,์  2 (3), 1-9. 

ราชบัณฑิตยสถาน . (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน  พ.ศ.2554.  (พิมพ์ครั้ งที่  2).  
กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์นานมีบุ๊คส์. 

สมัคร บุราวาศ.  (2552).  ปัญญาจุดก าเนิดและกระบวนการพัฒนาทางปัญญาของมนุษย์ชาติ .  
กรุงเทพมหานคร : ส านักงานพิมพ์สยาม. 

สุทธิพร บุญส่ง.  (2549).  คุณธรรม จริยธรรมกับการพัฒนาคุณภาพชีวิต.  กรุงเทพมหานคร : ทริปเพ้ิล
เอ็ดดูเคชั่น จ ากัด. 

 


