
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

 
 ~ AA 17 ~ 

  การด าเนินชีวิตตามหลักแห่งไตรสิกขา 
Life Style According to Three-Fold Training 

พระสมุห์วิโรจน์  วิโรจโน (ไหลวารินทร์)1   
นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการพัฒนาสังคม1 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1 
วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี1 

Phrasamu wirote wirochano (Laiwarin)1 
Master of Arts students Department of Social Development 1 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University1  
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College1 

 

บทคัดย่อ 
ไตรสิกขาคือ ศีล สมาธิ ปัญญา ส่วนใหญ่นักปฏิบัติจะมีความเข้าใจกันเป็นอย่างดี แต่เป็นการรู้ในเชิง

วิชาการเสียเป็นส่วนมาก อาจมีการน ามาใช้เป็นแนวทางการปฏิบัติได้ แต่ก็ปฏิบัติแบบน ามาคิดน ามาวิเคราะห์
จดจ า เป็นการใช้ไตรสิกขาในเชิงโลกิยธรรมเท่านั้น ส่วนใหญ่จึงจ าได้ว่าไตรสิขาคืออะไรมีอะไร จะรู้กันแค่นั้น 
ทั้ง ๆ ที่ความจริงแล้วไตรสิกขาคือหัวใจส าคัญที่นักปฏิบัติต้องปฏิบัติตนเองให้อยู่ในกรอบของไตรสิกขาโดย
เคร่งครัด การออกนอกกรอบไตรสิกขาคือออกนอกแนวทางเลยทีเดียว ซึ่งพระพุทธเจ้าย่นย่อไว้ให้พวกเราแล้ว
คือ ผู้มีสัมมาวายามะ (ความเพียรชอบ) จึงมีสัมมาสติ (ระลึกชอบ) ผู้มีสัมมาสติ (ระลึกชอบ) จึงมีสัมมาสมาธิ 
(สมาธิชอบ) ผู้มีสัมมาสมาธิ (สมาธิชอบ) จึงมีสัมมาญาณะ (ปัญญาชอบ) ผู้มีสัมมาญาณะ (ปัญญาชอบ) จึงมี
สัมมาวิมุตติ (หลุดพ้นชอบ) การรู้ไตรสิกขาไม่จ าเป็นต้องรู้รายละเอียดทุกซอกทุกมุม แบบท่องจ าเป็นนกแก้ว
นกขุนทองไม่ต้องรู้แบบนั้นก็ได้ แต่ให้รู้ที่หัวใจที่แก่นแท้ของไตรสิกขาก็พอ หัวใจไตรสิกขาแก่นแท้ไตรสิกขา (ที. 
ปา. (ไทย) 11/228/231; องฺ.ติก. (ไทย) 20/521/294) ไม่จ าเป็นต้องลงรายละเอียดตามต ารา  

ค าส าคัญ : การด าเนินชีวิต, หลักธรรม, ไตรสิกขา. 

Abstract 
Three-Fold Training mean precept meditation wisdom which good understand for 

revolutionary but for academic only. There were used for analysist remember for Three-fold 
Training. Mostly for those who remember as what is Three-Fold Training. Exactly Three-Fold 
Training is the main important then should be well known. Buddha has given for abbreviation 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 18 ~ 

 

as follow, right effort right meditation and right mindfulness. Then those who have some right 
wisdom should be wisdom for release. Knowing for Three-Fold Training no necessary for more 
detail as remember like some birds. Therefore, the core value for Three-Fold Training mean 
heart of them as cannot depend on books as all.      

Keywords: Life Style, Dhamma Principle, Three-Fold Training. 

1. บทน า 

ค าว่าไตรสิกขา หมายถึง การศึกษา ๓ อย่าง มีศีล สมาธิ และปัญญา แยกย่อยออกไปศีลประกอบด้วย
สัมมาวายามะเป็นตัวหลัก สมาธิประกอบด้วยสัมมาสติกับสัมมาสมาธิส าคัญทั้งคู่ เหมือนเหรียญต้องมีหัวก้อย 
สัมมาสติกับสัมมาสมาธิมีความส าคัญขนาดนั้น ตัวสุดท้ายของไตรสิกขาคือปัญญาสิกขา สิกขาตัวนี้ก็คื อ
สัมมาญาณะนั่นเอง ปัญญาในไตรสิกขาระดับโลกุตระไม่ใช่แค่รู้แต่ต้องรู้ชอบ รู้แจ้งเห็นจริง มิใช่รู้จากต าราแต่
ต้องรู้ตามที่พุทธพจน์ระบุไว้ คือต้องรู้จากมีสติชอบและสมาธิชอบเท่านั้น นี่คือหัวใจไตรสิกขา และพระพุทธเจ้า
ย่นย่อไว้ในพุทธพจน์บทนี้บทเดียว  
         ปฏิบัติแบบนี้แบบเดียวปฏิบัติอย่างเอาจริงเอาจังเริ่มตั้งแต่มีสัมมาวายามะคือความเพียรชอบ และต้อง
เพียรให้ถูกวิธี ในพุทธพจน์นี้พระพุทธเจ้าให้เพียรสร้างสติชอบ นั่นคือสมาธิสิกขาเริ่มแล้ว ความเพียรชอบอยู่ใน
ศีลสิกขา สติชอบกับสมาธิชอบ อยู่ในสมาธิสิกขา พุทธพจน์บทนี้จึงมีครบ แต่ดีกว่าตรงที่พระองค์ย่นย่อให้เรา
เรียบร้อยแล้วจึงง่ายต่อการเข้าใจง่ายต่อการปฏิบัติ ถ้าใครท าตามก็จะได้ผลเป็นขั้นเป็นตอนตามไตรสิกขา
ตามโลกุตรมรรค คือเมื่อมีสัมมาวายามะ (ศีลสิกขา) เพียรชอบคือเพียรสร้างสติชอบ มีสติชอบก็ย่อมมีสมาธิ
ชอบ (สมาธิสิกขา) มีสมาธิชอบก็จะมีสัมมาญาณะ (ปัญญาสิกขา) ส่วนใหญ่นักปฏิบัติไปสร้างปัญญาที่ไม่อยู่
ในทางโลกุตรมรรค ไม่ได้สร้างปัญญาตามพุทธพจน์นี้  พุทธพจน์บทนี้เป็นทั้งไตรสิกขา เป็นทั้งโลกุตรมรรค   
เป็นทั้งโพชฌงค์เจ็ด เป็นทั้งหมดทั้งสิ้นของการปฏิบัติ ว่าง ๆ ลองโยนิโมนสิการดูจะรู้ด้วยปัญญาเองว่า ต่อไปนี้ 
เราไม่จ าเป็นต้องไปศึกษาอะไรให้เยิ่นเย้ออีกแล้ว ยึดพุทธพจน์บทนี้บทเดียวก็เพียงพอแล้วส าหรับมรรคผล
นิพพาน 

2. การด าเนินชีวิตตามหลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) 

ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นกระบวนการปฏิบัติ หรือ กระบวนการพัฒนา 3 ด้าน คือ ศีล เป็น
หลักการพัฒนาระดับความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม สมาธิ เป็นหลักการพัฒนาจิตใจให้มีสมรรถภาพ
และประสิทธิภาพในการคิดพิจารณาตัดสินใจกระท าหรือไม่กระท าการใด ๆ ปัญญา เป็นหลักการพัฒนาความรู้
ความเข้าใจ รู้จักสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น และสามารถแยกแยะวิเคราะห์สืบหาสาเหตุของสิ่งทั้งหลายได้ชัด
แจ้ง ไตรสิกขาจึงเป็นกระบวนการพัฒนาแบบบูรณาการ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 19 ~ 

 

หมวดศีล คือ สัมมาวาจา-การพูดจาชอบ สัมมากัมมันตะ-การท าการงานชอบ และสัมมาอาชีวะ-  การ
เลี้ยงชีวิตชอบ 

หมวดสมาธิ คือ สัมมาวายามะ-ความเพียรชอบ สัมมาสติ-ความระลึกชอบ และสัมมาสมาธิ-ความ
ตั้งใจมั่นชอบ 

หมวดปัญญา คือ สัมมาทิฏฐิ-ความเห็นชอบ และสัมมาสังกัปปะ-ความด าริชอบ ซึ่งสัมพันธ์กับสังคม
ศึกษา ดังนี้ 

2.1 ความหมายของสังคมศึกษา 
นักการศึกษาทางสังคมศึกษา ได้ให้ความหมายของวิชาสังคมศึกษาในนานาทรรศนะ ดังนี้ 
จาโรลิเมค (John Jarolimek) กล่าวว่า “สังคมศึกษาเป็นวิชาที่ว่าด้วยความสัมพันธ์ ของ มนุษย์กับ

สิ่งแวดล้อมทางธรรมชาติและทางสังคม ทั้งกล่าวถึงวิธีที่มนุษย์จะใช้สิ่งแวดล้อมเพ่ือ สนองความต้องการของ
ตนในการด ารงชีวิต”  

กู๊ด (Carter V.Good) ให้ความหมายว่า  “สังคมศึกษา เป็นส่วนต่าง ๆ ของเนื้อหาสาระของ
สังคมศาสตร์ โดยเฉพาะประวัติศาสตร์ เศรษฐศาสตร์ รัฐศาสตร์ สังคมวิทยา และภูมิศาสตร์ โดยเลือกแล้วว่า
เหมาะสมแก่การศึกษาในระดับประถมศึกษาและระดับมัธยมศึกษา และมีการพัฒนาขึ้นเป็นรายวิชาต่าง ๆ 
เพ่ือการศึกษาไม่ว่าจะบูรณาการแล้วหรือไม่ และต้องมีท้ังเนื้อหาสาระและจุดหมายที่เกี่ยวข้องกับสังคม หรือไม่
ก็อยู่ในขอบข่ายที่แคบไปหรือแน่นอนตายตัวของการศึกษาในแบบผสมผสาน”  

เพรสตัน (Ralph C. Preston) กล่าวว่า “สังคมศึกษาเป็นส่วนหนึ่งของเนื้อหาวิชาสังคมศาสตร์ที่เลือก
เฟ้นมาเพ่ือใช้ในการสอนเด็ก โดยเฉพาะระดับชั้นประถมศึกษาและมัธยมศึกษา สังคมศึกษาในระดับชั้น
ประถมศึกษาและมัธยมศึกษา ส่วนมากได้เนื้อหาวิชามาจากสังคมศาสตร์ คือ  

1) ประวัติศาสตร์ เป็นการศึกษาเรื่องอดีตของมนุษย์  
2) ภูมิศาสตร์ เป็นการศึกษาเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับแผ่นดินที่อยู่อาศัย  
3) หน้าที่พลเมือง เป็นการศึกษาเรื่องสิทธิและหน้าที่ของมนุษย์  
4) สังคมวิทยา เป็นการศึกษาเก่ียวกับสถาบันของมนุษย์ และกระบวนการทางสังคม  
5) มานุษยวิทยา เป็นการศึกษาเก่ียวกับวัฒนธรรมของกลุ่มชน  
6) เศรษฐศาสตร์ เป็นการศึกษาเกี่ยวกับผลผลิต การแจกจ่าย และการใช้สิ่งที่มีค่าใน การแลกเปลี่ยน 

และปรากฏการณ์ทางสังคมอันเกิดขึ้นจากกิจกรรมดังกล่าว จากความหมายที่นักวิชาการท่านต่าง ๆ ได้ให้
ความหมายของวิชาสังคมศึกษาในนานาทรรศนะนั้น ถ้าพิจารณาจากความหมายวิชาสังคมศึกษาที่ ไมเคิลลิส 
(Michaelis) ได้ประมวลความหมายของวิชาสังคมศึกษาในเชิงปรัชญาและความเชื่อแบบต่าง ๆ สรุปได้  5 
ประเภทดังนี้คือ  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 20 ~ 

 

1) สังคมศึกษาในฐานะ
การถ่ายทอดความเป็นพลเมืองดี 
(Social Studies as Citizenship 
Transmission) ผู้ ที่ ยึ ดถื อ เช่ นนี้
เ ชื่ อ ว่ า  สั ง ค ม ศึ ก ษ า ค ว ร จ ะ
ถ่ ายทอดลักษณะพ้ืนฐานทาง
ประวัติ ศาสตร์ และมรดกทาง
วัฒนธรรมของสังคม พลเมืองดีที่มี
ความรับผิดชอบควรจะได้พัฒนา
จากความเข้าใจต่อสิ่งที่ดี ที่เป็น
มรดกทางวัฒนธรรมของสังคมนั้น  

2) สังคมศึกษาในฐานะเป็นการศึกษาทางสังคมศาสตร์  (Social Studies as Social Science 
Education) ผู้ที่ยึดถือเช่นนี้เชื่อว่า เนื้อหาของสังคมศึกษาและวิธีการศึกษาควรจะนามาจากสังคมศาสตร์ 
พลเมืองที่มีประสิทธิภาพควรจะรู้มโนมติพ้ืนฐาน และวิธีการศึกษาของสังคมศาสตร์ เพ่ือสามารถจัดการกับ
ประเด็นเรื่องราวและปัญหาต่าง ๆ  

3) สังคมศึกษาในฐานะการคิดอย่างไตร่ตรอง (Social Studies as Reflective Thinking) แนวคิดนี้
ยึดถือโดยกลุ่มประจักษ์นิยม ซึ่งเชื่อว่าเป้าหมายส าคัญของสังคมศึกษา คือ การพัฒนาความสามารถในการคิด
และการตัดสินใจ ซึ่งพลเมืองที่มีประสิทธิภาพจะใช้แบบ และกระบวนการในการคิดและตัดสินใจเพ่ือแก้ปัญหา
และสรุปเรื่องราวต่าง ๆ ได้  

4) สังคมศึกษาในฐานะเป็นการวิพากษ์สังคมและการปฏิบัติ (Social Studies as Social Criticism 
and Action) ลักษณะนี้เป็นการเน้นของกลุ่มปฏิรูป ซึ่งเชื่อว่าเป้าหมายส าคัญของสังคมศึกษา คือ เพ่ือพัฒนา
ความรู้และทักษะที่จาเป็นสาหรับการปรับปรุงสังคมและพลเมืองที่รับผิดชอบจะสามารถวิเคราะห์เรื่องราว 
เหตุการณ์ปัจจุบัน และปัญหาอย่างวิพากษ์และปฏิบัติการอย่างเหมาะสม  

5) สังคมศึกษาในฐานะเป็นการพัฒนาเอกัตถบุคคล (Social Studies as Personal Development 
of the Individual) ลักษณะนี้เป็นแนวความคิดของกลุ่มพิพัฒนาการนิยม (Progressivism) และกลุ่มอัตต
ภาวะนิยม (Existentialism) ซึ่งเชื่อว่าเป็นโปรแกรมการเรียนควรยึดถือนักเรียนเป็นศูนย์กลาง หรือให้
ความส าคัญแก่นักเรียน และควรจะพัฒนานักเรียนทั้งตัว ทั้งทางสังคม อารมณ์ สติปัญญา และกาย ความ
เข้าใจในตนเอง และการนาตนเอง ซึ่งเป็นลักษณะหรือคุณสมบัติที่จาเป็นสาหรับความเป็นพลเมืองดีที่มีความ
รับผิดชอบ  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 21 ~ 

 

จากความหมายที่ไมเคิลลิสได้ประมวลมานี้ ไมเคิลลิสยังได้สรุปความหมายและชี้ให้เห็นจุดเน้นของ
ความหมายต่าง ๆ ดังนี้ (Michaelis)  

1) สังคมศึกษา คือ การถ่ายทอดวัฒนธรรมพ้ืนฐานที่เป็นมรดกของประเทศชาติให้แก่ผู้เรียน นิยามนี้
เป็นการเน้นด้านเนื้อหา  

2) สังคมศึกษา คือ เนื้อหาและวิธีการที่จะส่งเสริมให้ผู้ เรียนได้เรียนรู้เกี่ยวกับประวัติ ศาสตร์ 
สังคมศาสตร์ และศาสตร์อ่ืน ๆ นิยามนี้เน้นด้านเนื้อหาเช่นกัน  

3) สังคมศึกษา คือ การส่งเสริมให้ผู้เรียนได้พัฒนากระบวนการคิดและการตัดสินใจเพ่ือนาไป
ประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาสังคม นิยามนี้เน้นด้านสังคม  

4) สังคมศึกษา คือ กระบวนการเรียนการสอนที่มุ่งพัฒนาสมรรถนะที่จาเป็นสาหรับผู้เรียนเพ่ือให้
สามารถวิเคราะห์และแก้ปัญหาสังคมได้ นิยามนี้เน้นด้านสังคม 

5) สังคมศึกษา คือ การมุ่งพัฒนาศักยภาพของผู้เรียนในการที่จะควบคุม ดูแลตนเอง ตลอดจนสามารถ
อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้ นิยามนี้เน้นความส าคัญที่ตัวผู้เรียน ส าหรับความหมายของวิชาสังคมศึกษาตามที่
ป ร ากฏ ในหลั กสู ต รแกนกลา งการศึ กษาขั้ น พ้ื นฐ าน  พุทธศั ก ร าช  2551 ได้ ใ ห้ ค ว ามหมายว่ า 
(กระทรวงศึกษาธิการ, 2551 : หน้า 1) 

“กลุ่มสาระการเรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ว่าด้วยการอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความ
เชื่อมสัมพันธ์กัน และมีความแตกต่างกันอย่างหลากหลาย เพ่ือช่วยให้สามารถปรับตนเองกับบริบท
สภาพแวดล้อม เป็นพลเมืองดี มีความรับผิดชอบ มีความรู้ ทักษะ คุณธรรม และค่านิยมที่เหมาะสม”  

กล่าวโดยสรุป วิชาสังคมศึกษาเป็นวิชาที่ศึกษาเกี่ยวกับความสัมพันธ์ของมนุษย์ในสังคม โดยเน้น
การศึกษาเกี่ยวกับเนื้อหาและวิธีการในศาสตร์ต่าง ๆ โดยเฉพาะวิชาในหมวดสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ 
เพ่ือช่วยให้ผู้เรียนมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับสังคมมนุษย์ เศรษฐกิจ กิจกรรมการเมืองทั้งในอดีต ปัจจุบัน 
และอนาคต สิ่งแวดล้อมท่ีมีอิทธิพลต่อมนุษย์ การเปลี่ยนแปลงสิ่งแวดล้อมเพ่ือนามาใช้ประโยชน์ การแก้ปัญหา 
และการวางแนวทางสาหรับอนาคต ทั้งนี้โดยมีเป้าหมายส าคัญ เพ่ือมุ่งพัฒนาความเป็นพลเมืองดีของนักเรียน
ในสังคมประชาธิปไตย  

2.2 ความส าคัญของสังคมศึกษากับการด าเนินชีวิต 
วิชาสังคมศึกษานับเป็นวิชาที่มีการจัดการเรียนการสอนมาตั้งแต่ครั้งอดีตแล้ว และเรื่อยมาจนถึง

ปัจจุบัน นับเป็นวิชาที่มีความส าคัญวิชาหนึ่งในหลักสูตรที่ให้นักเรียนเรียนตลอดจนจบหลักสูตร ความส าคัญ
ของวิชาสังคมศึกษามีดังนี้  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 22 ~ 

 

1) สังคมศึกษามุ่งพัฒนาผู้เรียนให้เป็นพลเมืองดีของสังคม และสามารถนาความรู้ไปประยุกต์ใช้ในการ
ดาเนินชีวิตในสังคมได้ โดยเน้นให้ผู้เรียนเป็นพลเมืองดีในวิถีชีวิตแบบประชาธิปไตยภายใต้การปกครองระบอบ
ประชาธิปไตย อันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข  

2) กลุ่มสาระการเรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรมที่ปรากฏในหลักสูตรแกนกลางการศึกษา
ขั้นพ้ืนฐาน พุทธศักราช 2551 เน้นให้ผู้เรียนมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการอยู่ร่วมกันในสังคมไทยและสังคม
โลกอย่างสันติสุข การเป็นพลเมืองดี ศรัทราในหลักธรรมของศาสนา การเห็นคุณค่าของทรัพยากรและ
สิ่งแวดล้อม ความรักชาติ และภูมิใจในความเป็นไทย (กระทรวงศึกษาธิการ, 2551 : 7)  

3) สังคมศึกษา เป็นวิชาที่พัฒนาผู้เรียนให้เกิดความเจริญงอกงามในด้านต่าง ๆ คือ ด้านความรู้ ด้าน
ทักษะ และด้านเจตคติและค่านิยม ในด้านความรู้ สังคมศึกษาจะให้ความรู้แก่ผู้เรียนในเนื้อหาสาระที่นามาจาก
วิชาต่าง ๆ ในกลุ่มสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ เพ่ือให้นักเรียนมีพ้ืนฐานในการสร้างความคิด กระบวนการ
คิดอย่างมีวิจารณญาณ รู้จักการใช้เหตุผล และสังเคราะห์ข้อมูลจนสามารถสรุปเป็นมโนมติและหลักการใน
ที่สุด  

ในด้านทักษะ วิชาสังคมศึกษาจะฝึกฝนทักษะที่ถือเป็นเครื่องมือหรือวิธีการที่จาเป็นสาหรับผู้เรียนที่จะ
นาไปประยุกต์ใช้ในการดาเนินชีวิต วิชาสังคมศึกษามุ่งพัฒนาให้นักเรียนมีทักษะทั้งด้านวิชาการและทักษะ
ทางด้านสังคม ทักษะทางด้านวิชาการ เน้นทักษะการแสวงหาความรู้ เช่น ทักษะการอ่าน การตีความ การ
สืบค้นหาข้อมูล การใช้แหล่งเรียนรู้ เป็นต้น ส่วนทักษะทางด้านสังคม เน้นการรู้จักอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน การทางาน
เป็นกลุ่ม การแลกเปลี่ยนเรียนรู้กับผู้อ่ืนหรือกลุ่ม ความสามารถในการดาเนินชีวิตอยู่ในสังคมอย่างมีความสุข 
ในด้านเจตคติ วิชาสังคมศึกษามุ่งปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรมและการพัฒนาค่านิยมให้เกิดข้ึนกับผู้เรียน  

คุณธรรม หมายถึง หลักของความดี ความงาม ความถูกต้องและคุณภาพของบุคคล ซึ่งบุคคลยึดมั่นไว้
เป็นหลักประจาใจในการประพฤติปฏิบัติจนเป็นนิสัย โดยกระทาตามความคิดและมาตรฐานของสังคม ตาม
หลักเกณฑ์ทางจริยธรรม ทางศาสนา และทางวัฒนธรรม ส่วนจริยธรรมเป็นสิ่งจาเป็นและมีความส าคัญต่อ
มนุษย์ ทั้งโดยส่วนตนและส่วนรวม เพราะจริยธรรมจะเป็นระบบพฤติกรรมและเจตคติของมนุษย์ ซึ่งจะเป็น
ปัจจัยพ้ืนฐานช่วยให้สังคมมีความสงบเรียบร้อยและก้าวไปสู่การพัฒนาอย่างมีระบบ และค่านิยมเป็นลักษณะ
ความเชื่อหรือกฎเกณฑ์ท่ีบุคคลยึดถือเป็นหลักปฏิบัติในการดาเนินชีวิต  

การปลูกฝังคุณธรรม จริยธรรม ตลอดจนการพัฒนาค่านิยมที่พึงประสงค์ให้แก่ผู้เรียนซึ่งเป็น เยาวชน
ของประเทศ จะทาให้เยาวชนเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ เป็นทรัพยากรที่มีคุณค่าของประเทศ อันจะนามาซึ่งการอยู่
ร่วมกันอย่างมีความสุขและเป็นระเบียบเรียบร้อยของสังคม สังคมจะมีความเข้มแข็งในที่สุด  

4) สังคมศึกษาจึงมีความส าคัญต่อผู้เรียน ช่วยวางพ้ืนฐานการดาเนินชีวิตในสังคมให้แก่ผู้เรียน เพ่ือ
สร้างผู้เรียนให้เป็นพลเมืองที่มีประสิทธิภาพของประเทศและสังคมโลกอย่างแท้จริง เมื่อพลเมืองของประเทศ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 23 ~ 

 

และของโลกมีคุณภาพแล้ว ย่อมเป็นกาลังส าคัญในการพัฒนาประเทศและโลกสู่ความเจริญและความมั่นคง
ต่อไป 

3  สิ่งที่ควรรู้ตามแนวไตรสิกขา 
“ศีล” ซึ่งหมายถึงการประพฤติดี ประพฤติถูกต้องตามหลักท่ัว ๆ ไป ไม่ท าให้ผู้อื่นเดือดร้อนและไม่ท า

ให้ตนเองเดือดร้อน มีจ าแนกไว้เป็นศีล 5 ศีล 8 ศีล 10 ศีล 227 หรืออ่ืน ๆ อีก เป็นการปฏิบัติเพ่ือความสงบ
เรียบร้อยปราศจากโทษขั้นต้น ๆ ทางกาย ทางวาจาของตน ที่เกี่ยวกับสังคม และส่วนรวม หรือเกี่ยวกับสิ่ง      
ต่าง ๆ ที่จ าเป็นแก่การเป็นอยู่ 

“สมาธิ” ข้อนี้ได้แก่การบังคับจิตใจของตัวเองไว้ไห้อยู่ในสภาพที่จะท าประโยชน์ให้มากที่สุดตามที่ตน
ต้องการ ขอให้ตั้งข้อสังเกตความหมายของค าว่า “สมาธิ” ไว้ให้ถูกต้องโดยมากท่านทั้งหลายย่อมจะได้ฟังมาว่า 
สมาธินั้นคือจิตที่ตั้งมั่นแน่วแน่นิ่งเหมือนท่อนไม้หรือมักว่าเป็นจิตที่สงบ เป็นจิตที่บริสุทธิ์แต่ลักษณะเพียง ๒ 
อย่างนั้น ไม่ใช่ความหมายอันแท้จริงของสมาธิ การกล่าวเช่นนี้มีหลักในพุทธวจนะนั่นเอง; พระองค์ทรงแสดง
ลักษณะของจิต ด้วยค าอีกค าหนึ่งซึ่งส าคัญที่สุด คือค าว่า “กมมนีโย” แปลว่า สมควรแก่การท างานและค านี้
เป็นค าสุดท้ายที่ทรง แสดงลักษณะจิตที่เป็นสมาธิ 

“ปัญญา” หมายถึงการฝึกฝนอบรมท าให้เกิดความรู้ความเข้าใจอันถูกต้องและสมบูรณ์ถึงท่ีสุดในสิ่งทั้ง
ปวงตามที่มันเป็นจริง คนเราตามปกติไม่สามารถรู้อะไร ๆ ให้ถูกต้องตามที่เป็นจริงได้ คือมันถูกแต่เพียงตามที่
เราเข้าใจเอาเองหรือตามโลกสมมุติ มันจึงไม่ใช่ตามความจริง ด้วยเหตุนี้พุทธศาสนาจึงมีระเบียบปฏิบัติเรียกว่า 
ปัญญาสิกขา นี้ขึ้นอีกส่วนหนึ่งเป็นส่วนสุดท้ายส าหรับจะได้ฝึกฝนอบรมให้เกิดความเข้าใจ ให้เห็นแจ้งในสิ่ง
ทั้งหลายตามที่เป็นจริงโดยสมบูรณ์ 

ค าว่า “ความเข้าใจ” กับค าว่า “ความเห็นแจ้ง” นั้นในทางธรรมะแล้วไม่เป็นอันเดียวกัน. “ความ
เข้าใจ” นั้นอาศัยการคิดค านึงด้วยการใช้เหตุผลบ้าง หรือการคาดคะเนเอาตามเหตุผลต่าง ๆ บ้าง ส่วน 
“ความเห็นแจ้ง” ไปไกลกว่านั้น คือต้องเป็นดังที่เราได้ซึมชาบมาแล้ว ด้วยการผ่านผจญสิ่งนั้น ๆ มาด้วยตนเอง 
หรือด้วยการมีจิตใจจดจ่อต่อเนื่องอยู่กับสิ่งนั้น ๆ โดยอาศัยการเฝ้าเพ่งดูอย่างพินิจพิจารณา จนเกิดความรู้สึก
เบื่อหน่ายไม่หลงใหลในสิ่งนั้น ๆ ด้วยน้ าใสใจจริง ไม่ใช่ด้วยการคิดเอาตามเหตุผล เพราะฉะนั้นปัญญา -สิกขา
ตามหลักของพุทธศาสนาจึงไม่ได้หมายถึงปัญญาที่ได้มาจากหลักของเหตุผล เหมือนที่ใช้กันอยู่ในวงการศึกษา
วิชาการสมัยปัจจุบันแต่เป็นคนละอย่างทีเดียว 

ปัญญาในทางพุทธศาสนา ต้องเป็นการรู้แจ้งเห็นแจ้งด้วยน้ าใสใจจริง ด้วยการผ่านผจญสิ่งนั้น ๆ 
มาแล้ว โดยวิธีใดวิธีหนึ่ง(spiritual-Experience) จนฝังใจแน่วแน่ไม่อาจลืมเลือนได้เพราะฉะนั้น การพิจารณา
ในทางปัญญาตามสิกขาข้อนี้จึงต้องใช้สิ่งต่าง ๆ ที่ผ่านมาแล้วในชีวิต ตนเองเป็นเครื่องพิจารณา หรืออย่างน้อย
ก็ต้องเป็นเรื่องที่มีน้ าหนักมาก พอที่จะท าให้ใจของเราเกิดความรู้สึกสลดสังเวช เบื่อหน่ายในสิ่งทั้งหลาย ที่ไม่
เที่ยงเป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตนเหล่านั้นได้จริง  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 24 ~ 

 

ถ้าเราจะคิดไปตามแนวของเหตุผล ท าการวินิจฉัยลักษณะที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตากันสักเท่าไร
ก็ตามมันก็ได้แค่ความเข้าใจ ไม่มีทางให้เกิดความสลดสังเวชได้ ไม่มีทางให้เกิดความเบื่อหน่ายในสิ่งทั้งหลายใน
โลกได้ ขอให้เข้าใจว่ากิริยาอาการที่จิตใจเบื่อหน่าย คลายความอยากจากสิ่งที่เคยหลงรักนั่นแหละคือตัว
ความเห็นแจ้งในที่นี้ หลักธรรมะได้บัญญัติไว้ชัดเจนทีเดียวว่า ถ้าเห็นแจ้งจริง ๆ ก็ต้องเบื่อหน่ายจริง ๆ จะไป
หยุดอยู่เพียงแค่เห็นแจ้งนั้นไม่ได้ ความเบื่อหน่ายคลายความอยากในสิ่งนั้นจะต้องเกิดตามขึ้นมาทันควันอย่าง
แยกกันไม่ได ้

ศีลสิกขา นั้นเป็นเพียงการศึกษาปฏิบัติ ในขั้นตระเตรียมเบื้องต้น เพ่ือให้เรามีความเป็นอยู่ผาสุก อัน
จะช่วยให้จิตใจเป็นปกติ อานิสงส์ของศีลมีหลายอย่างด้วยกัน แต่ที่ส าคัญที่สุดก็คือเป็นไปเพ่ือให้เกิดสมาธิ 
อานิสงส์อย่างอ่ืน ๆ เช่นว่าให้เป็นสุขหรือให้ไปเกิดเป็นเทวดาในสวรรค์นั้น พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงมุ่งหมาย
โดยตรง ทา่นม่งหมายโดยตรงถึงข้อที่จะให้เป็นที่เกิดที่เจริญของสมาธิ ศีลจะส่งเสริมให้เกิดสมาธิได้โดยง่าย ถ้า
เรามีเครื่องรบกวนมาก จิตใจของเราจะเป็นสมาธิได้อย่างไร 

สมาธิสิกขา คือการที่เราสามารถควบคุมจิตหรือใช้จิตของเรานี้ ให้ท าหน้าที่ของมัน ให้เป็นประโยชน์
ถึงที่สุด ในขั้นศีล มีความประพฤติดีทางกาย ทางวาจา ในขั้นสมาธิมีความประพฤติดีทางจิต คือ ไม่มีความคิด
ผิด ไม่เศร้าหมองไม่มีความฟุ้งซ่าน และอยู่ในสภาพที่สามารถจะปฏิบัติหน้าที่ของมัน อย่างนี้เรียกสมาธิ 

แม้ในส่วนที่เกี่ยวกับประโยชน์ทั่ว ๆ ไปในทางโลก สมาธิก็ยังเป็นของจ าเป็นทุกกรณี ไม่ว่าเราจะท า
อะไรถ้าไม่ท าด้วยใจที่เป็นสมาธิแล้ว ย่อมไม่ได้รับผลส าเร็จด้วยดี ท่านจึงจัดสมาธินี้ไว้ในลักษณะของบุคคลที่
เรียกว่า มหาบุรุษ ไม่ว่าจะเป็นมหาบุรุษทางโลกหรือทางธรรม ล้วนแต่จ าเป็นจะต้องมีสมาธิเป็นคุณสมบัติ
ประจ าตัวทั้งนั้น 

แม้แต่เด็กนักเรียน ถ้าไม่มีจิตเป็นสมาธิแล้ว จะคิดเลขออกได้อย่างไร. สมาธิในท านองนั้นเป็นสมาธิ
ตามธรรมชาติ มันยังอยู่ในระดับอ่อน ส่วนสมาธิในทางหลักพุทธศาสนา ที่เราก าลังพูดถึงนี้ เป็นสมาธิที่เราได้
ฝึกให้สูงยิ่งขึ้นไปกว่า ที่จะเป็นไปตามธรรมชาติ เพราะฉะนั้น เมื่อฝึกกันส าเร็จแล้วจึงกล ายเป็นจิตที่มี
ความสามารถ มีก าลัง มีคุณสมบัติพิเศษ อย่างอ่ืน ๆมากมายเหลือเกิน 

การที่คนเราสามารถถือเอาประโยชน์ จากสมาธิได้ถึงปานนี้เรียกว่ามนุษย์ได้ก้าวขึ้นมาถึง การรู้
ความลับของธรรมชาติอีกขั้นหนึ่ง ข้อนี้หมายถึง การรู้วิธีบังคับจิต ให้มีสมรรถภาพยิ่งไปกว่ามนุษย์ธรรมดาจะ
ท าได้ ขั้นศีลยังไม่ถือว่าเป็นการอวดอุตตริมนุสสธรรม แต่พอมาถึง ขั้นที่เป็นสมาธิ เป็นฌาน เป็นสมาบัติ ท่าน
จัดเป็นอุตตริมนุสสธรรม ซึ่งพระภิกษุจะอวดไม่ได้ขืนอวดชื่อว่า ไม่เป็นพระท่ีดีหรือถึงกับไม่เป็นพระเลยแล้วแต่
กรณ ี

การได้มาซึ่งสมาธินี้เราต้องลงทุน อดทนศึกษาอบรมและปฏิบัติ จนเรามีสมาธิตามสมควร ที่จะมีได้ใน
ที่สุดเราก็จะได้ผลในการปฏิบัติหน้าที่ได้ดีมากไปกว่ามนุษย์ธรรมดา ที่เขาได้ ๆ กันเพราะเรามีเครื่องมือที่สูงไป
กว่าที่เขามี เพราะฉะนั้น จึงขอให้สนใจไว้ อย่าถือว่าเป็นของครึ โง่เขลา งมงายพ้นสมัยเลย มันยั งคงเป็นของ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 25 ~ 

 

ส าคัญที่สุด จึงต้องใช้กันอยู่เรื่อยไป และยิ่งในสมัยที่โลกมีอะไร ๆ หมุนเร็วแทบจะลุกเป็นไฟอย่างนี้ด้วยแล้ว ยิ่ง
จะต้องการสมาธิมากไปเสียกว่าครั้งพุทธกาลด้วยซ้ าไปอย่าไปหลงคิดว่า เป็นเรื่องไปวัดหรือเรื่องส าหรับคนวัด 
หรือของคนงมงายเลย  

ถัดไปนี้ ก็ถึงความเกี่ยวเนื่องกันระหว่าง สมาธิสิกขา กับ ปัญญาสิกขา พระพุทธเจ้าตรัสไว้เลยทีเดียว
ว่า เมื่อจิตเป็นสมาธิแล้ว ย่อมเห็นสิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามที่เป็นจริง หมายถึงอาการที่จิตประกอบด้วยสมาธิ ใน
ลักษณะที่พร้อมจะปฏิบัติหน้าที่ถ้าจิตมีลักษณะเช่นนี้แล้ว ก็จะเห็นสิ่งทั้งหลายตามท่ีเป็นจริง 

ข้อนี้มีความแปลกประหลาคอยู่หน่อยหนึ่ง คือว่าเรื่องอะไร ๆที่เราอยากรู้ หรือปัญหาที่เราอยากจะ
สะสางนั้น ตามปกติมันฝังตัวประจ าอยู่ในใจของคนเราทั้งนั้น เราอาจจะไม่รู้สึกก็ได้  คือมันอยู่ใต้จิตส านึก 
(Subconscious) เรื่อยไปตลอดเวลา ขณะที่เราตั้งใจจะสะสางให้ออก มันไม่ออกเพราะเหตุว่าจิตใจขณะนั้น 
ยังไม่เหมาะสมที่จะสะสางปัญหานั้นนั่นเอง ถ้าผู้ใดท าสมาธิที่ถูกต้อง คือให้มีลักษณะที่เรียกว่า “กมมนีโย” 
พร้อมที่จะปฏิบัติงานทางจิตแล้ว ปัญหาต่าง ๆ ที่สะสมอยู่ใต้จิตส านึก นั้น มันจะมีค าตอบโพล่งออกมาเฉย ๆ 
อย่างไม่มีปี่มีขลุ่ย ต่อเนื่อง-จาก ขณะที่จิตเป็นสมาธินั้น  

แต่ว่าถ้าหากมันยังไม่โพล่งออกมา เราก็ยังมีวิธีอ่ืนอีกอันหนึ่ง คือให้น้อมจิตไปสู่การพิจารณา ปัญหาที่
เราก าลังมีอยู่การพิจารณาด้วยก าลังของสมาธิ ในลักษณะเช่นนี้เองเรียกว่าปัญญาสิกขา หรืออย่างน้อยก็
สงเคราะห์เข้าในปัญญาสิกขาในคืนวันที่ตรัสรู้ พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้ปฏิจจสมุปบาท คือรู้อะไรเป็นอะไร ทยอย
กันไปตามล าดับ ทั้งนี้ก็โดยสมาธิ อย่างที่กล่าวมาแล้ว พระองค์ได้ตรัสเล่าเรื่องนี้ไว้อย่างละเอียด แต่รวม
ใจความแล้วก็คือว่า ในขณะที่จิตเป็นสมาธิดีแล้ว ก็น้อมจิตไปเพื่อพิจารณาปัญหานั้น ๆ 

ทั้งหมดนี้เป็นการ แสดงให้เห็นว่า ปัญญากับสมาธินี้จะต้องเกี่ยวข้องกันเสมอไป แต่ว่าอาการที่ปัญญา 
อาศัยสมาธินั้นบางทีเรามองไม่เห็นเลย เช่นเวลาที่เงียบสงัดเย็นสบายไม่มีอะไรรบกวนใจ จิตเป็นสมาธิสดชื่นดี 
เราก็คิดอะไร ๆ ที่เป็นค าตอบของปัญหา ซ่ึงติดค้างอยู่ในใจได้ เป็นต้น 

แต่ในพุทธศาสนานั้น ท่าน แสดงความสัมพันธ์ระหว่างสมาธิกับปัญญา ยิ่งขึ้นไปกว่านั้นอีก คือ ต้องมี
สมาธิจึงจะมีปัญญา ต้องมีปัญญาจึงจะมีสมาธิ ข้อนี้เป็นเพราะ ในการที่จะให้เกิดสมาธิ ยิ่งไปกว่าสมาธิตาม
ธรรมชาตินั้น มันต้องอาศัยการต่าง ๆ ของจิต ว่าจะบังคับมันอย่างไร จึงจะเกิดเป็นสมาธิขึ้นมาได้ ฉะนั้น คนมี
ปัญญา จึงสามารถมีสมาธิมากขึ้นได้ตามล าดับ เมื่อมีสมาธิมากขึ้น ปัญญาก็ยิ่งมีก าลังมากขึ้นตามก าลังเสริมซึ่ง
กันและกันไปในตัว 

ถ้ามีปัญญาแล้ว ก็จะต้องมีความเห็นแจ้ง และมีผลเป็นความรู้สึกเบื่อหน่ายสลดสังเวช ถอยหลัง
ออกมาจากสิ่งทั้งปวงที่เคยหลงรักหลงยึดถือ ถ้ายังรี่เข้าไปหาสิ่งทั้งปวงด้วยความหลงรัก ด้วยความยึดถือ ด้วย
ความหลงใหลแล้วไม่ใช่เป็นปัญญาของพระพุทธศาสนา ที่ว่าชะงักหรือถอยหลังนี้ไม่ใช่ทางกิริยาอาการ เช่น
จะต้องจับสิ่งนั้น ส่งนี้ขว้างทิ้งหรือทุบตีให้แตกหักหรือว่าต้องวิ่งหนีเข้าป่าไป อย่างนี้ก็หามิได้แต่หมายถึงชะงัก



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 26 ~ 

 

ถอยหลัง ด้วยจิตใจโดยเฉพาะ คือมีจิตใจถอยห่าง ออกจากการที่เคยตกเป็นทาสของสิ่งทั้งปวงมาเป็นจิตที่
อิสระ 

ผลของความเบื่อหน่ายคลายความอยาก จากสิ่งทั้งปวงมันเป็นอย่างนี้ ไม่ใช่ไปฆ่าตัวตาย หรือเข้าป่าไป
บวชเป็นฤๅษีแล้วเอาไฟจุดเผาสิ่งต่าง ๆ เสียให้หมด ภายนอกจะเป็นอย่างไรก็เป็นไปตามเรื่อง ยังคงเป็นไปตาม
เหตุผลตามความเหมาะสมแต่ภายในจิตใจนั้นย่อมเป็นอิสระ ไม่เป็นทาสของสิ่งใดอย่างแต่ก่อนอีกต่อไป นี่คือ 
อานิสงส์ของปัญญา ท่านใช้เรียกด้วยค าบาลีว่า “วิมุตติ” หมายความว่า หลุดพ้นจากการเป็นทาสของสิ่งทั้ง
ปวง โดยเฉพาะทาสของสิ่งที่เรารัก 

แม่แต่สิ่งที่เราไม่รัก เราก็ตกเป็นทาสของมันเหมือนกันเป็นทาสตรงที่ต้องไปเกลียดมันนั่นเอง อยู่เฉย ๆ 
ไม่ได้อุตส่าห์ไปเกลียดมัน ไปร้อนใจกับมัน มันบังคับเราได้เหมือนกับของทีเรารัก ที่อยู่ในลักษณะคนละอย่าง 
ฉะนั้น ค าว่าเป็นทาสของสิ่งทั้งปวงนั้น ย่อมหมายถึงทั้งทางที่พอใจและไม่พอใจ ทั้งหมดนี้ แสดงว่า เราหลุด
ออกจากการเป็นทาสของสิ่งทั้งปวง มาเป็นอิสระอยู่ได้ด้วยอาศัยปัญญา  

พระพุทธเจ้าท่านจึงได้วางหลักไว้สั้น ๆ ที่สุดว่า คนเราบริสุทธิ์ได้ด้วยปัญญา ท่านไม่เคยตรัสว่าบริสุทธิ์
ได้ด้วยศีลด้วยสมาธิ แต่บริสุทธิ์ได้ด้วยปัญญา เพราะมันท าให้หลุดออกมาจากสิ่งทั้งปวง การไม่หลุดก็คือ มี
ความไม่บริสุทธิ์สกปรกมืดมัวเร่าร้อน เมื่อหลุดก็จะมีความบริสุทธิ์สะอาด-สว่างไสว แจ่มแจ้งและสงบเย็น มัน
เป็นผลของปัญญาหรือเป็นลักษณะอาการที่ แสดงว่า ปัญญาได้เข้าปฏิบัติหน้าที่ของมันถึงที่สุดแล้ว ฉะนั้น
ขอให้ท่านทั้งหลายจงได้ก าหนดพิจารณาสิกขาข้อที่ ๓ คือปัญญานี้ให้ดี ๆ ว่ามันมีอยู่อย่างไรและเป็นของสูงสุด
เพียงไร  

ปัญญาในทางพระพุทธศาสนาก็คือ ปัญญาที่ถอนตนออกมาเสียจากสิ่งทั้งปวง โดยการท าลายอุปาทาน 
๔ ประการเสียได้หมดสิ้น ความยึดติดทั้ง ๔ นั้นเป็นเหมือนกับเชือกที่ผูกมัดล่ามเราไว้ ปัญญาก็เป็นเสมือนมีดที่
จะตัดสิ่งเหล่านั้นให้ขาดไปจนไม่มีอะไรเป็นเครื่องผูกมัดเราไว้ให้ติตอยู่กับสิ่งต่าง ๆ ได้อีกต่อไป  

ข้อปฏิบัติทั้ง ๓ อย่างดังกล่าวนี้ จะคงทนต่อการพิสูจน์หรือไม่ จะเป็นหลักวิชาอันแท้จริง เหมาะที่ทุก
คนจะปฏิบัติหรือไม่ ขอให้พิจารณาดู 

เมื่อดูต่อไปอีก จะเห็นว่าหลักทั้ง ๓ ข้อนี้ ไม่ค้านกับศาสนาไหนเลย ถ้าศาสนานั้น ๆ ต้องการจะ
แก้ปัญหาต่าง ๆ ที่เป็นความทุกข์ของมนุษย์กันจริง ๆ พุทธศาสนาย่อมไม่เป็นปฏิปักษ์ต่อศาสนาใด ๆ แต่มีอะไร 
ๆ มากไปกว่าศาสนาอ่ืน ๆ มีโดยเฉพาะก็คือ การปฏิบัติในทางปัญญา อันเป็นสิกขาข้อสุดท้ายเพ่ือตัดความยึด
มั่นทั้ง ๔ ประการ ปลดเปลื้องจิตใจให้เป็นอิสระจากสิ่งทั้งปวง ไม่ผูกพันเป็นทาส หรือตกอยู่ในอ านาจของสิ่งทั้ง
ปวงเช่นพระเป็นเจ้าบนสวรรค์.หรือผีสางเทวดา ข้อนี้แหละ ไม่มีศาสนาอ่ืนกล้าพอที่จะสอนให้เป็นอิสระลิ้นเชิง 
ฉะนั้น เราจงเข้าใจความส าคัญขอพระพุทธศาสนาไว้ให้ดี ๆ ดังที่กล่าวมา 

เมื่อความจริงได้แสดงแล้วว่า พระพุทธศาสนากล้าท้าให้พิสูจน์ว่ามีอะไร ๆ ทุกอย่างที่ศาสนาอ่ืน ๆ มี 
และยังมีอะไรบางอย่าง มากไปกว่าที่เขามีกัน ฉะนั้นจะเห็นได้ทันทีว่าพุทธศาสนานี้เป็นของคนทั่วไป หรือเป็น



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 27 ~ 

 

ศาสนาสากลที่ใช้ได้กันคนทกคน ทุกยุคทุกสมัย มีปัญหาอย่างเดียวกัน มีสิ่งที่ต้องท าอย่างเดียวกัน คือต้องตัด
กิเลสตัณหาที่เป็นตัวการส าคัญ หรือตัดความยึดติดที่ผิด ๆ นี้เสียให้ได้ นี้แหละ คือความหมายของความเป็น
ศาสนาสากล 

ไตรสิกขา ใน ๓ หมวดนี้เมื่อเราปฏิบัติเรื่องศีลจนหมดเจตนาเป็นเครื่องเว้น เพราะหมดเจตนาที่จะท า
ผิดอีก หมวดของศีลจะเสมือนหายไป แต่นั่นเกิดเป็นความบริบูรณ์ของศีลที่ประกอบด้วยสมาธิและปัญญา 

ดังนั้น เมื่อพระพุทธเจ้ากล่าวถึงมรรคมีองค์ ๘ ในลักษณะย่อให้เหลือ ๒ จึงเกิดเป็นสมถะและวิปัสสนา 
แต่ท่านจะก ากับด้วยค าว่าเพราะศีลบริบูรณ์มาก่อนแล้ว เพราะฉะนั้นรักษาศีลให้บริบูรณ์ไว้ จะท าให้ความทุกข์
เดือดร้อนลดลงได้มากจากการไม่มุ่งร้ายไม่เบียดเบียนใคร 

เมื่อกล่าวถึงเหตุให้เกิดทุกข์ซึ่งก็คือสมุทัย ซึ่งอยู่ในระดับจิตใจในระดับตัณหาและอุปาทานนี้ ต้อง
อาศัยความตั้งมั่นของจิต จึงต้องอาศัยการฝึกความตั้งมั่น ตั้งแต่ระดับปฐมฌาน จนถึงฌานที่สูงๆ ขึ้นไปจนถึง
อรูปฌาน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงตรัสไว้กับพระอานนท์ว่าฌานตั้งแต่ระดับปฐมฌานจนถึงอรูปฌาน สามารถเข้าสู่
มรรคผลนิพพานไดท้ั้งหมด สาระส าคัญคือขอให้เห็นการเกิดดับของสิ่งที่เข้าไปยึดถือ ซึ่งในท่ีสุดจิตจะเบื่อหน่าย
และคลายก าหนด จากนั้นจะเกิดนิโรธขึ้นมาเองตามล าดับ ทีนี้ในขณะที่คนที่เคยข้ีขโมยฝืนใจข่มใจที่จะไม่ท าผิด
นั้น ความเด็ดเดี่ยว แกล้วกล้าของจิตที่มีสัมมาสังกัปปะเริ่มท างาน คือความด าริชอบที่จะพรากออกจากกาม ไม่
พยาบาท และไม่เบียดเบียน สัมมากัมมันตะคือการท าการงานชอบเป็นข้อของศีลข้อที่ ๑ ข้อ ๒ ข้อ ๓ ซึ่งใน
กรณีนี้เป็นข้อ ๒ เริ่มท างาน ความอดทนอดกลั้นคือขันติเป็นธรรมเครื่องเผากิเลส เริ่มต้นเผากิเลสในช่วงแรกๆ 
คนๆ นั้นเดือดเนื้อร้อนใจจากไฟกิเลสที่เผาใจให้ท าตาม แต่เขาไม่ยอมอีกต่อไป ใช้ขันติเข้าสู้กิเลส ในที่สุดกิเลส
จึงถูกเผาจนหมดอ านาจในที่สุด หลังจากนั้นจึงไม่ต้องมีเจตนาเป็นเครื่องเว้น จิตใจจึงโล่งสบาย ไม่ต้องเพียรละ
อกุศลหยาบในระดับกายและวาจาอีก 

เมื่อจิตได้ฝึกก าลังความแกล้วกล้าในระดับศีลมาแล้วเป็นอย่างดี เราก็พบความจริงอย่างหนึ่งว่า ต่อให้
ศีลบริบูรณ์เป็นคนดีอย่างไร ความทุกข์ในใจก็ยังคงมีอยู่ เช่นคนๆ หนึ่งเป็นคนดีมีศีลมีธรรม วันหนึ่งไปตรวจ
ร่างกาย หมอบอกว่าคุณเป็นมะเร็งระยะสุดท้ายอยู่ได้อีกเดือนเดียว คน ๆ นั้นจะมีความทุุกข์ไหม ? ไม่ต้อง
สาธยายเลยว่าความคิดสารพัดจะพรั่งพรูออกมา จึงถึงเวลาของมรรคในส่วนสมาธิคือมรรคองค์ที่ 6 องค์ที่ 7 
และองค์ท่ี 8 การท างานตั้งมั่นภายในเพ่ือเห็นความจริงจนถอดถอนให้ได้ จึงจะถึงที่สุดแห่งทุกข์ 

ในส่วนการด าเนินชีวิตประจ าวันนั้นเราไม่สามารถหลีกเลี่ยงอกุศลที่เกิดจากผัสสะการกระทบทั้งหลาย
จากทั้ง รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสตลอดเวลาไม่ได้หยุด จึงต้องใช้สัมมาวายามะคือ ความเพียรชอบเข้ามาจัดการ
เป็นระดับต้นๆ ก่อน ในสัมมาวายามะ ข้อ 6.1 เพียรไม่ให้อกุศลเกิด ซึ่งก็ต้องด าเนินชีวิตด้วยความไม่ประมาท
ก่อน แต่หากเกิดอกุศลขึ้น ก็ใช้มรรคข้อ 6.2 ละอกุศลเข้ามาจัดการ ถ้าเป็นอกุศลที่ไม่รุนแรงก็พอที่จะจัดการได้
ไม่ยาก แต่หากเป็นอกุศลแรงๆ เช่นมีคน มาด่าว่านินทาเรา หรือทะเลาะกับสามีหรือภรรยา เรื่องจะค้างอยู่ใน
ใจไม่สามารถจัดการได้ ตรงนี้ ต้องยอมรับว่าความตั้งมั่นและก าลังไม่พอที่จะไม่ถล าลงไปในเนื้อเรื่อง จะเกิด



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 28 ~ 

 

ความทุกข์ซ้ าแล้วซ้ าอีก จึงต้องเอาสัมมาวายามะข้อ 6.3 คือการเจริญกุศลเข้ามาช่วยบ้าง กุศลที่พระพุทธเจ้า
สรรเสริญคือ อานาปานสติ ซึ่งเมื่อเราใช้อานาปานสติคือการเข้ารู้ลมหายใจเป็นเครื่องพยุงไว้ จะพบว่าใน
เบื้องแรกอาจจะยังไม่เกิดผลมากนัก แต่เมื่อใช้จนเชี่ยวชาญขึ้นบ่อย ๆ เนือง ๆ ก าลังของสมาธิหรือความตั้งมัน
ก็จะมากขึ้นเมื่อเรามารู้ที่ลมหายใจ ที่แน่ ๆ จิตจะเข้าสู่อุเบกขาได้ง่ายขึ้น 

4. สาระส าคัญที่พระพุทธองค์ตรัสไว้  
4.1 อารมณ์ที่ชอบใจและไม่ชอบใจหรือทั้งสองอย่างที่เกิดขึ้น ภิกษุรู้ชัดว่าเป็นของหยาบๆ เป็น

ของท่ีอาศัยเหตุปัจจัยเกิดขึ้น 
แสดงว่าตลอดเวลาที่ภาวนามา เราจะเข้าไปรู้ด้วยว่าอารมณ์นั้นเกิดจากการปรุงแต่ง พูดกันจริง  ๆ 

แล้ว ตรงนี้ภาวนาจนเห็นแล้วว่าเมื่อมีการปรุงแต่งให้ค่า (สังขาร) จะเกิดเป็นอารมณ์ชอบใจหรือไม่ชอบใจ คือ
เกิดวิญญาณข้ึนมา ฟังอย่างนี้นึกภาพไม่ออก ให้ลองย้อนดูในมุมกลับกันก่อน 

หากหลานคนหนึ่งซื้อเกมกดให้คุณยายในวันเกิด เพราะเด็กคนนั้นชอบเล่นเกมกด แล้วก็คิดว่าคุณยาย
ต้องชอบแน่นอน ทันทีที่คุณยายเปิดกล่องของขวัญ คุณยายเกิดอารมณ์ชอบใจหรือไม่ ชอบใจในสิ่งนั้นไหม 
เพราะอะไร แน่นอนที่สุดยายไม่มีความรู้สึกใด ๆ กับเกมกดเลย เพราะยายไม่ได้ให้ค่าใด ๆ กับเกมกดเลย จึง
รู้สึกเฉยๆ ใช่ไหม คุณยายรู้สึกเฉยๆ กับเกมกด แปลว่า ยายภาวนาเก่งใช่ไหม เปล่า เราให้ดูเรื่องสังขารและ
วิญญาณเท่านั้น (การให้ค่าปรุงแต่งและอารมณ์) เพราะหากเปลี่ยนเป็นซื้อหมากแทน ยายจะยิ้มเลย นั่นยาย
เกิดความพอใจขึ้นทันทีเลย แล้วคุณยายดับอารมณ์พอใจไว้ดุจกะพริบตาไหม ไม่หรอก ยายก็นั่งเคี้ยวอย่าง
พอใจไป หรือถ้าหมากไม่ดี พลูแก่ ยายก็เคี้ยวด้วยความไม่พอใจ พอเข้าใจนะ ดังนั้นที่ชอบถามว่า ฉันเป็นคนไม่
ค่อยมีอารมณ์อะไร ๆ เลย อย่างนี้อุเบกขาใช่ไหมก็อาจตอบว่าใช่ แต่มันไม่ได้หมายความว่าจะภาวนาได้ดีนะ 
เพราะต้องวัดกันตอนอารมณ์ที่เกิด ดับได้ไวแค่ไหนนะ ดูตัวอย่างคุณยายไว้ แต่ก็ดีระดับหนึ่งละ คืออย่าไปสุข
ไปทุกข์กับอะไรให้มันมากนัก ดังนั้นกรณีของคุณยาย เมื่อหลานซื้อหมากให้ยายจะพอใจเพราะยายให้ค่าเอาไว้
ก่อนจึงเกิดอารมณ์พอใจ ถ้าไม่ให้ค่าก็ไม่เกิดอารมณ์พอใจหรือไม่พอใจ แต่ไปเกิดอารมณ์เฉยๆ การเฉยถือเป็น
หนึ่งอารมณ์นะ เพราะยังมีการเกิดดับอยู่ แต่เราก็ฝึกอารมณ์นี้ไว้เป็นเครื่องอยู่ส าหรับการเดินทางไปก่อน แล้ว
ไปปล่อยอีกครั้ง แต่ถ้าเฉยๆ เพราะความไม่รู้นั่นไม่ดี เพราะจะส่งผลเป็นอวิชชานุสัย แต่หากอุเบกขาเกิดขึ้น
จากการมีสติหรือการมีสมาธิ นั่นดี เพราะเป็นอุเบกขาที่เป็นความสุขสงบจากกามและอกุศล 

4.2 แต่มีสิ่งโน้นที่ระงับและประณีตกล่าวคืออุเบกขา 
จ าได้นะว่าในสัมมาสมาธิ ซึ่งเป็นมรรคองค์ท่ี 8 ในฌานที่ 4 จิตเข้าสู่อุเบกขา เมื่อจิตเคยคุ้นกับอุเบกขา 

เขาจะมีทางเลือก ดังนั้นที่บอกไว้ว่าให้รู้ลมในชีวิตประจ าวันไว้มาก ๆ เพราะจิตจะอยู่กับอุเบกขามากขึ้น และ
เมื่อรู้ลมเกิดสติสัมปชัญญะขึ้น จิตจะตั้งมั่นเห็นความจริง รวมถึงการปรุงแต่งนี้ด้วย เมื่อจิตเลือกที่จะอยู่กับ
อุเบกขาได้มากขึ้น ทุกข์ลดลงไหม ลดลงแน่ แล้วสุขแบบหยาบๆ แบบหลงตามอ านาจกิเลสลดลงไหม ลดลง
เหมือนกัน และเม่ือความพอใจลดลงก็สงบเช่นกัน 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 29 ~ 

 

4.3 อารมณ์อันเป็นที่ชอบใจ ไม่เป็นที่ชอบใจ หรือทั้งสองอย่าง ย่อมดับไปเร็วเหมือนการกะพริบ
ตาของคน ส่วนอุเบกขายังคงเหลืออยู่ 

การละอารมณ์ชอบใจหรือไม่ชอบใจได้ไวดุจกะพริบตา จะท าได้นั้นต้องเกิดจากการฝึกอย่างต่อเนื่อง 
บ่อย ๆ เนือง ๆ เมื่อเดินทางมาถึงตรงนี้ ความทุกข์ลดลงมากแล้วนะ เราถึงตรงนี้รึยัง ต้องเอาดัชนีของ
พระพุทธเจ้ามาเป็นตัววัด เวลาทะเลาะกับเจ้านาย ทะเลาะกับแฟน ลูกท าให้หัวเสีย ลูกค้าโทรมาต่อว่าเรื่อง
สินค้าที่ส่งไปแบบสาดเสียเทเสีย ทันทีที่หันหลังกลับหรือวางหูโทรศัพท์ อารมณ์อันเกิดจากการปรุงแต่งแบบ
หยาบๆ ดับไปไวดุจกะพริบตาไหม? ทุกคนจะยิ้มๆ ใช่ไหมล่ะ บางคนบอกฉันไม่ใช่พระอรหันต์นะ เดี๋ยวก่อนนี่
ยังไม่ใช่พระอรหันต์เลยนะ เพราะอะไร? 

เราจะเห็นว่าหัวใจของอินทรีย์ภาวนาชั้นเลิศนั้นคืออุเบกขา เมื่อจิตเดินทางเข้าสู่อุเบกขานั้นสงัดจาก
กามและอกุศลในจิตคือตัณหา นั่นส่งผลให้เกิดความสงบขึ้น จึงเกิดเป็นสุขจากความสงบ ดังนั้นธรรมชาติของ
จิตตราบใดที่ยังไม่รู้แจ้งอริยสัจ 4 เรื่องยึดเรื่องเกาะล่ะไม่ต้องห่วงเชียว เจออะไรบ่อย ๆ ก็เอาไว้เป็นของกูตลอด 
แล้วเมื่อละสิ่งปรุงแต่งที่หยาบๆ แล้วมาหาสิ่งที่ละเอียด ประณีตกว่า มีหรือจะไม่ยึด ดังนั้นการปฏิบัติถึงต้องใช้
ปัญญา หลักง่ายๆ เลย อะไรยังเกิดดับ นั่นไม่ใช่ที่พ่ึงอันเกษม เพราะฉะนั้นเพ่ือเดินทางเข้าสู่ที่สุดแห่งทุกข์อย่าง
แท้จริง จึงต้องปฏิบัติตามพุทธพจน์บทนี้ด้วย 

“อานนท์…ส่วนภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้ เป็นผู้ปฏิบัติอย่างนั้นแล้ว ย่อมได้เฉพาะซึ่งอุเบกขาว่า ถ้าไม่
ควรมีและไม่พึงมีแก่เราก็ต้องไม่มีแก่เรา สิ่งใดมีอยู่ สิ่งใดมีแล้วเราจะละทิ้งสิ่งนั้นเสียดังนี้ ภิกษุนั้นย่อมไม่
เพลิดเพลิน ไม่พร่ าสรรเสริญ ไม่เมาหมกอยู่ ซึ่งอุเบกขานั้น เมื่อไม่เพลิดเพลิน ไม่พร่ าสรรเสริญ ไม่เมาหมกอยู่ 
ซึ่งอุเบกขานั้น วิญญาณของเธอก็ไม่เป็นธรรมชาติอาศัยซึ่งอุเบกขานั้น ไม่มีอุเบกขานั้นเป็นอุปาทาน อานนท์ 
ภิกษุผู้ไม่มีอุปาทาน ย่อมปรินิพพาน แล” 

ในมรรคมีองค์ 8 จะเห็นการปล่อยเป็นล าดับๆ จากการท างานอย่างมีประสิทธิภาพของมรรค จะเห็น
ว่าเริ่มต้นจากการปล่อยอกุศลอย่างหยาบในมรรคองค์ที่ 3 4 และ 5 คือสัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 
สัมมาอาชีวะ ศีลจะเกิดสมบูรณ์อย่างมีประสิทธิภาพได้ต้องมีปัญญาประกอบด้วย และปัญญาจะเป็นเครื่อง
ก ากับ ส่วนมรรคองค์ที่ 2 สัมมาสังกัปปะ คือการละกาม พยาบาท เบียดเบียน หากเราจะฆ่าสัตว์นั่นก็คือการ
เบียดเบียน เราจะด่าคนที่เราโกรธแค้น นั่นก็คือความพยาบาท เราก็ใช้สัมมาวาจารวมกับการไม่พยาบาทใน
มรรคองค์ที่ 2 ดังนั้นหากเราเข้าใจในมรรคและปฏิบัติตามมรรคแล้วจะเห็นว่าความทุกข์ลดลงแน่ เมื่อลดลง
อย่างเป็นกระบวนการ จะลดลงจนถึงที่สุด เมื่อละอกุศลแบบหยาบๆ ในข้อศีล ก็จะเริ่มมีจิตใจที่ผ่องใสขึ้น แต่
ผ่องใสขึ้นนั้นก็ยังโลภ ยังโกรธ ยังหลงอยู่ เบื้องต่อไปก็ละบาปอกุศลในใจต่อไปด้วยสัมมาวายามะ มรรคองค์ที่ 
6 ละอกุศล เจริญกุศล จนเมื่ออกุศลเบาบาง จิตจะตั้งม่ันแน่วแน่ เกิดเป็นสติที่เป็นสัมมาและสมาธิที่เป็นสัมมา  

 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 2 (May - August 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม - สิงหาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 30 ~ 

 

5. บทสรุป  
สรุปการด าเนินชีวิตตามหลักไตรสิกขา จะมีการเน้นคาถามด้านสังคมที่มีความต่อเนื่องกัน เน้นปัญหา

และประเด็นทั้งใหญ่และย่อย ซึ่งเยาวชนควรต้องปฏิบัติได้ ปัญหาของแต่ละบุคคลและของสังคมจะช่วยให้
หลักสูตรมีการผสมผสานอย่างมีเหตุผล อย่างเช่น 1) การถ่ายทอดวัฒนธรรมพ้ืนฐานที่เป็นมรดกของ
ประเทศชาติให้แก่ผู้เรียน นิยามนี้เป็นการเน้นด้านเนื้อหา 2) สังคมศึกษา คือ เนื้อหาและวิธีการที่จะส่งเสริมให้
ผู้เรียนได้เรียนรู้เกี่ยวกับประวัติ ศาสตร์ สังคมศาสตร์ และศาสตร์อ่ืน ๆ นิยามนี้เน้นด้านเนื้อหาเช่นกัน 3) 
สังคมศึกษา คือ การส่งเสริมให้ผู้เรียนได้พัฒนากระบวนการคิดและการตัดสินใจเพ่ือนาไปประยุกต์ใช้ในการ
แก้ปัญหาสังคม นิยามนี้เน้นด้านสังคม  

ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นกระบวนการปฏิบัติ หรือ กระบวนการพัฒนา ๓ ด้าน คือ ศีล 
เป็นหลักการพัฒนาระดับความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม สมาธิ เป็นหลักการพัฒนาจิตใจให้มี
สมรรถภาพและประสิทธิภาพในการคิดพิจารณาตัดสินใจกระท าหรือไม่กระท าการใด ๆ ปัญญา เป็นหลักการ
พัฒนาความรู้ความเข้าใจ รู้จักสิ่งทั้งหลายตามที่มันเป็น และสามารถแยกแยะวิเคราะห์สืบหาสาเหตุของสิ่ง
ทั้งหลายได้ชัดแจ้ง ไตรสิกขาจึงเป็นกระบวนการพัฒนาแบบบูรณาการ 

หมวดศีล คือ สัมมาวาจา-การพูดจาชอบ สัมมากัมมันตะ-การท าการงานชอบ และสัมมาอาชีวะ-  การ
เลี้ยงชีวิตชอบ หมวดสมาธิ คือ สัมมาวายามะ-ความเพียรชอบ สัมมาสติ-ความระลึกชอบ และสัมมาสมาธิ-
ความตั้งใจมั่นชอบ หมวดปัญญา คือ สัมมาทิฏฐิ-ความเห็นชอบ และสัมมาสังกัปปะ-ความด าริชอบ 

6. เอกสารอ้างอิง 
คณะกรรมการวางพ้ืนฐานเพ่ือปฏิรูปการศึกษา. (2518). การศึกษาเพ่ือชีวิตและสังคม. กรุงเทพมหานคร: 

สมาคมผู้บริหารการศึกษาแห่งประเทศไทย.  
ประเวศ  วสี, ศ.น.พ. (2542). ธรรมิกสังคม. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์มูลนิธิโกมลคีมทอง 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2542). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 6) กรุงเทพมหานคร: 

ส านักพิมพ์สยาม.  
พุทธทาส  อินทปัญโญ. (2538). ธัมมิกสังคมนิยม .กรุงเทพหมานคร: ส านักพิมพ์สยามประเทศ. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2538). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 

 


