
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

 
 ~ AA 1 ~ 

พุทธธรรมการสอนสังคมศึกษาเพ่ือการอนุเคราะห์อย่างบูรณาการ 
Buddha Dham in Teaching Social Studies for Integration Aiding 

กิตินันท์ ปัญญา1  สุกัญญาณัฐ อบสิน2 
นิสิตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์1 2 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1 2 
Kitinan Panya1 Sukanyanat Obsin2 

Ph.d Student for Department Teaching Social Studies, Faculty of Education1 
Mahachulalongkornrajvidlayala University1 

 

บทคัดย่อ 

พุทธธรรมการสอนสังคมศึกษาเพ่ือการอนุเคราะห์อย่างบูรณาการนั้น คือการช่วยเหลือสรรพสัตว์ใน
ครั้งที่ทรงตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วนั้น เกิดจากพระพุทธคุณท่ีมีอยู่ในพระองค์ โดยเฉพาะพระปัญญา
คุณและพระมหากรุณาธิคุณ ซึ่งพระพุทธองค์สามารถละอวิชชา ตัณหา และอุปาทานได้แล้ว จึงทรงมีพระ
ปัญญาและกรุณาเป็นแรงจูงใจในการกระท ากิจต่าง ๆ ในสังคม เพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์
เป็นฉันทะที่มุ่งหวังประโยชน์และความอยู่ดีมีสุขเพ่ือผู้อื่นและสังคม พระพุทธองค์ทรงให้ความช่วยเหลือผู้คนใน
สังคมทางด้านจิตใจแก่ผู้ประสบปัญหา หรือความทุกข์โดยเน้นการเยียวยาจิตใจ เพ่ือให้บุคคลในสังคมเหล่านั้น 
พ้นจากความทุกข์ ความโศกเศร้า และมีคุณธรรมในจิตที่พัฒนาขึ้น จนกระทั่งเกิดดวงตาเห็นธรรม เป็น
อริยบุคคล เป็นการบ าเพ็ญพุทธกิจทางด้านปัญญา การที่พระพุทธองค์ทรงให้ความช่วยเหลือโดยเน้นการ
ส่งเสริมหรือพัฒนาจิตใจให้เจริญยิ่ง ๆ ขึ้น จนกระทั่งเกิดปัญญา รู้แจ้งสัจธรรม เป็นพระอริยบุคคล พ้นจาก
กิเลสและความทุกข์ คือพุทธธรรมเพื่อการสอนสังคมศึกษาเพ่ือการอนุเคราะห์อย่างบูรณาการอย่างหาที่สุดมิได้ 
 

ค าส าคัญ: พุทธธรรม, สังคมศึกษา, การอนุเคราะห์อย่างบูรณาการ  

Abstract 
Buddha Dham in teaching social studies for integration aiding was for all being helpful. 

After Buddha got enlightenment which have kindness from him especially wisdom and 
compassion as he could be from ignorance passion and imagination. He who was wisdom and 
compassion to motivate all action in social for assisting all creatures without suffering then 
exist with happiness. Buddha has given all human being who got from mental suffering or 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 2 ~ 

 

emphasized their mind suffering that for them without all suffering and the cultivate moral 
and ethical until developing them have been with consent to concrete Dhamma. They could 
have been an excellent path. There was Buddha’ perform by wisdom and the search for 
helping by emphasizing mantal development supporting more and more until getting clear 
from evil and suffering. That is Buddha Dham in teaching social studies for integration aiding a 
so on. 

Keyword: Buddha Dham, social studies, integration aiding.  

1. พุทธธรรมเพื่อการสอนสังคมศึกษาทางเศรษฐกิจระดับปัจเจกชน 

ประเด็นปัญหาหลักของแต่ละชาติ มุ่งไปสู่หลักใหญ่ ๆ  4 ประเด็น คือ เศรษฐกิจ การเมืองการ
ปกครอง ความมั่นคง แต่ละประเด็นปัญหาล้วนมีความจ าเป็นและอิงอาศัยกันและกัน ถ้าเศรษฐกิจดีอย่างอ่ืนก็
พลอยหมดปัญหาไป หรือมีปัญหาก็เพียงเล็กน้อย ถ้าเศรษฐกิจมีปัญหา อย่างอ่ืนก็พลอยได้รับผลกระทบด้วย 
ท าให้เกิดภาวะสะดุดเป็นลูกโซ่ ในฐานะเศรษฐกิจเป็นเรื่องส าคัญอย่างนี้ พุทธธรรมจึงมองจึงมองเห็นว่าการจะ
ลดปัญหาแก้ไขเรื่องเศรษฐกิจให้ลดน้อยลง หรือหมดปัญหา ต้องมีการศึกษาหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา 
และน ามาปรับใช้กับชีวิตประจ าวัน จึงจะสามารถแก้ไขปัญหาได้ หลักพุทธธรรมที่จะน ามาศึกษาในบทเรียนนี้ 
สามารถแก้ปัญหาเศรษฐกิจได้อย่างแน่นอน เพียงแต่ผู้ศึกษาต้องน าไปประพฤติใช้อย่างจริงจังเท่านั้น เพราะนี้
คือค าสอนของพระพุทธเจ้า เป็นค าสอนของผู้หมดปัญหา สิ่งที่น ามาสอนจึงเป็นไปเพ่ือหมดปัญหา มิใช่เป็นไป
เพ่ือให้เกิดปัญหา ทุกระดับของสังคมสามารถน าหลักพุทธธรรมไปปฏิบัติเพ่ือขจัดปัญหาได้อย่างเหมาะสม 
ปัญหาจึงอยู่ที่ผู้ปฏิบัติ มิใช่อยู่ท่ีหลักการและวิธีการ เช่นเดียวกับคนไข้ การที่โรคจะหาย คนไข้ต้องรับประทาน
ยาตามค าสั่งของแพทย์ มิใช่หายเพราะแพทย์สั่ง ค าสอนทางพระพุทธศาสนามีไว้ให้คนปฏิบัติตาม ผู้ปฏิบัติจะ
ได้รับประโยชน์เองโดยไม่ต้องรอฟังค าสั่งจากใคร ๆ ตัวอย่างหลักพุทธธรรมเพ่ือการบริหารด้านเศรษฐกิจ เช่น  
(นิเวศน์  วงศ์สุวรรณ, 2554 : 70)   

ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ หลักธรรมในพระพุทธศาสนา มิได้ปฏิเสธความร่ ารวยมั่งคั่ง แต่มีวิถีทางที่จะ
น าพาไปสู่ความร่ ารวยมั่งคั่งที่ยั่งยืนอย่างรอบด้าน รวมทั้งช่วยเสริมสร้างภูมิคุ้มกัน (ทรัพย์) ให้ปลอดภัย ไม่ใช่
เดี๋ยวจนเดี๋ยวรวยโดยฉับพลัน  ในความรู้สึก ของคนทั่ว ๆ ไปมักมีมุมมองและทัศนะในลักษณะที่ว่า 
พระพุทธศาสนามีค าสอนที่มุ่งเน้นในทางให้มนุษย์ลดละซึ่งกิเลส น าพาวิถีชีวิตมุ่งตรงสู่ทางสายกลาง 
(มัชฌิมาปฏิปทา) ซึ่งดูเสมือนหนึ่งว่า ไม่ให้ความสนใจในมิติมายาความมั่งคั่งด้านเงิน ๆ ทอง ๆ ของการด าเนิน
ชีวิต แต่ในความเป็นจริงแล้ว “หลักธรรมในพระพุทธศาสนา มิได้ปฏิเสธความร่ ารวยม่ังคั่ง แต่มีวิธีที่น าพา
ไปสู่ความร่ ารวยม่ังคั่งท่ียั่งยืน เสริมสร้างภูมิคุ้มกันในตัวเอง ไม่ใช่เดี๋ยวจนเดี๋ยวรวยโดยฉับพลัน” 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 3 ~ 

 

ย่อมท าให้เข้าใจแจ่มแจ้งในเรื่องที่เป็นไปในลักษณะของประโยชน์สุขในปัจจุบัน ที่มีมิติที่ครอบคลุม
การด าเนินชีวิตทั้งการอยู่ การกิน รวมถึงความสัมพันธ์ทางกิจกรรมของเศรษฐกิจในทุก ๆ เรื่องเลยทีเดียว 
น าพามาซึ่งความมั่นคงและสมบูรณ์ ซึ่งหลักธรรมที่น าพาสู่ความ “ร่ ารวยและมั่งคั่ง” อย่างยั่งยืนนั้นโบราณ
ท่านเรียกว่า “หลักธรรมหัวใจเศรษฐี (อุ  อา  ก  ส)” โดยที่มีสาระส าคัญโดยสรุป 4 ประการ กล่าวคือ  

1. อุฏฐานสัมปทา เป็นอย่างไร ? คือ กุลบุตรหาเลี้ยงชีพด้วยความขยันในการงาน...เธอเป็นผู้ขยันช านิ
ช านาญ ไม่เกียจคร้านในงานนั้น ประกอบด้วย ปัญญาเครื่องสอบสวน ตรวจตรา รู้จักวิธีปฏิบัติในเรื่องนั้น ๆ 
สามารถท า สามารถจัดการ นี้เรียกว่า อุฏฐานสัมปทา 

2. อารักขสัมปทา เป็นอย่างไร ? คือ กุลบุตรมีโภคทรัพย์มาก ที่หามาได้ด้วยความขยันหมั่นเพียรแล้ว
...เธอจัดการคุ้มครองโภคทรัพย์เหล่านั้นไว้โดยพิจารณาว่าท าอย่างไร พระราชาทั้งหลายจะไม่พึงบริโภคทรัพย์
เหล่านั้นเสีย พวกโจรไม่พึงลักไปเสีย ไฟไม่พึงไหม้ไปเสีย น้ าไม่พึงพัดพาไปเสีย นี้เรียกว่า อารักขสัมปทา 

3. กัลยาณมิตตตา เป็นอย่างไร ? คือ กุลบุตรเข้าอาศัยอยู่ในหมู่บ้านหรือต าบลใดก็ตาม เธอเข้าสนิท
สนมสนทนาปราศรัย ถกถ้อยปรึกษากับท่านที่เป็นคหบดีบ้าง บุตรคหบดีบ้าง พวกคนหนุ่มที่มีความประพฤติ
เป็นผู้ใหญ่บ้าง คนสูงอายุที่มีความประพฤติเป็นผู้ใหญ่บ้าง ผู้ประกอบการด้วยศรัทธา...ศีล...จาคะ... และ 
(ปัญญา) เธอศึกษาเยี่ยงอย่างความเพียบพร้อมด้วยศรัทธา...ศีล..จาคะ และปัญญาของเขา 

4. สมชีวิตา เป็นอย่างไร ? คือ กุลบุตรเป็นผู้เลี้ยงชีวิตเหมาะสม ไม่ให้ฟุ่มเฟือยเกินไป ไม่ให้ฝืดเคือง
เกินไป โดยรู้เข้าใจในทางเพ่ิมพูนและทางเสื่อมถอยแห่งโภคทรัพย์ ว่าท าอย่างนี้รายได้ของเราจึงจะเหนือ
รายจ่าย และรายจ่ายของเราจึงจักไม่เหนือรายได้ เปรียบเหมือนคนช่างหรือลูกมือคนช่าง ยกตราชั่ งขึ้นแล้ว
ย่อมรู้ว่าหย่อนไปเท่านั้น หรือเกินไปเท่านี้ ถ้าหากกุลบุตรนี้มีรายได้น้อย แต่เลี้ยงชีวิตอยู่อย่างฟุ่มเฟือย ก็จะมีผู้
กล่าวหาเอาได้ว่า กุลบุตรผู้นี้ใช้สมบัติเหมือนกินมะเดื่อ ถ้ากุลบุตรนี้มีรายได้มาก แต่เลี้ยงชีวิตอย่างฝืดเคือง     
ก็จะมีผู้กล่าวหาได้ว่า กุลบุตรผู้นี้คงจะตายอย่างคนอนาถา แต่ด้วยเหตุที่กุลบุตรเลี้ยงชีวิตเหมาะสม 
(องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/144/289) 

ประการที่หนึ่ง : ขยันหา (อุฏฐานสัมปทา) หมายถึง ความขยันหมั่นเพียร เสาะแสวงหาหนทาง 
วิธีการในการท ามาหากิน รวมถึงกินลึกลงไปในเรื่องของความมีศีลธรรมและคุณธรรมน าทางความขยันนั้น 
เป็นไปในลักษณะของความขยันใน “สัมมาอาชีพ” เป็นอาชีพที่ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม หากเป็นความ
ขยันที่ผิดเพ้ียนจากครรลองคลองธรรมน าไปสู่การประกอบอาชีพที่ไม่สุจริตแล้วนั้น ไม่ใช่ความหมายของค าว่า
ขยันตามหลักธรรมหัวใจเศรษฐี เกี่ยวเนื่องจาก หากประกอบอาชีพที่ไม่สุจริตแล้วล้วนแต่น าพามาซึ่งความ
เดือดร้อนในอนาคต เปรียบเสมือนเป็นการไปเบียดเบียนเอาทรัพย์สินของบุคคลอื่นมาเป็นของตัวเอง ถึงแม้ว่า
หากในปัจจุบันกฎหมายนั้นยังไม่สามารถที่จะเอาผิดได้ แต่ตัวเราก็รู้อยู่แก่ใจตัวเองว่า ทรัพย์สินดังกล่าวที่หามา
ได้นั้นไม่ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม ก็เกิดความทุกข์ใจในความกลัวว่าสักวันหนึ่งจะถูกจับได้และได้รับผล

https://84000.org/tipitaka/read/?23/144/289


Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 4 ~ 

 

กรรมนั้น ดังเช่นกรณีที่เราคงจะเคยได้ยินหรือเห็นตามข่าวสารทั่วไปที่มีแก๊งต้มตุ๋นไปหลอกลวงชาวบ้านใน
รูปแบบต่าง ๆทั้ง ซึ่งการกระท าดังกล่าวนั้นถือเป็นความขยันในช่องทางและวิธีการที่ผิด ท าให้ผู้อ่ืนเดือดร้อน 
ท้ายที่สุดก็น าพาให้ชีวิตของตัวเองเดือดร้อน (ติดคุก) จากการกระท าดังกล่าว (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2557)   

ประการที่สอง : รักษาดี (อารักขสัมปทา) หมายถึง การเก็บรักษาทรัพย์สินเป็นการต่อยอดมาจาก
เงินทองที่เราขยันหามาจากสัมมาอาชีพที่สุจริตนั้น กินลึกลงไปในการบริหารจัดการทรัพย์สินดังกล่าวให้งอก
เงยออกดอกออกผลตามมาด้วย เป็นไปในลักษณะของการเก็บรักษาและใช้ไปในทางที่ก่อให้เกิดประโยชน์
สูงสุด หลักธรรม “อารักขสัมปทา (รักษาดี)” ในข้อนี้มีจุดมุ่งหมายสอนให้ประหยัดมัธยัสถ์รู้จักเก็บออมรวม
ความถึงรู้จักบริหารการใช้จ่าย ซึ่งนัยก็เปรียบเสมือนเป็นการดูแลรักษาคุ้มครองโภคทรัพย์ที่หามาได้ด้วยสัมมา
อาชีพไม่ให้หมดไปในทางที่เสื่อมเสียและเป็นอันตรายต่อตนเองและผู้อื่นหรือให้รู้จักในคุณค่าของทรัพย์สินที่หา
มาได้โดยรู้จักเก็บและใช้ไปในทางท่ีเป็นประโยชน์ต่อตนและบุคคลอ่ืน  

“รักษาดีในหลักธรรมของหัวใจเศรษฐี จึงมีมิติที่ต่อยอดมาจากการขยันหาที่เมื่อได้ทรัพย์มาแล้วควร
เก็บรักษาไม่ใช้สิ้นเปลืองโดยใช่เหตุ เพ่ือสร้างภูมิคุ้มกันทางการเงินให้กับอนาคตที่มีความไม่แน่นอนรออยู่ กิน
ลึกลงไปถึงการใช้ไปในทรัพย์สินที่หามาได้ไปในทางที่ก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด โดยการบริหารจัดการที่ใช้สติ
และปัญญาน าทาง ก่อนที่จะลงทุนในอะไร ควรที่จะศึกษาข้อมูลให้เข้าใจอย่างถ่องแท้ แจ่มแจ้ง เสาะแสวงหา
ข้อมูลให้มากทีสุ่ดเพ่ือน ามาเข้าสู่กระบวนการกลั่นกรองด้วยปัญญาน าพาไปสู่การลงทุนที่มั่นคงและมีประโยชน์
สูงสุด ไม่ใช่ลงทุนด้วยแรงขับ แรงบีบคั้นและบังคับจากความโลภ” 

ประการที่สาม : ผูกไมตรีกับกัลยาณมิตร (กัลยาณมิตตตา) หมายถึง การรู้จัก “คบคนดี มีความเป็น
เพ่ือนแท้” ความเป็นเพ่ือนแท้จริงนั้นย่อมน าพามิตรไปในเส้นทางที่ดี ๆ จะพึงสังเกตได้ว่าหลักธรรมในข้อนี้ต่อ
ยอดมาจากการขยันหาและรักษาดี เกี่ยวเนื่องจาก มนุษย์เป็นสัตว์สังคมต้องมีการปฏิสัมพันธ์กับบุคคลรอบข้าง 
ดังนั้น หากว่าเรามีกัลยาณมิตรแล้ว ความเจริญก้าวหน้าก็เกิดขึ้น เช่น 

ในวิถีชีวิตของสังคมเศรษฐกิจที่มนุษย์ถือเป็นสัตว์สังคมที่ต้องเข้าไปมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วย
กันเองอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้นั้น สิ่งส าคัญอีกประการในการด าเนินชีวิตก็คือการเลือกคบมิตร ซึ่งถือได้ว่าเป็นเป็น
องค์ประกอบส าคัญตามหลัก “มงคลชีวิต ๓๘ ประการ” อันเป็นหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาที่ว่าด้วยมงคล
แรกคือ “ไม่คบคนพาล” และต่อด้วยมงคลประการที่สองคือต้องรู้จัก “คบบัณฑิต” เป็นที่น่าพึงสังเกตว่า
หลักธรรมมงคลชีวิตในพระพุทธศาสนาที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ยกเอามาวางเป็นหลักปฏิบัติในล าดับที่ 
๑ และ ๒ นั้นเป็นเรื่องที่เกี่ยวเนื่องกับคน บ่งชี้ให้เห็นว่าปัญหาที่ส าคัญของการด าเนินชีวิตตามหลัก
พระพุทธศาสนานั้นสิ่งส าคัญและต้องค านึงถึงในเบื้องแรกคือเรื่องคน ดังคงเคยเคยได้ยินได้ฟังมาบ่อย ๆ         



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 5 ~ 

 

ในท านองที่ว่า “คนนี้เสียคนเพราะคบเพ่ือนไม่ดี ส่วนคนนี้ได้ดีเพราะมีเพ่ือนที่ดีคอยแนะน าและช่วยเหลือ
เกื้อกูลไม่ให้เดินทางผิด” 

ประการที่สี่ : ด ารงชีวิตแบบพอเพียง (สมชีวิตา) หมายถึง การรู้จักคุณค่าของทรัพย์สินเงินทอง ที่
หามาได้ใช้จ่ายให้เกิดประโยชน์สูงสุด ไม่ใช้จ่ายฟุ่มเฟือย รวมถึงกินลึกลงไปใน ความพอประมาณ ความ
สมเหตุสมผล ความสมดุล และสร้างภูมิคุ้มกันให้กับชีวิต เกี่ยวเนื่องจาก ความพอเพียง มีลักษณะอกาลิโก (ไม่
เลือกกาลไม่เลือกสมัย) คือ สามารถใช้ได้ทุกเวลาและทุกสถานที่ เพราะเป็นหลักแห่งความเป็นจริง
เสมอ “ความพอเพียง” มีคุณลักษณะ ที่ส าคัญคือ (วศิน  อินทรสระ, 2554 : 111)  

ประการแรก ความพอประมาณ คือ เป็นความพอดีที่ไม่มากเกินไปและไม่น้อยเกินไป หรือ ไม่
สุดโต่งทั้งสองด้านไม่ว่าจะเป็นมิติทางสังคม มิติทางการเมือง และมิติทางเศรษฐกิจ และท่ีส าคัญในความพอดีที่
มีอยู่หรือได้มานั้นต้องไม่เบียดเบียนตนเองและไม่ก้าวข้ามไปเบียดเบียนคนอ่ืน เป็นความพอดีที่ตั้งอยู่บนหลั ก
ของศีลธรรมและคุณธรรมเป็นส าคัญ 

ประการที่สอง ความสมเหตุสมผล ประกอบไปด้วย 1) ความสมเหตุสมผลในการจัดล าดับ
ความส าคัญ เป็นการจัดล าดับความส าคัญในการตัดสินของทุกมิติทั้งเศรษฐกิจ การเมือง และสังคม ในประเด็น
ที่มองถึงความสมเหตุสมผลทางเศรษฐกิจ การเมือง และสังคม โดยมีผลประโยชน์ของส่วนรวมเป็นที่ตั้ง         
2) ความสมเหตุสมผลในกระบวนการด าเนินการ เป็นการค านึงถึงความเหมาะสมของวิธีการและขั้นตอนของ
การด าเนินการต้องโปร่งใส ไม่เอ้ือผลประโยชน์ให้กับกลุ่มตนเองและพวกพ้อง ที่ส าคัญต้องยึดหลักธรรมาภิบาล 
3) ความสมเหตุสมผลในด้านผลกระทบหรือต้นทุนทางสังคม เป็นการค านึงถึงผลกระทบที่มีต่อสังคมโดยรวม 
ตลอดจนสิ่งแวดล้อม โดยยึดหลักของความสมดุลและดุลยภาพโดยรวมของมนุษย์กับมนุษย์และมนุษย์กับ
ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็นที่ตั้ง 

ประการที่สาม ความสมดุลของความสัมพันธ์ในมิติด้านต่าง  ๆ คือ เป็นความสมดุลทางหลัก
ความคิด ความสมดุลทางหลักการพูด ความสมดุลทางหลักการปฏิบัติ รวมถึงความสมดุลในมิติอ่ืน ๆ ซึ่งเมื่อ
ความพอเพียงเป็นการไม่ไปเบียดเบียนตัวเองและคนอ่ืน รวมทั้งการไม่ไปเบียดเบียนธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม
ด้วยแล้ว ท าให้ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ด้วยกันและความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมในลักษณะดังกล่าวเป็นความสัมพันธ์ในเชิงอุดหนุน ส่งเสริม เกื้อกูลซึ่งกันและกัน เป็นการด าเนิน
ความสัมพันธ์ที่แสวงหาประโยชน์ส่วนรวม ไม่แสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัวเป็นเป้าหมายหลัก เพ่ือน าไปสู่จุด
สมดุลทางเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง แทนการน าไปสู่จุดวิกฤต ิ    

 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 6 ~ 

 

ประการที่สี่ การสร้างภูมิคุ้มกัน คือ ความสามารถในการรองรับหรือรับมือกับสภาวการณ์ ความผัน
ผวน และการเปลี่ยนแปลงในด้านต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น ได้เป็นอย่างดี เนื่องจาก ความพอเพียง ท าให้เกิดความ
สมดุลระหว่างมนุษย์กับมนุษย์และระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม เมื่อเกิดการเปลี่ยนแปลงขึ้น จึง
ได้รับผลกระทบไม่มาก และสามารถกลับสู่จุดสมดุลและดุลยภาพใหม่ได้อย่างรวดเร็ว 

การด ารงชีพแบบพอเพียงตามแนวทางพระพุทธศาสนาสามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้กับทุกคน ทุก
องค์กรและทุกหน่วยงานทั้งภาครัฐและเอกชน เพราะเป็นหลักปฏิบัติที่สอดคล้องกับการท าประโยชน์ให้ถึง
พร้อมในปัจจุบันด้วยความพอประมาณ สมเหตุสมผล สมดุล และเสริมสร้างภูมิคุ้มกันให้กับตนเอง ความ
พอเพียงหากจะแยกย่อยลงลึกไปในการท ามาหากินของการด าเนินชีวิตแล้วสามารถมองได้ใน 2 มิติ คือ 

1) มิติพอเพียงอย่างวัตถุวิสัย เป็นลักษณะของความพอเพียงภายนอก คือ มีกินมีใช้ มีปัจจัยสี่
เพียงพอ หรือที่คนส่วนใหญ่เข้าใจในความหมายที่ว่า พอสมควรตามอัตภาพ 

2) มิติพอเพียงอย่างจิตวิสัย เป็นลักษณะของความพอเพียงภายใน คือ เป็นความพอเพียงใน
ด้านความรู้สึก ซึ่งแต่ละคนมีไม่เท่ากัน บางคนมีเงินไม่มากก็ถือว่าเพียงพอแล้วส าหรับเขา แต่ในขณะที่บางคน
มีทรัพย์สินเงินทองมากมายแต่ก็ยังไม่เพียงพอส าหรับเขา  
 

2. พุทธธรรมการสอนสังคมศึกษาตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 
ความหมาย ค าว่า “เศรษฐกิจ” มาจาก 2 ค า คือ เศรษฐ แปลว่า ดีเลิศ และว่า กิจ แปลว่า การ

ประกอบการ เมื่อรวมกันจึงได้ความว่า การประกอบกิจการงานเกี่ยวกับการผลิต การจ าหน่าย จ่าย แจก การ
บริโภค และการใช้สอยสิ่งต่าง ๆ ให้ได้ผลดีเลิศ ส่วนค าว่า พอเพียง หมายถึง ความเหมาะสม หรือ ความ
พอดี เน้นการผลิตและการบริโภคแบบพออยู่พอกินเป็นหลัก ซึ่งไม่ได้เน้นก าไรสุทธิ หรือความร่ ารวยเป็น
เป้าหมายสูงสุด และเม่ือรวมกันจึงได้ความว่า การผลิตจ าหน่าย และบริโภคอย่างพอเหมาะพอดี นั่นเอง 

เศรษฐกิจพอเพียง เป็นระบบเศรษฐกิจที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ทรงด าริขึ้น เพ่ือแสวงหา
ทางออกจากวิกฤตเศรษฐกิจให้กับสังคมไทย  ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง ก็คือ “การที่ พ่ึงตนเอง
ได”้ วัตถุประสงค์ หรือเป้าหมายหลักของเศรษฐกิจพอเพียง คือ ความสงบสุขของผู้คนในสังคม ประชาชนมีกิน
มีใช้อย่างเพียงพอแก่ความต้องการ ที่ส าคัญต้องไม่ท าตนและผู้อ่ืนเดือนร้อน เน้นให้คนในชุมชนพัฒนาขีด
ความสามารถในการผลิตและบริโภคอย่างพอเพียง ไปจนถึงขั้นการแปรรูปอุตสาหกรรมครัวเรือน สร้างอาชีพ
และเสริมทักษะทางวิชาการที่หลากหลาย ใช้ชุมชนด ารงอยู่ได้ด้วยการยึดหลักแห่งความถูกต้องดีงาม มีความ
เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ และช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เป็นต้น (พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช) 

 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 7 ~ 

 

แนวทางการปฏิบัติตามระบบเศรษฐกิจแบบพอเพียง คือ การน าค าสอนทางพระพุทธศาสนา มาเป็น
แนวทางในการประสานกลมกลืนกับวิธีชีวิตของชาวบ้าน ที่เป็นเกษตรกรอย่างชาญฉลาด และเป็นรูปธรรม 
หลักจริยธรรมดังกล่าว คือหลักการเดินสายกลาง หรือ มัชฌิมาปฏิปทา ในระดับโลกิยธรรม การเดินทางสาย
กลาง คือธรรมที่เหมาะแก่ชาวบ้านทั่วไปได้แก่ ความเป็นรู้จักพอในการบริโภคใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติ และ
การใช้ชีวิตแบบไม่ฟุ่มเฟือย ฟุ้งเฟ้อ ซึ่งมีลักษณะเป็นการเน้นการลด ละ เลิก อบายมุข ด้วยการประพฤติตาม
หลักเบญจศีล และ เบญจธรรม ซึ่งถือเป็นหัวใจส าคัญของการเป็นวิถีพุทธ  

แนวทางการปฏิบัติตนตามหลักเศรษฐกิจพอเพียง 
1. ประหยัด ลดละความฟุ่มเฟือย ตัดทอนค่าใช้จ่ายในทุกด้านที่ไม่จ าเป็น ดังพระราชด ารัสว่า 

"ความเป็นอยู่ที่ต้องไม่ฟุ่มเฟือย ต้องประหยัดไปในทางท่ีถูกต้อง” 
2. ประกอบอาชีพด้วยความสุจริต ดังพระราชด ารัสที่ว่า “ความเจริญของคนทั้งหลายย่อมเกิดมา

จากการประพฤติชอบและการหาเลี้ยงชีพชอบเป็นส าคัญ” 
3. ละเลิกการแก่งแย่งผลประโยชน์และแข่งขันกันในทางการค้าขายกันอย่างรุนแรงดังอดีต ดังพระ

ราชด ารัสว่า “…ความสุขความเจริญอันแท้จริงนั้น หมายถึงความสุขความเจริญที่บุคคลแสวงหามาได้ด้วยความ
เป็นธรรม ทั้งในเจตนาและการกระท าที่ไม่ใช่ได้มาด้วยความบังเอิญ หรือด้วยการแก่งแย่ งเบียดบังมาจาก
ผู้อื่น…” 

4. ไม่หยุดนิ่งที่จะหาทางให้ชีวิตหลุดพ้นจากความทุกข์ยาก ขวนขวายใฝ่หาความรู้ให้เกิดมีรายได้
จนถึงขั้นพอเพียง ดังพระราชด าริว่า “…การที่ต้องการให้ทุกคนพยายามที่จะหาความรู้และสร้างตนเองให้
มั่นคงนี้เพ่ือตนเอง เพ่ือที่จะให้ตัวเองมีความเป็นอยู่ที่ก้าวหน้า ที่มีความสุข พอมีพอกิน เป็นขั้นหนึ่งและขั้น
ต่อไป ก็คือ ให้เกียรติว่ายืนได้ด้วยตนเอง…” 

5. ลดละสิ่งชั่วให้หมดสิ้นไป ดังที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวได้พระราชทานพระบรมราโชวาท
ว่า “…พยายามไม่ก่อความชั่วให้เป็นเครื่องท าลายตัวท าลายผู้อ่ืน พยายามลด พยายามละความชั่วที่ตนเองมี
อยู่ พยายามก่อความดีให้แก่ตัวอยู่เสมอ พยายามรักษาและเพ่ิมพูนความดีที่มีอยู่นั้นให้งอกงามสมบูรณ์
ยิ่งขึ้น…”  

หลักธรรมในเศรษฐกิจพอเพียง ระบบเศรษฐกิจแบบพอเพียง ที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ทรง
พระราชด าริและพระราชทานไว้ให้เป็นแนวทางในการพัฒนาประเทศแก่คนไทยนั้น วัตถุประสงค์หรือเป้าหมาย
หลัก คือ ความสงบสุขของผู้คนในสังคม ประชาชนมีกินมีใช้อย่างเพียงพอแก่ความต้องการ ที่ส าคัญต้องไม่ท า
ตนและผู้อ่ืนเดือนร้อน หากวิเคราะห์โดยละเอียดก็จะพบว่า ทรงประยุกต์มาจากหลักธรรมในพระพุทธศาสนา
นั่นเอง จาก พระราชด ารัสอธิบายขยายความหมายของระบบเศรษฐกิจแบบพอเพียงที่กล่าวมาข้างต้น นั้นท า
ให้เราพบว่ามีหลักธรรมต่อไปนี้ปรากฏเป็นรากฐานอยู่ในระบบเศรษฐกิจแบบพอเพียง  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 8 ~ 

 

หลักมัชฌิมาปฏิปทา (การปฏิบัติตนในทางสายกลาง) มัชฌิมาปฏิปทาในทางพุทธศาสนา 
หมายถึง ทางสายกลาง คือ การไม่ยึดถือสุดทางทั้ง 2 ได้แก่ อัตตกิลมถานุโยค คือ การประกอบตนเองให้
ล าบากเกินไป และกามสุขัลลิกานุโยค คือ การพัวพันในกามในความสบาย  เป็นหลักค าสอนที่ปรากฏในพระ
ธรรมเทศนากัณฑ์แรกของพระพุทธเจ้า ที่ทรงแสดงแก่ปัญจวัคคีย์ คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ที่เป็นไปเพื่อการ
รู้จักการด าเนินชีวิตให้เกิดความพอดี เป็นแนวทางของการแก้ทุกข์ที่เรียกว่า “อริยมรรคมีองค์ 8” โดยมุ่งเน้น
ให้มีความสุขกายและสุขใจไปด้วย ดังนี้  

1. สัมมาทิฏฐิ คือ ปัญญาเห็นชอบ หมายถึง การปฏิบัติอย่างเหมาะสมตามความเป็นจริงด้วย
ปัญญา 

2. สัมมาสังกัปปะ คือ ด าริชอบ หมายถึง การใช้สมองความคิดพิจารณาแต่ในทางกุศลหรือความดีงาม 
3. สัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ หมายถึง การพูดต้องสุภาพ แต่ในสิ่งที่สร้างสรรค์ดีงาม 
4. สัมมากัมมันตะ คือ การประพฤติดีงาม ทางกายหรือกิจกรรมทางกายทั้งปวง 
5. สัมมาอาชีวะ คือ การท ามาหากินอย่างสุจริตชน ไม่คดโกง เอาเปรียบคนอ่ืน ๆ มากเกินไป 
6. สัมมาวายามะ คือ ความอุตสาหะพยายาม ประกอบความเพียรในการกุศลกรรม 
7. สัมมาสติ คือ การไม่ปล่อยให้เกิดความพลั้งเผลอ จิตเลื่อนลอย ด ารงอยู่ด้วยความรู้ตัวอยู่เป็น

ปกต ิ
8. สัมมาสมาธิ คือ การฝึกจิตให้ตั้งมั่น สงบ สงัด จากกิเลส นิวรณ์อยู่เป็นปกติ  (ที.ม. (ไทย) 

10/299/348; ม.มู (ไทย) 12/149/123) 
อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ (ตนเป็นที่พ่ึงแห่งตน) 
หลัก อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ เป็นค าสอนให้บุคคลพ่ึงตนเอง ซึ่งแนวทางของระบบเศรษฐกิจ

พอเพียง ก็ได้มุ่งเน้นให้พ่ึงตนเองในการท ามาหาเลี้ยงชีพ ในการสร้างฐานะ และการเก็บรักษาทรัพย์ที่หามาได้ 
เพ่ือจับจ่ายใช้สอยในยามจ าเป็น นอกจากเป็นที่พ่ึงแห่งตนแล้ว จะต้องเป็นที่พ่ึงของบุคคลอ่ืนด้วย นอกจากใน
ระดับบุคคลแล้ว ยังมุ่งเน้นให้การพัฒนาประเทศชาติให้พ่ึงตนเองในลักษณะ “เศรษฐกิจพอเพียง” นั่นคือการ
พัฒนาที่ไม่อิงเศรษฐกิจโลกจนเกินไป 

หลักสันโดษ มุ่งให้บุคคลพึงพอใจในสิ่งที่ตนเองได้มา และใช้จ่ายในสิ่งที่ก่อให้เกิดประโยชน์ ให้
บุคคลรู้จักประมาณ ได้แก่ การประหยัดและรู้จักออม ไม่ฟุ่มเฟือยฟุ้งเฟ้อ มีความเป็นอยู่อย่างสงบเรียบง่าย 
และโปร่งใส ไม่ทะเยอทะยานต่อสู้ และเบียดเบียนบุคคลอ่ืน ไม่เอารัดเอาเปรียบกัน อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข
สันโดษ มีความหมาย 3 นัยคือ ยินดีสิ่งที่เป็นของตน ยินดีในสิ่งที่มีอยู่ และ ยินดีด้วยใจที่มั่นคง  

 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 9 ~ 

 

โภคอาทิยะ 5 เมื่อมีทรัพย์สิน ควรน ามาใช้ประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิต ประกอบด้วย 
1) ใช้จ่ายทรัพย์นั้นเลี้ยงตนเอง เลี้ยงดูครอบครัว มารดาบิดา ให้เป็นสุข  
2) ใช้ทรัพย์นั้นบ ารุงเลี้ยงมิตรสหาย ผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุข 
3) ใช้ป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ 
4) ใช้เพ่ือบ ารุงสมณพราหมณ์ 
5. ท าพลี คือ การสละบ ารุงสงเคราะห์ 5 อย่าง ได้แก่ 1) อติถิพลี (ใช้ต้อนรับแขก) 2) ญาติพลี (ใช้

สงเคราะห์ญาติ) 3) ราชพลี (ใช้บ ารุงราชการด้วยการเสียภาษีอากร) 4) เทวตาพลี (บ ารุงเทวดา) และ 5) ปุพพ
เปตพลี (ท าบุญอุทิศให้แก่บุพการี) 

กามโภคีสุข 4 (สุขของคฤหัสถ์ 4)  คือ คนครองเรือนควรจะมีความสุข 4 ประการ ซึ่งคนครอง
เรือนควรจะพยายามให้เข้าถึงให้ได้ คือ 

1. อัตถิสุข - สุขเกิดจากการมีทรัพย์ เป็นหลักประกันของชีวิต โดยเฉพาะความอุ่นใจ ปลาบปลื้ม
ภูมิใจว่าเรามีทรัพย์ที่หามาได้ด้วยก าลังของตนเอง 

2. โภคสุข -สุขเกิดจากการบริโภคทรัพย์ หรือใช้จ่ายทรัพย์ คือ รู้จักใช้จ่ายทรัพย์นั้นให้เกิด
ประโยชน์แก่ชีวิตของตน เลี้ยงดูบุคคลอื่น และท าประโยชน์สุขต่อผู้อื่นและสังคม เป็นต้น 

3. อนณสุข – สุขเกิดจากความไม่เป็นหนี้ ไม่ต้องทุกข์ใจ เป็นกังวลใจเพราะมีหนี้สินติดค้างใคร 
4. อนวัชชสุข -สุขเกิดจากความประพฤติที่ไม่มีโทษ คือ มีกายกรรม วจีกรรม มโนกรรมที่สุจริต ที่

ใครจะว่ากล่าวติเตียนไม่ได้ มีความบริสุทธิ์ และมีความม่ันใจในการด าเนินชีวิตของตน  
โดยสรุป เศรษฐกิจพอเพียง เป็นหลักเศรษฐกิจที่สอดคล้องกับหลักธรรมใน พระพุทธศาสนา กล่าวได้

ว่าเป็นหลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ ที่มุ่งให้มนุษย์จ ากัด หรือความอยาก หรือความต้องการของตนเอง 
แทนการกระตุ้นตัณหาหรือความอยาก เพ่ือให้เกิดการบริโภคมากขึ้น (บริโภคนิยม) เนื่องจากพระพุทธศาสนา
เห็นว่าความต้องการของมนุษย์นั้นไม่มีขีดจ ากัด แต่ขณะเดียวกันทรัพยากรมีขีดจ ากัด หากมีการใช้เกินความ
จ าเป็น ทรัพยากรเหล่านั้นก็จะหมดสิ้นไปในที่สุด การปฏิบัติตนตามหลักเศรษฐกิจพอเพียงจึงต้องหันมาแก้ไขที่
ตนเองก่อน จ ากัดความอยาก ความต้องการ ให้รู้จักพอดี ไม่บริโภคเกินความพอดีหรือตกเป็นทาสของวัตถุ 

หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง เป็นแนวคิดที่ถูกหล่อหลอม มาจากความเป็นจริงแห่งธรรมชาติ ที่
มนุษย์ทุกคนต้องศึกษาให้เข้าใจ และต้องน าไปปฏิบัติในชีวิตประจ าวัน เพ่ือที่จะได้เข้าใจถึงความเป็นจริงของ
ธรรมชาติ ความเป็นจริงของชีวิต ว่าสิ่งใดควรท า สิ่งใดไม่ควรท า สิ่งใดควรยึดถือเป็นที่พ่ึง สิ่งใดไม่ควรยึดถือ
เป็นที่พ่ึง เมื่อได้ศึกษาจนเข้าใจ และน าไปปฏิบัติจนเกิดผลแล้วจนพบความเป็นจริงแห่งชีวิตว่าสิ่งที่จ าเป็นต่อ
การด ารง ชีวิต คืออะไร เมื่อนั้นก็จะได้เข้าใจในหลักเศรษฐกิจพอเพียงเป็นอย่างดี เพราะหลักเศรษฐกิจพอเพียง



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 10 ~ 

 

เป็นนโยบายที่แสดงให้เห็นถึงความเป็นจริงของชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนานั่นเอง (นิเวศน์ วงศ์สุวรรณ, 
2560 : 18)   

ความสอดคล้องของหลักเศรษฐกิจพอเพียงกับหลักธรรมในพุทธศาสนา 
1. เน้นความเป็นเศรษฐกิจแบบองค์รวม กล่าวคือ เป็นระบบการพัฒนาชีวิตของปัจเจกชน ควบคู่กับ

การพัฒนาสังคม ชุมชน และสิ่งแวดล้อม โดยมีจริยธรรมคือความเมตตา ความเกื้อกูลสงเคราะห์ ความสามัคคี 
ความไม่เห็นแก่ตัว ดังหลักของระบบเศรษฐกิจพอเพียงที่กล่าวไว้ว่า มนุษย์อยู่ดี ชุมชนอยู่ได้ ธรรมชาติยั่งยืน 

2. เป็นระบบเศรษฐกิจแบบมัชฌิมา ที่มีสัมมาอาชีวะเป็นหัวใจส าคัญ ซึ่งสามารถโยงไปสู่การที่
พระพุทธศาสนามีท่าทีปฏิเสธความสุดโต่ง 2 ด้าน คือ การหมกมุ่นในกามสุขอย่างเดียว และ การทรมานตนเอง
ในรูปแบบต่าง ๆ 

3. เป็นระบบเศรษฐกิจ ที่มุ่งพัฒนาทั้งคนและทั้งกระบวนการทางเศรษฐกิจ ซึ่งถ้าคนไทยปฏิบัติตาม
ระบบเศรษฐกิจแบบพอเพียงก็จะส่งผลให้เกิดภาวะ “เศรษฐกิจงอกงาม ธรรมงอกเงย คนก็มีความสุข”  

4. เป็นระบบเศรษฐกิจ ที่ไม่เบียดเบียนใครให้เดือดร้อน ไม่มุ่งท าลายทรัพยากรธรรมชาติจนกลายเป็น
การท าร้ายธรรมชาติ 

5. เป็นระบบเศรษฐกิจที่ฝึกให้มนุษย์ตระหนักรู้ถึงศักยภาพในด้านการสามารถพ่ึงตนเองได้ 
 

3. พุทธธรรมเพ่ือการสอนสังคมศึกษาในปกครองแบบสามัคคีธรรม 

การปกครอง หมายถึง การดูแล การคุ้มครอง การบริหาร ให้บ้านเมือง สังคม ประเทศชาติสามารถจะ
อยู่ด้วยกันได้อย่างเป็นระบบระเบียบ เพ่ือให้เกิดความสงบสุขอย่างแท้จริงด้วยระบบการปกครองแบบความ
สามัคคี  การที่บุคคลในรัฐหรือประเทศและสังคมนั้น ๆ แสดงออกซ่ึงการรวมก าลังเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เพ่ือ
ท างานอย่างใดอย่างหนึ่งอันเดียวกัน เพ่ือท างานอย่างใดอย่างหนึ่งให้ส าเร็จสมประสงค์ตามความต้องการของ
รัฐ หรือประเทศ และสังคมนั้น ๆ และก าลังที่รวมกันนั้น เป็นได้ท้ังก าลังทางกาย ก าลังทางใจ ก าลังทางความรู้ 
ก าลังทางทรัพย์ เพ่ือร่วมกันสร้างประโยชน์และความสุข มิใช่รวมก าลังกันเพ่ือท าลายหรือสร้างความเดือดร้อน
ให้แก่ผู้อื่น โดยมีองค์ประกอบด้านคุณธรรมที่เกี่ยวข้อง คือ ความรับผิดชอบ ไม่เห็นแก่ตัว มีใจเป็นธรรม และมี
ระเบียบวินัย ซึ่งสังเกตได้จากพฤติกรรมที่แสดงออกถึงความสามัคคี คือ การร่วมกันปฏิบัติงานด้วยความกลม
เกลียวไม่ทะเลาะวิวาทคิดท าลายหรือแก่งแย่งชิงดีกัน มีความรับผิดชอบต่อตนเองและสังคม ไม่เห็นแก่ตัว มีใจ
เป็นธรรมและมีระเบียบวินัย ซึ่งเกิดจากการรับรู้และสรุปตามความเข้าใจของแต่ละคน ในส่วนของรูปแบบการ
ปกครองแบบสามัคคีธรรม เป็นรูปแบบการปกครองที่มีในสมัยพุทธกาล เป็นการปกครองที่ให้อ านาจแก่คณะ
บุคคลที่มีอ านาจได้ร่วมกันปกครอง เพ่ือให้สามารถพัฒนาบ้านเมืองก้าวไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองได้อีกรูปแบบ
หนึ่ง ถ้าเปรียบในปัจจุบันแล้วถือว่าระบบประชาธิปไตยมีส่วนคล้ายมากที่สุดกับระบบสามัคคีธรรม   หลักการ
ปกครองแบบสามัคคีธรรมนั้นต้องใช้หลักธรรมที่จะช่วยก่อให้เกิดความสามัคคีในสังคมโดยตรง หลักธรรมที่ได้



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 11 ~ 

 

กล่าวมาแล้วคือ  หลักอคติ 4 หลักอปริหานิยธรรม 7  ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมของผู้ปกครองโดยตรง หลักทิศ 6 
และหลักสังคหวัตถุ 4  ถือได้ว่าเป็นหลักธรรมของผู้ที่อยู่ใต้การปกครอง ที่จะต้องปฏิบัติเพ่ือให้สังคมเกิดความ
สามัคคีกัน และวิถีชีวิตการปกครองแบบสามัคคีธรรมนั้น ต้องเป็นไปเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม ภายใต้การ
ปกครองของรูปแบบสามัคคีธรรม เป็นวิถีชีวิตที่ต้องยอมรับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืนให้มากที่สุด ต้องมีการ
ประชุมหารือ ตกลงกันให้เรียบร้อย ก่อนที่จะได้ด าเนินการสิ่ งใดออกมาสู่ ผู้ที่อยู่ใต้การปกครองในรูปแบบนี้   
(ที.ม. (ไทย) 10/68/86; องฺ. สตฺตก, (ไทย) 20/20/18. ; ที. ป, (ไทย) 11/176/196.) 

ความส าคัญของการปกครองแบบสามัคคีธรรมสามารถแบ่งออกเป็นประเด็นที่ส าคัญ ดังนี้ 
1. การปกครองแบบสามัคคีธรรมต้องเคารพเหตุผลมากกว่าบุคคล คือ จะต้องไม่ศรัทธาในตัวบุคคล

หนึ่งบุคคลใดจนลืมนึกถึงความสามารถที่แท้จริง โดยต้องยอมรับว่าทุกคนมีความสามารถ และมีสติปัญญาอยู่
ในวงจ ากัดอาจมีทัศนะที่ถูกต้องในบางเรื่องและผิดในบางเรื่อง จะต้องไม่เคร่งครัดในระบบอาวุโสมากเกินไป 
ต้องยอมรับฟังความคิดเห็นของคนอ่ืนเพ่ือค้นหาเหตุผลที่ถูกต้องอย่างแท้จริง เพราะเหตุผลจะช่วยจรรโลงให้
การปกครองแบบสามัคคีธรรมด าเนินไปได้ 

2. การปกครองแบบสามัคคีธรรมต้องรู้จักประนีประนอม ผู้ที่มีศรัทธาในระบอบนี้จะต้องรู้จักการ
ยอมรับฟังความคิดเห็นของบุคคลอ่ืน ไม่ยึดมั่นในความคิดเห็นของตนเองอย่างมืดบอด ยอมผ่อนปรนหรือแก้ไข
ปัญหาต่าง ๆ ตามเหตุผลที่ถูกต้องและเหมาะสม ยอมรับการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ โดยวิธีสันติมากกว่าการแก้ไข
ด้วยวิธีที่รุนแรง 

3. การปกครองแบบสามัคคีธรรมต้องมีระเบียบวินัย ผู้ที่อยู่ในสังคมประชาธิปไตยต้องเป็นผู้ที่มี
ระเบียบวินัยประพฤติปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ของสังคม ถึงแม้การปกครองแบบสามัคคีธรรมจะมีส่วนที่คล้ายกับ
ประชาธิปไตย ที่ให้มีสิทธิเสรีภาพแก่ประชาชนก็จริง แต่การใช้สิทธิเสรีภาพต้องอยู่ภายใต้ขอบเขตของ
กฎหมาย การใช้สิทธิเสรีภาพเกินขอบเขตจนไปละเมิดเสรีภาพของบุคคลอ่ืน ย่อมท าให้เกิดความสับสนอลเวง 
ความไร้ระเบียบในสังคม ดังนั้น สังคมจะด ารงอยู่ได้ถ้าคนในสังคมเป็นผู้มีระเบียบวินัย 

4. การปกครองแบบสามัคคีธรรมต้องมีความรับผิดชอบต่อส่วนรวม ความรู้สึกรับผิดชอบต่อส่วนรวม
มักเกิดขึ้นเนื่องจากความรู้สึกว่าตนเป็นเจ้าของประเทศ จะต้องประพฤติตนให้เป็นประโยชน์ต่อส่วนรวม เช่น 
การรักษาทรัพย์สมบัติของส่วนรวม และปฏิบัติตามกฎหมายบ้านเมือง เป็นต้น 

สรรพสัตว์ทั้งหลายล้วนปรารถนาความสุข มนุษยชาติต่างปรารถนาอยากให้โลกมีสันติสุข มีการ
เรียกร้องหาสันติภาพกันทั่วโลก แต่จะมีสักกี่คนที่รู้ว่า สันติภาพภายนอกต้องเริ่มมาจากสันติสุขภายใน และ
สันติสุขภายในต้องเริ่มจากการฝึกฝนใจให้หยุดนิ่ง เว้นจากการปฏิบัติธรรมแล้ว ไม่มีวิธีอ่ืนใด ที่จะท าให้เราได้
พบกับสันติสุขที่แท้จริง หากทุก ๆ คนในโลกตั้งใจปฏิบัติธรรม ให้เข้าถึงพระธรรมภายใน เมื่อนั้นจะซาบซึ้งว่า 
พระธรรมกายเป็นแหล่งก าเนิดของความสุขท่ีแท้จริง แล้วคนทั้งโลกจะหันมาแสวงหาสันติภาพอย่างถูกวิธี ด้วย

http://www.dmc.tv/search/%E0%B8%AA%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%9E
http://www.dmc.tv/search/%E0%B8%9B%E0%B8%8F%E0%B8%B4%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1


Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 12 ~ 

 

การฝึกใจให้หยุดนิ่งพร้อม ๆ กัน เมื่อถึงเวลานั้นสิ่งที่เป็นความปรารถนาร่วมกัน คือ สันติภาพโลก จะบังเกิดขึ้น
อย่างแน่นอน 

ความสามัคคีเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน เป็นคุณธรรมที่ส าคัญในการอยู่ร่วมกันเป็นหมู่คณะใหญ่อย่างมี
ความสุข เป็นปราการด่านส าคัญที่สุด ในการที่จะท าให้สังคมประเทศชาติ มีความมั่นคงและปลอดภัย ไม่ถูก
ข้าศึกรุกราน หรือถูกแทรกแซงให้บ้านเมืองระส ่าระสาย ความสามัคคีเป็นยิ่งกว่าป้อมปราการของบ้านเมือง ที่
สูงตระหง่านเสียดฟ้า เพราะเป็นประดุจป้อมปราการ หรือก าแพงเมืองที่มีชีวิตจิตใจ ที่ทุกคนต่างมีความ
เข้มแข็ง พร้อมที่จะเสียสละรักษาประเทศชาติ แม้ข้าศึกจะมีพลังอ านาจ มีความสามารถมากมายเพียงไร แต่ก็
ไม่สามารถทลายก าแพงแห่งความสามัคคีของหมู่คณะไปได้ ความสามัคคีของหมู่คณะจึงน าสุขมาให้ นักปราชญ์
บัณฑิตทั้งหลาย จึงยินดีในสามัคคีธรรม และสนับสนุนให้หมู่คณะรู้รักสมัครสมาน หากขาดความสามัคคี นั่น
เปรียบเสมือนลางร้ายว่า ความเสื่อมสลายก าลังจะเกิดข้ึนในไม่ช้า 
 

4. พุทธจริยาการสอนสังคมศึกษาเพ่ืออนุเคราะห์โลกอย่างบูรณาการ  
ที่มาของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์แรก ตราบจนถึงองค์สมเด็จพระสัมมาสัม พุทธเจ้าองค์

ปัจจุบัน และเหล่าหน่อเนื้อพุทธางกูร พระบรมโพธิสัตว์ ผู้ทรงพระคุณเมตตาอันประเสริฐต่อสรรพสัตว์ทั้งปวง 
ให้พ้นจากภัยวักสงสารแต่ก่อนมานานนับ จะหาที่สุดมิได้ เหล่าสรรพสัตว์น้อยใหญ่หลงเวียนว่ายอยู่ในทะเล
ทุกข์แห่งวัฏสงสาร เกิดแล้วตาย ตายแล้วเกิด ไม่มีที่สิ้นสุด หลงอยู่ในทะเลแห่งความทุกข์ แต่ไม่รู้ว่าตนเองอยู่
ท่ามกลางทะเลทุกข์ที่ไร้ฝั่ง ครั้งนั้น ได้ปรากฏมหาบุรุษผู้เปี่ยมไปด้วยเมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลายได้ด าริว่า ภพ
ภูมิทั้งหลายที่หมู่สัตว์ได้เวียนว่ายตายเกิดครั้งแล้วครั้งเล่า ไม่มีที่สุด ไม่มีประมาณ วนเวียนอยู่ในทุกข์ ไปเกิดใน
สุคติภูมิก็ยินดีมีความสุข ไปเกิดในทุคติภูมิก็เป็นทุกข์หนักแสนสาหัสตัวเราเองก็ไม่ต่างไปจากผู้อ่ืน อย่ากระนั้น
เลย เรามาหาหนทางที่จะออกจากสังสารวัฏนี้เถิด จากนั้นมหาบุรุษก็ได้อธิฐานมั่นที่จะหาหนทางออกจาก
สังสารวัฏให้จงได้ 

 ในช่วงนี้ท่านก็เพียรศึกษาหาความรู้ เพียรถามครูอาจารย์ท่านต่าง ๆ ครั้งไปเกิดไปจุติ ณ ภพภูมิอัน
เป็นสุคติภูมิ ก็เพียรถามยังท่านผู้เป็นใหญ่ในภพภูมินั้นว่ามีหนทางใด ในการที่จะออกจากสังสารวัฏนี้ ได้นับเป็น
เวลานานแสนนาน ที่มหาบุรุษได้ท่องเที่ยวไปในภพภูมิต่าง ๆ เพ่ือค้นหาสัจธรรม อันจะน าพารื้อขนสรรพสัตว์
ให้พ้นจากวักสงสารในที่สุด ท่านมหาบุรุษก็ได้ทราบด้วยตนเองว่า ยังไม่มีผู้ใดสามารถหยั่งรู้ได้ว่าธรรมใดเป็น
ธรรมอันพิสุทธิ์ เป็นธรรมอันท าให้อาสวะกิเลสสิ้นลง หลุดพ้นจากการเกิดแก่เจ็บตาย แต่ในดวงจิตอันเปี่ยมไป
ด้วยเมตตาอันหาที่สุดไม่ได้ต่อมวลสรรพสัตว์ ท่านมีความม่ันคงอย่างแรงกล้าที่จะค้นหาสัจธรรมนั้นด้วยตัวของ
ท่านเอง ณ จุดนี้เอง ที่เป็นจุดเริ่มต้นแห่งการบังเกิดพระมหาโพธิสัตว์พระองค์แรกขึ้นในมหาสังสารวัฏแห่งนี้ 
ในวินาทีที่พระองค์ทรงตั้งสัจจาธิษฐานด้วนย้ าพระทัยที่เปี่ยมไปด้วยพระเมตตาต่อสัตว์โลก 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 13 ~ 

 

ในการที่พระองค์จะทรงเริ่มต้นบ าเพ็ญบารมีเพ่ือปรารถนาสัมมาสัมโพธิญาณ เพ่ือรื้อขนสรรพสัตว์
ทั้งหลาย ณ วินาทีนั้น พสุธาก็บังเกิดสั่นสะท้านสะเทือนลั่นไปท้ังจักรวาลน้อยใหญ่ ทวยเทพเทวาทั้งหลายต่างก็
รับรู้ด้วยความเป็นทิพย์ว่า เป็นเหตุจากแรงอ านาจแห่งสัจจาธิษฐานของพระมหาโพธิสัตว์เทพพรหมผู้ทรงความ
เป็นสัมมาทิฐิ ต่างก็โมทนาสาธุการกับอุดมการณ์อันตั้งมั่นนี้ ครั้งจากพระชาตินั้นแล้ว พระมหาโพธิสัตว์เจ้า ผู้
เป็นปฐมวงศ์ ก็ทรงบ าเพ็ญบารมีอยู่ในห้วงแห่งวัฏฏะ จนพระบารมีทั้ง 10 ทัศน์ ของพระองค์เต็มบริบูรณ์ พระ
มหาโพธิสัตว์เจ้าท่านทรงบ าเพ็ญบารมีมาอย่างเหนื่อยยากยาวนานแสนเข็ญยิ่งนัก เนื่องจากยังไม่เคยมีท่านผู้ใด 

ครั้นเมื่อพระมหาโพธิสัตว์ ท่านได้มาจุติยังพระชาติสุดท้าย พระองค์ก็ทรงบรรลุถึงซึ่งสัมมาสัมโพธิ
ญาณ ตรัสรู้ชอบได้โดยพระองค์ทรงพบวิโมกข์ธรรม ธรรมอันเป็นเครื่องหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดอีก
ต่อไป ครั้งนั้นเอง มวลเหล่าทวยเทพมนุษย์และสัตว์ ล้วนแล้วแต่ยินดีปรีดาอ่ิมเอมใจในธรรมอันประดุจน้ า
อมฤตหลั่งชโลมดวงจิตของเหล่าสรรพสัตว์น้อยใหญ่ให้ชุ่มเย็นด้วยธรรมปีติ หมู่สัตว์มากมายจ านวนนับไม่ถ้วน 
ได้ฟังธรรมและบรรลุธรรมอันเป็นอริยะภูมิวิสัย นับแต่พระโสดาบันจนถึงพระอรหัตผลในเวลาอันสั้น เมื่อ
พระองค์ทรงหยั่งพระญาณเห็นเหตุการณ์แล้ว ท่านก็ทรงหยั่งก าลังใจของสัตว์ทั้งปวงว่า มีจิตดวงใด จะทรง
อารมณ์ใจ ทรงบารมีพอที่จะสร้างบ าเพ็ญบารมี เพ่ือความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตกาลได้หรือไม่ ครั้นทรง
หยั่งรู้ว่ามี ก็ทรงบันลือสีหนาทและประกาศก้องไปทั่วจักรวาลทุกภพภูมิว่า 

“การบ าเพ็ญบารมีเพ่ือการปรารถนาเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เป็นเอกองค์เนื้อนาบุญแก่หมู่สัตว์ทั้ง
ปวง หากผู้ใดมีใจอาดูรในทุกข์ของหมู่สัตว์ทั้งหลายยินยอมแบกทุกข์ทั้งมวลของหมู่สัตว์นั้นไว้เต็มทั้งสองบ่าว่าย
ข้ามมหานทเีดือด อันหาฝั่งมิได้ มีอันตรายล้วนรายรอบในมหานทีนั้น ผู้ใดมีใจเปี่ยมไปด้วยเมตตาต่อสรรพสัตว์
ด้วยก าลังใจปานนี้ ก็พึงได้ได้อธิษฐานจิตเพ่ือตั้งต้นการบ าเพ็ญบารมีเพ่ือการปรารถนาสัมมาสัมโพธิญาณเถิด”
พุทธประเพณีที่จะไม่มีการประกาศพระพุทธศาสนาทับเขตกาลเขตสมัยกัน พุทธประเพณีที่พุทธภูมิจะต้อง
เอ้ือเฟ้ือในธรรมในความดี ในการบ าเพ็ญบารมีต่อกัน นอกเหนือจากที่ทรงก าหนดแบบแผน แนวทางในการ
สร้างบารมี เพื่อความเป็นพระพุทธเจ้า 

ในกาลครั้งนั้น มีมากมายหลายท่านที่ได้ตั้งความปรารถนาให้ถึงซึ่งสัมมาสัมโพธิญาณ รวมทั้งก็มีอีก
มากที่ได้อธิฐานพุทธภูมิพิเศษ อาทิ การปรารถนาเป็นพระพุทธเจ้าองค์สุดท้ายบ้าง การเป็นพระพุทธเจ้าผู้ทรงมี
อายุพระพุทธศาสนายาวนานยาวนานที่สุดบ้าง การเป็นพระพุทธจ้าผู้ทรงมีพระสาวกสามารถรื้อขนสรรพสัตว์
เข้าสู่พระนิพพานได้มากท่ีสุดบ้าง แต่ก็มีบางท่าน ที่บ าเพ็ญบารมีช่วยส่งเสริมให้พุทธภูมิได้เข้าถึงการสร้างบารมี 
จนบรรลุเป็นพระพุทธเจ้าให้มากที่สุด เป็นเหมือนพี่เลี้ยงที่คอยช่วยชี้แนะผลักดันผู้อ่ืนให้บรรลุเป็นพระพุทธเจ้า
โดยเร็ว ส่วนตัวเองจะบรรลุเมื่อไรก็ช่างขอให้ได้ช่วยพุทธภูมิท่านอ่ืนในช่วงกลางบ้าง ช่วงค่อนบ้าง อนันตยุค จึง
ได้มาเกิดใช้หนี้ที่ได้อธิฐานอยู่นี้ที่เราได้หยิบยกมาให้อ่านให้ฟังนี้ ก็เป็นเรื่องราวอันยาวนานที่พระท่านเล่าสืบต่อ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 14 ~ 

 

ให้ฟังอย่างค่อนข้างละเอียด เพ่ือให้พุทธภูมิทั้งหลายได้เห็นภาพรวมของงานที่สมเด็จองค์ปฐมท่านได้ทรง
วางรากฐานเอาไว้อย่างมั่นคงหนาแน่นและยาวนานจนสุดแก่งทุกข์ ดังนี้ (ไสว  มาลาทอง, ๒๕๔๒ : ๓๒)   

4.1 พุทธัตถจริยา ทรงท าหน้าที่ของพระพุทธเจ้า เช่น ทรงวางสิกขาบทเป็นพุทธอาณา ส าหรับ
ควบคุมความประพฤติของผู้ที่เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา ทรงแนะน าให้บรรพชิตและคฤหัสถ์ปฏิบัติให้
ถูกต้องตามหน้าที่ของตน ทรงวางพระองค์ต่อผู้ที่เข้ามาบวชและแสดงตนเป็นอุบาสกอุบาสิกา ในฐานะของบิดา
กับบุตร ผู้ปกครองกัลยาณมิตร ศาสดาผู้เอ็นดูเป็นต้น ตามสมควรแก่บุคคลและโอกาสนั้น ๆ จนสามารถ
ประดิษฐานเป็นรูปสถาบันศาสนาสืบต่อกันมาได้ 

4.2 ญาตัตถจริยา ทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่พระญาติ เช่น ทรงมีพระพุทธานุญาตพิเศษ ให้พระ
ญาติของพระองค์ที่เป็นเดียรถีย์ (นักบวชนอกพระพุทธศาสนา) มาก่อน ให้เข้ามาบวชในพระพุทธศาสนาได้ 
โดยไม่ต้องอยู่ติตถิยปริวาสก่อน (ติตถิยปริวาส คือ วิธีอยู่กรรมส าหรับเดียรถีย์ที่ขอบวชในพระพุทธศาสนา 
จะต้องประพฤติปริวาส (การอยู่ชดใช้หรืออยู่กรรม) ก่อน 4 เดือน หรือจนกว่าพระสงฆ์พอใจจึงจะอุปสมบทได้) 
หรือการที่พระพุทธเจ้าเสด็จไปโปรดพระญาติที่กรุงกบิลพัสดุ์ ทรงแนะน าให้พระญาติซึ่งก าลังจะท าสงครามกัน 
ได้เข้าใจในเหตุผล สามารถปรองดองกันได้ 

ญาตัตถจริยา เป็นค าเรียกพระจริยาวัตรของพระพุทธเจ้าที่ทรงปฏิบัติหน้าที่สงเคราะห์ญาติใน
ฐานะที่เป็นญาติ กล่าวคือทรงสงเคราะห์พระบิดา พระมารดา ตลอดถึงพระประยูรญาติ พระบรมวงศานุวงศ์ 
ให้ได้เข้าถึงพระรัตนตรัย เข้าถึงธรรม จึงถึงให้บวชในพระศาสนาและบรรลุมรรคผลนิพพพาน เป็นต้นว่า      
เสด็จไปโปรดพระบิดาและพระประยูรญาติที่กรุงกบิลพัสดุ์หลังจากตรัสรู้ได้ไม่นาน เสด็จไปโปรดพระมารดาที่
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ เสด็จไปห้ามพระญาติสองฝั่งมิให้รบพุ่งกันเพราะเหตุแย่งน้ าท านา ประทานอุปสมบทให้แก่
พระนันทะ พระนางรูปนันทา ซึ่งเป็นพระอนุชาและพระภคินีต่างมารดา ทรงแนะน าสั่งสอนจนได้เป็นพระ
อรหันต์ทั้งสองพระองค ์

4.3 โลกัตถจริยา หมายถึง การบ าเพ็ญประโยชน์ของพระพุทธเจ้าแก่ชาวโลกภายหลังจากตรัสรู้
และเสวยวิมุตติสุข (ความสุขอันจากความหลุดพ้นจากกิเลสแล้ว) ทรงบ าเพ็ญประโยชน์แก่โลก ในฐานะที่
พระองค์เป็นสมาชิกคนหนึ่งของสังคมโลก ความส าเร็จในจริยาข้อนี้ทรงอาศัยพุทะกิจประจ าวัน ซึ่งขอกล่าว
ยืนยันไว้ในบทนี้อีกพอสังเขปมี 5 ประการ คือ 

พุทธกิจประการที่ 1 เวลาเช้าเสด็จออกบิณฑบาต เพ่ือเป็นการโปรดสัตว์โลกผู้ต้องการบุญ 
พุทธกิจประการที่ 2 ในเวลาเย็นทรงแสดงธรรมแก่คนผู้สนใจในการฟังธรรม 
พุทธกิจประการที่ 3 ในเวลาค่ าทรงประทานพระโอวาทให้กรรมฐานแก่ภิกษุท้ังหลาย 
 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 15 ~ 

 

พุทธกิจประการที่ 4 ในเวลาเที่ยงคืน ทรงแสดงธรรมและตอบปัญหาแก่เทวดาทั้งหลาย 
พุทธกิจประการที่ 5 ในเวลาใกล้รุ่ง ทรงตรวจดูสัตว์โลกที่อาจจะรู้ธรรมซึ่งพระองค์ทรงแสดงแล้ว

ได้รับผลประโยชน์ตามสมควรแก่อุปนิสัยบารมีของคนเหล่านั้น และพุทธกิจประการที่ 5 นี้เอง เป็นจุดเด่นใน
การท างานของพระพุทธเจ้า จนท าให้ผู้ศึกษาพระพุทธศาสนาบางคนมีความรู้สึกว่า “ท าไมคนแต่ก่อนส าเร็จ
มรรคผลกันง่ายเหลือเกิน” ถ้าศึกษารายละเอียดแล้วจะพบว่า ไม่มีค าว่าง่ายเลย เพราะนอกจากจะอาศัย
วาสนาบารมีของคนเหล่านนั้นเป็นฐานอย่างส าคัญแล้ว การแสดงธรรมของพระองค์นั้น เป็นระบบการท างานที่
มีการศึกษาข้อมูลการประเมินผล การสรุปผล ในการแสดงธรรมทุกคราว 

หลังจากท่ีบุคคลนั้น ๆ ปรากฏในข่ายพระญาณของพระพุทธเจ้า คือ ทรงรู้ว่าเขาเป็นใคร มีอุปนิสัย
บารมีอย่างไร แสดงธรรมอะไรจึงได้ผล หลังจากแสดงธรรมแล้วผลจะออกมาเป็นอย่างไร ดังนั้น การแสดง
ธรรมทุกครั้งของพระพุทธองค์จึงบังเกิดผลเป็นอัศจรรย์ เพราะจะทรงแสดงเฉพาะแก่ผู้เป็นพุทธเวไนยคือ 
สามารถแนะน าให้รู้ได้เป็นหลัก 

 

5. อุดมการณ์งานยิ่งใหญ่ของสัพพัญญูบุคคล   
อุดมการณ์ของพุทธบุคคล (สัพพัญญู)  หมายถึง การสร้างบารมีเพ่ือที่จะเป็นพระพุทธเจ้าได้นั้ น 

จะต้องอาศัยก าลังใจอันมหาศาล และใช้ระยะเวลาในการสร้างบารมีที่ยาวนานมาก จนกว่าจะได้มาตรัสรู้เป็น
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์หนึ่ง มีเป้าหมายอันจะน าพารื้อขนสรรพสัตว์ให้พ้นจากวัฏสงสาร พระพุทธเจ้าจึง
แบ่งได้เป็น ๓ ประเภท ตามพระบารมีที่ได้สั่งสมอบรมมา คือ (พระวิเทศพรหมคุณ, รศ .ดร.และคณะ, 2562 : 
286) 

5.1 พระปัญญาธิกคุณ คือ พระพุทธเจ้าที่ทรงสร้างบารมีประเภทมีพระปัญญาแก่กล้า มีปัญญาบารมี
มาก คือรีบจะมาตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า ก็จะมีพุทธบริษัท 4 อยู่จ านวนหนึ่งที่จะพาเข้านิพพาน ใช้ระยะเวลาใน
การสร้างบารมี 20 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป เริ่มตั้งแต่ทรงด าริในพระทัยว่า จะเป็นพระพุทธเจ้าใช้เวลา 7 
อสงไขย เมื่อสั่งสมกุศลธรรมแล้ว เปล่งวาจาว่าอยากเป็นพระพุทธเจ้า ใช้เวลาอีก 9 อสงไขย แล้วหลังจากได้รับ
พุทธพยากรณ์ครั้งแรกว่า จะได้เป็นพระพุทธเจ้าองค์หนึ่งในอนาคตกาลภายภาคเบื้องหน้าใช้เวลาอีก 4 
อสงไขยกับอีกแสนมหากัป รวมแล้วใช้เวลาสร้างบารมีทั้งหมด 20 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป 

5.2 พระสัทธาธิกพุทธเจ้า คือ พระพุทธเจ้าที่ทรงสร้างบารมีประเภทมีศรัทธาแก่กล้า คือมีศรัทธามาก 
ยืดเวลาไปอีกอยู่ในระดับกลาง ยังไม่รีบเข้านิพพาน จะขอรวบรวมพุทธบริษัท 4 ให้ได้มาก ๆ แล้วจะได้พาเข้า
นิพพานทีละมาก ๆ ใช้ระยะเวลาในการสร้างบารมี 40 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป เริ่มตั้งแต่ทรงด าริในพระทัย
ว่าจะเป็นพระพุทธเจ้าใช้เวลา 14 อสงไขยเมื่อสั่งสมกุศลธรรมแล้วเปล่งวาจาว่า อยากเป็นพระพุทธเจ้า ใช้เวลา
อีก 18 อสงไขย และหลังจากได้รับพุทธพยากรณ์ครั้งแรกว่าจะได้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์ ในอนาคตกาลภาย



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 16 ~ 

 

ภาคเบื้องหน้าใช้เวลาอีก 8 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป รวมแล้วใช้เวลาสร้างบารมีทั้งหมด 40 อสงไขยกับอีก
แสนมหากัป 

5.3 พระวิริยาธิกพุทธเจ้า คือ พระพุทธเจ้าที่พระองค์ทรงสร้างบารมีประเภทมีความเพียรแก่กล้า 
เรียกว่าปรารถนาจะน าพาพุทะบริษัท 4 เข้านิพพานไปให้ได้มาก ๆ จะใช้เวลานานแค่ไหนก็ยอม เหมือนอย่าง
พระศรีอริยเมตไตรย ใช้เวลาในการสร้างบารมี 80 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป อีกหนึ่งเท่าของประเภทสัทธาธิก
พุทธเจ้า เริ่มตั้งแต่ทรงด าริในพระทัยว่าอยากจะเป็นพระพุทธเจ้าใช้เวลา 28 อสงไขย เมื่อสั่งสมกุศลธรรมแล้ว
เปล่งวาจาว่าอยากเป็นพระพุทธเจ้าอีก 36 อสงไขย และหลังจากได้รับพยากรณ์ครั้งแรกว่า จะได้เป็น
พระพุทธเจ้าใช้เวลาอีก 16 อสงไขยแสนมหากัป รวมแล้ว 80 อสงไขยอีกแสนมหากัป 

พระพุทธเจ้าทั้งสามประเภทนั้น จะต้องใช้เวลาในการสร้างบารมีที่ยาวนานมาก อย่างน้อยไม่ต่ ากว่า 
20 อสงไขยกับอีกแสนมหากัป จนกระทั่งในพระชาติสุดท้ายของพระพุทธองค์ จึงได้รับพระนามว่า              
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า คือต้องมีบารมีเต็มเปี่ยม ถึงจะเป็นผู้น าในการหลุดพ้นจากภพนี้ไปได้ ดังนั้น กว่าจะมา
เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแต่เดิมพระองค์ก็เป็นปุถุชนธรรมดาเหมือนอย่างพวกเรา แต่ความคิดนั้นไม่เหมือนกับ
ความคิดของพระองค์ใหญ่กว่า และยิ่งใหญ่คนทั่วไปคิดแค่ยิ่งใหญ่ แต่ด้วยพุทธวิสัยของพระองค์คิดใหญ่
ยิ่งขึ้นไปเรื่อย ๆ  

มีสิ่งที่น่าศึกษาว่า พระพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์จะไม่เสด็จอุบัติในภพภูมิอ่ืน หรือในทวีปอ่ืน แต่จะ
เสด็จอุบัติขึ้นเป็นมนุษย์ที่ชมพูทวีปเท่านั้น ทวีปในที่นี้หมายถึง ทวีปหรือโลกที่อยู่รอบ ๆ เขาพระสุเมรุในทิศ
ทั้งสี่ ได้แก่ ชมพูทวีป อุตตรกุรุทวีป อปรโคยานทวีป ปุพพวิเทหทวีป เมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นในโลกคราว
ใด ในกาลนั้น เรียกว่า อสุญญกัป แปลว่า มหากัปที่ไม่ว่างเปล่าจากมรรคผลนิพพานในหนึ่งมหากัป                
มีระยะเวลาที่ยาวนานมาก แต่ไม่แน่ว่า พระพุทธเจ้าจะเสด็จอุบัติขึ้นมาในโลกนี้ทุกมหากัปเสมอไปหรือไม่ บาง
มหากัปไม่มีพระพุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นมา เพราะฉะนั้น การที่บุคคลผู้ทรงคุณวิเศษเป็นนิตยโพธิสัตว์ จะเสด็จมา
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้านั้นจึงเป็นการยากมาก 

 

6. สรุป  
พุทธธรรมการสอนสังคมศึกษาเพ่ืออนุเคราะห์อย่างบูรณาการ เป็นพลังแห่งความกรุณา ของ

พระพุทธเจ้าประกอบไปด้วย ความเมตตา กรุณา เสียสละ ต้องการช่วยเหลือให้สรรพสัตว์พ้นจากความทุกข์ 
พระพุทธเจ้าทรงส่งพระสาวกออกประกาศพระศาสนา เพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ พระองค์ทรงตัดสินพระทัยเผย
แผ่ธรรมด้วยพระมหากรุณาเพ่ืออนุเคราะห์สรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์  

พระพุทธเจ้า ทรงเป็นแบบอย่างที่ดีในการด าเนินชีวิตเพ่ือเป็นประโยชน์แก่ผู้ อ่ืน เมื่อตรัสรู้เป็น
พระพุทธเจ้าแล้ว ทรงตัดสินพระทัยเผยแผ่พระธรรมด้วยพระมหากรุณา เพ่ืออนุเคราะห์สรรพสัตว์ให้พ้นจาก
ความทุกข์ แม้ว่าจะทรงรู้สึกว่า เป็นการยากล าบากเพียงใดก็ตาม ทรงส่งพระสาวกออกไปประกาศพระศาสนา 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 17 ~ 

 

เพ่ือช่วยเหลือสรรพสัตว์ ทรงมีจิตที่ประกอบไปด้วยความเมตตา และกรุณาและปรารถนาจะช่วยเหลือผู้อื่นด้วย
ความบริสุทธิ์ใจ และเสียสละโดยไม่หวังผลตอบแทน พระพุทธจริยาอันเกิดจากการตั้งปณิธาน หรือการตั้ง
ความปรารถนาที่เป็นพระพุทธเจ้าเพ่ือช่วยเหลือ สรรพสัตว์ให้พ้นจากความทุกข์และสังสารวัฏ ตั้งแต่เมื่อครั้งที่
ยังทรงเป็นพระโพธิสัตว์ โดยมีจุดเริ่มต้นมาจากการพิจารณาเห็นความทุกข์ของสรรพสัตว์และโทษภัยของกิเลส
และสังสารวัฏ “เราตรัสรู้แล้ว จะให้ผู้อื่นตรัสรู้ด้วย เราพ้นแล้วจะให้ผู้อ่ืนพ้นด้วย เราข้ามได้แล้ว จะให้ผู้อ่ืนข้าม
ได้ด้วย” 

พระพุทธเจ้าทรงลงมือช่วยเหลือ หรือ สงเคราะห์สรรพสัตว์ด้วยพระองค์เอง ทรงสอนให้พระสาวก 
หรือพุทธบริษัทมีจิตใจที่มีความเมตตา กรุณา เสียสละ ละคลายความเห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน เพ่ือกระท า
ประโยชน์หรือช่วยเหลือผู้อ่ืนอย่างไร้เงื่อนไข ทรงส่งพระสาวกออกไปประกาศพระศาสนา หรือเผยแผ่พระ
ธรรม เพ่ือเป็นการช่วยเหลือ สงเคราะห์ด้วยการให้ธรรมทาน พระพุทธเจ้าทรงให้ความสงเคราะห์ หรือ
ช่วยเหลือให้ผู้ที่ได้รับความช่วยเหลือประสบความสุขทั้งในระดับ “โลกิยะสุข” และ “โลกุตตรสุข” คือความ
เป็นพระอริยบุคคลอันเป็นอุดมคติสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

7. เอกสารอ้างอิง 
นิเวศน์  วงศ์สุวรรณ. (2554). จริยศาสตร์. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ ศูนย์ส่งเสริมวิชาการ. 
______. (2560). จริยศาสตร์กับจริธรรมสิ่งแวดล้อม. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
ปรีชา ช้างขวัญยืน. (2550). ทรรศนะทางการเมืองของพระพุทธศาสนา . กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่ภูมิพลอดุลยเดช. ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง. [ออนไลน์]: แหล่งข้อมูล, https: 

www.goyoknow.org/posts, (สืบค้นเมื่อ 10/10/2565) 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์สหธรรมิก จ ากัด. 
พระวิเทศพรหมคุณ, รศ .ดร.และคณะ. (2562). พุทธวิธีกับการสอนสังคมศึกษา. กรุงเทพฯ : บริษัท จรัญสนิท

วงศ์การพิมพ์ จ ากัด. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . (2539). พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์      

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วศิน อินทรสระ. (2554). จริยศาสตร์. กรุงเทพฯ : บริษัท ส านักพิมพ์บรรณกิจ. 
ไสว มาลาทอง. (2556). คู่มือการศึกษาจริยธรรม. กรุงเทพฯ : โรงพิม์การศาสนา. 
 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 18 ~ 

 

 


