
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

 
 ~ AA 19 ~ 

พุทธธรรมเพื่อการบ าบดัสุขภาวะทางอารมณ์ในสังคม 
Buddhism for Emotional Happiness Treatment in Social 

สุกัญญาณัฐ อบสิน1 
นิสิตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์1  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1  
Sukanyanat Obsin1 

Ph.d Student for Department Teaching Social Studies, Faculty of Education1 
Mahachulalongkornrajvidlayala University1 

 

บทคัดย่อ 
สภาวะธรรมทางอารมณ์ทางอารมณ์ในสังคมทางพุทธศาสนา ได้แก่ อิฏฺฐารมณ์ คือ อารมณ์ที่น่า

ปรารถนา และ อนิฏฺฐารมณ์ คืออารมณ์ท่ีไม่น่าปรารถนา เป็นภาวะวกฤติที่เกิดขึ้นจากจิตใจนับวันจะมากยิ่งขึ้น  
ทั้งความถี่และความรุนแรง บางครั้งไมสามารถคาดเดาไดเนื่องจากการเปลี่ยนแปลงของอารมณ์ที่ควบคุมไม่ได้ 
ท าใหมนุษยตองปรับตัวมากขึ้น ชุมชนและสังคมเองก็ต้องปรับตัวและช่วยเหลือซึ่งกันและกันมากขึ้น สามารถ
เกิดและมีอยู่ในทุกตัวตนของชายและหญิง ที่อาจมีสาเหตุเกิดมาจากพันธุกรรม การขัดเกลาทางสังคม และ
สิ่งแวดล้อมต่าง ๆ ล้วนมีผลต่อพฤติกรรมของการแสดงออกของผู้คนในสังคมมาอย่างต่อเนื่อง 

ค าส าคัญ: พุธธรรม, สุขภาวะ, อารมณ์ 

Abstract 
Buddhism for Emotional Happiness Treatment in Social as namely, deliberately follows 

mean agree with all action, and deliberately endures mean not agree with all action. There 
were been more of some crisis take place from our mental according to own their natural 
with frequency violent then some time cannot be guessed, because of they cannot control. 
So that, human being must be adaptation themselves for more and more. Societies and social 
also try to help to each other for all. There were been cause from their genes cultivate and 
environment which effect for their behavior and continue in social. 

Keyword: Buddhism, Happiness, Emotional. 

  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 20 ~ 

 

1. บทน า 

เหตุการณ์ความบ้าคลั่งทางอารมณ์ของผู้ที่เครียดเพราะเสพสารเสพติดจนต้องถูกไล่ออกจากสัมมาชีพ
และระเบิดอารมณ์ที่เกินวิสัยมนุษย์ปุถุชนจะพึงกระท าได้ กระทบกะรเทือนถึงภาพลักษณ์ของประเทศในชั่ว
พริบตา เพราะความบ้าคลั่งทางอารมณ์ และแล้วก็ปรากฏเป็นกระแสข่าวที่ Hot Issue ในข่าวทุกช่องและ
หลาย ๆ ช่องทางทั้งในและต่างประเทศ ในยุคแห่งโลก IT, Information of Technology ซึ่งส านักข่าวต่าง ๆ 
ทั้งในและต่างประเทศที่รายงานความโศกนาฏกรรมที่มีสาเหตุมาจากอารมณ์ชั่ววูบของบุคคล ๆ เดียว 
เปรียบเสมือนไม้ขีดเพียงก้านเดียวก็เผาผลาญได้ทั้งไร่อ้อย เป็นเพราะอารมณ์ที่ควบคุมไม่ได้ อารมรณ์ที่อาจ
ไม่ได้รับการขัดเกลาอย่างเหมาะสมมาจากสังคมและสิ่งแวดล้อม ไม่สนใจใส่ใจสัมผัสหลักเมตตาธรรมแห่งพุทธ
ธรรม ที่จะน ามาซึ่งความอยู่เย็นเป็นสุข แต่ถ้าตรงกันข้ามก็อยู่ร้อนนอนทุกข์ (หรือนอนคุก) เช่น กรณีมีข่าวยิ่ง
กราดตามชุมชน โรงเรียน และล่าสุดคือที่เกิดขึ้นในจังหวัดหนองบัวล าพู สร้างความสูญเสียอย่างมหันต์
โดยเฉพาะชีวิตผู้บริสุทธิ์ ทั้งเด็ก ครู และบุคลากรทางการศึกษา สร้างความสะเทือนขวัญให้กับผู้ปกครอง ญาติ
พ่ีน้อง และสังคมสุดที่จะหาสิ่งใดมาบรรยายและทดแทนได้ คงเป็นตราบาปให้กับญาติพ่ีน้องของผู้ที่ก่อเหตุร้าย
ที่ควบคุมอารมณ์ไม่ได้ ซึ่งอาจต้องข้ามภพข้ามชาติ คงเป็นอนุสรณ์และอุทาหรณ์อันเลวร้ายที่ติดค้างอยู่ในความ
ทรงจ าของพ่อแม่ ผู้ปกครอง มีผลกระทบโดยตรงต่อสุขภาพจิตอีกหลายครอบครัว และเป็นโจทย์ให้ทุกสังคม
ได้ใคร่ครวญว่า เหตุไฉนจึงต้องเกิดโศกนาฎกรรมเช่นนี้ เหตุไฉนต้องมาเป็นลูกหลานของตัวเอง และเหตุไฉนผู้
ก่อเหตุร้ายก็เป็นคนในชุมชนพื้นที่เดียวกัน สาเหตุหลักมาจากสิ่งใด เป็นพฤติกรรมส่วนบุคคล เป็นการขาดการ
ขัดเกลาที่เหมาะสมทางสังคม และสิ่งแวดล้อมเป็นแรงเร้าหรืออย่างไร คดีโลกโลกก็ว่ากันไปตามตัวบท
กฎหมาย แต่ความบอบช้ าทางจิตใจอันยิ่งใหญ่นี้ใครหรือจะมาเยี่ยวยาให้ได้ และนี้คือโจทย์ของสังคมที่มองวัตถุ
มากก่อนหลักพุทธธรรมใช่หรือไม่ สังคมไทยในอดีตเคยปรากฏเหตุการณ์อย่างนี้ไหม ค าว่าสังคมน่าอยู่ ผู้คน
น่ารัก สยามเมืองยิ้ม ยังคงความขลังอยู่ประมาณไหน และในบทความนี้ขอกล่าวโน้มน้าวเข้าสู่หลักพุทธธรรม 
คือเรื่องอารมณ์แห่งกัมมัฏฐานเพ่ือความสงบสุขตามธรรมมานุธรรมปฏิบัติ เป็นแสงเทียนส่องสว่างในจิตใจของ
ความเป็นมนุษย์ที่พึงทราบต่อไป 

2. ความหมายของอารมณ์ตามหลักพุทธธรรม 
อารมณ์ตามหลักพุทธธรรม หมายถึงอารมณ์แห่งกรรมฐาน  เป็นที่ตั้งแห่งการท างานของจิต สิ่งที่ใช้

เป็นอารมณ์ในการเจริญภาวนา อุปกรณ์ที่ใช้ในการฝึกอบรมจิต หรืออุบายหรือกลวิธีเหนี่ยวน าให้เกิด
สมาธิ กรรมฐานจึงเป็นสิ่งที่เอามาให้จิตก าหนด เพ่ือให้จิตสงบอยู่ได้ ไม่เที่ยวเตลิดเลื่อนลอยฟุ้งซ่าน ไปอย่างไร้
จุดหมายและจะไม่ไปสร้างความสูญเสียใด ๆ ให้เกิดขึ้นกับชีวิตและสังคม ประกอบด้วย 2 ประการ ได้แก่ 
อิฏฐารมณ์ กับ อนิฏฐารมณ์ ดังต่อไปนี้ 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B4%E0%B8%95
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%AA%E0%B8%A1%E0%B8%B2%E0%B8%98%E0%B8%B4


Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 21 ~ 

 

2.1 อิฏฐารมณ์ คืออารมณ์ที่น่าปรารถนา น่าพอใจ หมายถึง ที่ดีปานกลาง เช่น สี เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะที่สวยงาม เป็นที่น่าปรารถนาของคนทั่วไป แต่ไม่ถึงกับ ประณีตจนเป็นทิพย์ เป็นอารมณ์ของจิตได้
ทั้ง ๔ ชาติ แต่ส าหรับชาติวิบาก กรรม จัดสรรให้เฉพาะ "กุศลวิบากที่เกิดจากกุศลกรรมที่ปานกลางเท่านั้น" ที่
มีอิฏฐารมณ์เป็น อารมณ์ (กุศลวิบากท่ีเกิดจากกุศลกรรมที่ประณีต มีอติอิฏฐารมณ์เป็นอารมณ์ อกุศล วิบากซึ่ง
เกิดจากอกุศลกรรม มีอนิฏฐารมณ์เป็นอารมณ์) 

2.2 อนิฏฐารมณ์ คืออารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนา ไม่น่าพอใจ หมายถึง อารมณ์ที่ไม่ดี เป็นสภาพที่
หยาบทราม ไม่ประณีต เช่น สีที่ซากศพ เสียงด่า กลิ่นเหม็น รสเผ็ดจัด โผฏฐัพพะแข็งไป อ่อนไป ร้อนไป เย็น
ไป อนิฏฐารมณ์เป็นอารมณ์ของกุศลจิต อกุศลจิต วิบากจิต หรือกิริยาจิตก็ได้ แต่ส าหรับวิบากจิต อนิฏฐารมณ์
เป็นอารมณ์ของอกุศลวิบากเท่านั้น เพราะอกุศลกรรมจัดสรรให้อกุศลวิบากรู้เฉพาะอนิฎฐารมณ์  (ที.ปา. 
(ไทย)  11/236/326; 472/338; องฺ.นวก. (ไทย) 23/206/366) 

การประสบกับ อนิฏฐารมณ์ หรือ อนิฏฐารมณ์ เป็นธรรมที่เกิดเพราะเหตุปัจจัย การไดัรับสิ่งที่น่า
ปรารถนา เป็นผลของกุศลกรรม แต่ถ้าเป็นผลของอกุศลกรรมแล้วจะท าให้ได้รับในสิ่งที่ไม่น่าปรารถนาไม่น่า
ใคร่ ไม่น่าพอใจ ไม่มีใครท าให้เลย ต้องมาจากเหตุ คือกรรมที่แต่ละคนได้กระท าแล้ว 

อารมณ์ที่น่าปรารถนา กับ ไม่น่าปรารถนา เป็นธรรมที่มีจริง โดยที่ไม่มีใครไปเปลี่ยนแปลงความเป็น
จริงของสภาพธรรมนั้น ๆ ได้ ถ้าเกิดความยินดี พอใจติดข้องในสิ่งใดหรือ เกิดความไม่พอใจ ในสิ่งใด ขณะนั้น
เป็นผู้ถูกกิเลสทั้งหลายครอบง า แล้ว ที่ติดข้อง ยินดีพอใจ หรือ แม้กระทั่ง ไม่พอใจ นั้น เพราะการได้สั่งสม
กิเลสประเภทนั้น ๆ มาแล้ว เมื่อได้เหตุได้ปัจจัย กิเลสก็เกิดข้ึน เป็นธรรม ไม่ใช่เรา 

ซึ่งจะเห็นได้ว่าเพราะมีตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ จึงมีการรู้อารมณ์ต่าง ๆ มี รูป เสียง กลิ่น รส เป็นต้น 
และโดยปกติของผู้ที่เป็นปุถุชนจะห้ามไม่ให้ติดข้อง จะห้ามไม่ให้ยินดีในสิ่งที่ก าลังปรากฏ ก็เป็นสิ่งที่เป็นไป
ไม่ได้ จะห้ามไม่ให้โทสะเกิดก็เป็นไปไม่ได้ เพราะสะสมมากิเลสประเภทนั้น ๆ มาอย่างเนิ่นนานในสังสารวัฏฎ์ 
อีกท้ังยังไม่เห็นโทษของอกุศล ยังไม่เข้าใจธรรมตามความเป็นจริง จึงถูกกิเลสอกุศลครอบง าอยู่เป็นประจ า เมื่อ
ได้เหตุได้ปัจจัยกิเลสก็เกิดขึ้นท ากิจหน้าที่ ส่วนผู้ที่ดับกิเลสทั้งปวงได้อย่างเด็ดขาดแล้ว กิเลสย่อมไม่เกิ ดขึ้น ไม่
ว่าจะประสบกับอารมณ์ประเภทใด ๆ ก็ตาม ดังนั้น ผู้ที่หมดกิเลสแล้ว กับ สัตว์โลก ผู้ที่ยังมีกิเลสอยู่นั้น จึง
แตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง และยังบูรณาการเรื่องอารมณ์เข้ากับหลักดโลกธรรม 8 ได้  

3. อารมณ์กับโลกธรรม 8 
ธรรมที่ครอบง าสัตว์โลกอยู่ และสัตว์โลกย่อมเป็นไปตามธรรมนั้น เรียกว่า โลกธรรม 8 หรือ เรื่อง

ธรรมดาของโลก 8 ประการ มีความหมายและรายละเอียดดังต่อไปนี้ (องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/96/159) 
3.1 ความหมาย ค าว่า “โลกธรรม” แปลว่า ธรรมะประจ าโลก แต่ถ้าแปลอย่างนี้ อาจชวนให้เข้าใจ

ผิดคือให้เห็นไปว่า โลกธรรมเป็นข้อปฏิบัติของชาวโลก เพราะค าว่า “ธรรม” ในความรู้สึกของคนทั่วไปมักถือ

https://84000.org/tipitaka/read/?11/236/326
https://84000.org/tipitaka/read/?11/472/338
https://84000.org/tipitaka/read/?23/206/366
https://84000.org/tipitaka/read/?23/96/159


Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 22 ~ 

 

ว่าเป็นความดีทั้งนั้น แต่ในทางบาลีซึ่งเป็นที่มาของภาษา ค าว่า “ธรรม” แปลได้หลายอย่าง ค าว่า “โลกธรรม” 
นี้ ถ้าจะแปลให้ตรงความมุ่งหมาย ต้องแปลว่า “เรื่องของโลก” ซึ่งเป็นเรื่องราวธรรมดาที่เกิดขึ้นประจ าโลก 
ใคร ๆ ก็ต้องพบ หลีกเลี่ยงไม่ได้ 

โปรดท าความเข้าใจอย่างนี้ก่อนคือสถานที่ต่าง ๆ มันมีเรื่องของมันประจ าอยู่ เช่น ทะเลก็มีคลื่นซัดเข้า
ฝัง การที่คลื่นซัดเข้าฝังนั้นเป็นเรื่องของทะเล เรื่องของทุ่งนาก็มีคันนา มีวัวควายเรื่องของป่าก็มีต้นไม้ มีเถาวัลย์ 
เรื่องของภูเขาก็มีกรวดมีหิน ฯลฯ ทุกสิ่งทุกอย่างเขามีเรื่องของเขาอยู่อย่างนั้น 

เรื่องของโรงหนังเขาก็ฉายหนัง เรื่องของโรงลิเกเขาก็แสดงลิเก ไม่ว่าเราจะเข้าไปหรือไม่เขาก็ฉายเขา 
ก็เล่นตามเรื่องของเขาอยู่อย่างนั้น โลกที่เราอยู่นี้มันก็มีเรื่องที่เรียกว่า เรื่องของโลกหรือโลกธรรม เราจะมาเกิด
ในโลกนี้หรือไม่มาเกิดก็ตาม โลกเขาก็มีเรื่องของเขาอยู่อย่างนี้ 

การเรียนเรื่องของโลกมีประโยชน์มาก คนที่อยู่ในโลกแต่ไม่รู้เรื่องของโลก ย่อมเป็นคนที่เต็มไปด้วย
ความทุกข์ เพราะตนต้องการอย่างหนึ่ง แต่โลกกลับมีเรื่องอย่างหนึ่งให้ ซึ่งตนไม่ต้องการ หรือตนต้องการให้
โลกเป็นอย่างนี้ แต่โลกกลับเป็นไปเสียอย่างนั้น หนักเข้าก็เสียอกเสียใจเป็นทุกข์ และอาจจะปล่อยตนให้ตกไป
ในทางชั่วทางเสียได้ การเรียนรู้เรื่องของโลกโดยถูกต้อง เป็นทางท าให้เรามีความทุกข์น้อยลง และตั้งมั่นอยู่ใน
ความดีได ้

3.2 องค์ประกอบ โลกธรรม มี 8 อย่าง คือ ได้ลาภ เสื่อมลาภ ได้ยศ เสื่อมยศ ได้รับสรรเสริญ ถูก
นินทา ได้สุข ได้ทุกข ์และโลกธรรม 8 ถ้าจัดเป็นคู่จะได้ว่า มีอยู่ 4 คู่ คือ 

(1) ได้ลาภ-เสื่อมลาภ 
(2) ได้ยศ-เสื่อมยศ 
(3) ได้รับสรรเสริญ-ถูกนินทา 
(4) ได้สุข-ได้ทุกข์ 

3.3 โลกธรรม คู่ที่ 1 ได้ลาภ-เสื่อมลาภ 
ลาภ หมายถึงการได้มาซึ่งสิ่งอันพึงใจ คือใครต้องการสิ่งใด ครั้นได้สิ่งนั้นก็จัดว่าเป็นลาภหรือพูดอย่าง

ชาวบ้านเราว่า ได้ลาภ กา รได้ที่จัดว่าเป็นลาภนั้น จ าเพาะการได้สิ่งอันพึงใจของผู้ได้เท่านั้น ถ้าได้สิ่งที่ไม่พึงใจ 
คือได้สิ่งที่ไม่อยากได้ ไม่จัดว่าเป็นลาภ แต่เรียกว่าเป็นเคราะห์ ของสิ่งเดียวกันอาจเป็นลาภส าหรับคนหนึ่งและ
อาจเป็นเคราะห์ส าหรับอีกคนหนึ่งก็ได้ 
     เนื่องจากการด ารงชีวิตของคนเราต้องอาศัยวัตถุปัจจัยต่าง ๆ เช่น เงิน ข้าว น้ า  เสื้อ ผ้า ยานพาหนะ 
และบ้านเรือน ตลอดจนปศุสัตว์ต่าง ๆ เพราะฉะนั้นคนเราจึงมีความต้องการสิ่งเหล่านี้ทุกคน เมื่อได้มา ก็ถือว่า
เป็นลาภและรู้สึกหวงแหนไว้เพื่อตน ครั้นสิ่งที่ตนได้มาเหล่านั้นมีอันพิบัติสูญเสียไป ซึ่งเรียกว่าเสื่อมลาภ จิตใจก็
เป็นทุกข์ด้วยความเสียดาย 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 23 ~ 

 

    แต่ไม่ว่าใครจะเสียดายหรือไม่ก็ตาม ทุกสิ่งทุกอย่างก็ย่อมเป็นไปตามวิถีทางของมัน คือเกิดขึ้นแล้วก็
เสื่อมสิ้นไป จนแล้วกลับรวย รวยแล้วกลับจน เป็นไปได้ทั้งนั้น เพราะนั่นเป็นเรื่องของโลก 
     คนที่ไม่ศึกษาเรื่องของลาภตามความเป็นจริง มักจะมีความคิดผิด ๆ เช่น 

(1) ใฝ่หาลาภในทางทุจริตต่าง ๆ เช่น ยักยอก ฉ้อโกง ตลอดจนปล้นสดมภ์ 
(2) เมื่อได้ลาภสมหวัง มักจะมีความเห่อเหิม หลงใหลในลาภ และใช้ลาภที่ได้มาเป็นทุนสร้างความชั่ว

ช้าขึ้นในตน 
(3) ครั้นไม่ได้ลาภสมหวัง ก็น้อยเนื้อต่ าใจจนถึงทอดอาลัยตายอยากในชีวิต บางทีก็คิดลงโทษคนนั้น

คนนี้ ว่าท าให้ตนมีอันเป็นไป 
(4) เมื่อลาภวิบัติสูญเสียไป ก็เสียใจเป็นทุกข์เกินเหตุ 
ฝ่ายผู้ศึกษาเรื่องโลกธรรม ย่อมเข้าใจความเป็นจริงว่า การได้ลาภก็ดี การเสื่อมลาภก็ดี เป็นธรรมดา

ของโลกสมบัติกับวิบัติเป็นของคู่กัน รู้ตัวอย่างนี้แล้วย่อมพยายามประคองใจของตนไม่ให้ทุกข์จนเกินเหตุ และ
ไม่ให้แส่ไปในทางท่ีผิด 

ตัวอย่างในพระไตรปิฎกเกี่ยวกับเรื่องการได้ลาภและการเสื่อมลาภ 
เรื่องกาฬพาหุชาดก พระศาสดาเมื่อประทับอยู่ ณ พระเวฬุวันวิหาร ทรงปรารภพระเทวทัตผู้เสื่อม

ลาภสักการะจึงตรัสพระธรรมเทศนานี้ (ขุ.ชา. (ไทย) 28/240/86) 
แท้จริง เมื่อพระเทวทัตผูกความโกรธอันไม่บังควรในพระตถาคต แล้วประกอบนายขมังธนู โทษผิด

ของพระเทวทัตนั้น ได้ปรากฏเพราะปล่อยช้างนาฬาคิรี ล าดับนั้น คนทั้งหลายจึงพากันเลิกธุวภัตเป็นต้นที่
เริ่มต้นไว้แก่เธอเสีย แม้พระราชาก็ไม่ทรงเหลียวแลพระเทวทัตนั้นพระเทวทัตนั้นเสื่อมลาภสักการะจึงเที่ยวขอ
ใน กุลทั้งหลายบริโภคอยู่ ภิกษุทั้งหลายจึงนั่งสนทนากันในโรงธรรมสภาว่า อาวุโสทั้งหลาย พระเทวทัตคิดว่า 
จักยังลาภสักการะให้เกิดข้ึน 

แม้แต่ลาภสักการะที่เกิดขึ้นแล้ว ก็ไม่อาจท าให้มั่นคง พระศาสดาเสด็จมาแล้วตรัสถามว่าภิกษุทั้งหลาย 
บัดนี้ พวกเธอนั่ง นทนากันด้วยเรื่องอะไร เมื่อภิกษุทั้งหลายกราบทูลให้ทรงทราบแล้ว จึงตรัสว่ามิใช่บัดนี้
เท่านั้นน่ะภิกษุทั้งหลาย แม้ในกาลก่อน เทวทัตนี้ก็ได้เป็นผู้เสื่อมลาภสักการะ แล้วทรงน าเอาเรื่องในอดีตมา
สาธก ดังต่อไปนี้ 

ในอดีตกาล เมื่อพระเจ้าธนัญชัยครองราชสมบัติในนครพาราณสี พระโพธิสัตว์ได้เป็นวานรเผือกชื่อ
ราธะ มีบริวารมาก มีร่างกายบริบูรณ์ส่วนวานรน้องชายของพระโพธิสัตว์นั้น ชื่อโปฏฐปาทะ พรานผู้หนึ่งจับ
วานรพ่ีน้องทั้งสองนั้นได้ จึงน าไปถวายพระเจ้าพาราณสี พระราชาโปรดให้ใส่วานรทั้งสองนั้นไว้ในกรงทอง ให้
บริโภคข้าวตอกคลุกน้ าผึ้ง ให้ดื่มน้ าเจือด้วยน้ าตาลกรวดปรนนิบัติเลี้ยงดูอยู่สักการะได้มีอย่างมากมาย วานรทั้ง
สองนั้นได้เป็นผู้ถึงความเป็นผู้เลิศด้วยลาภและยศ ต่อมา พรานป่าคนหนึ่ง ได้น าเอาวานรด าใหญ่ตัวหนึ่ง ชื่อ

https://84000.org/tipitaka/read/?28/240/86


Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 24 ~ 

 

กาฬพาหุมาถวายพระราชา วานรกาฬพาหุนั้นมาทีหลัง จึงได้มีลาภสักการะมากกว่า ลาภสักการะของวานร
เผือกทั้ง องก็เสื่อมถอยไป พระโพธิสัตว์มิได้พูดอะไรเลย เพราะประกอบด้วยลักษณะแห่งผู้คงที่ แต่วานร
น้องชาย เพราะไม่มีลักษณะแห่งผู้คงที่จึงทนดูสักการะของกาฬพาหุวานรไม่ได้ได้พูดกะพ่ีชายว่า ข้าแต่พ่ี
เมื่อก่อน ในราชสกุลนี้ ย่อมให้ของกินมีรสดีเป็นต้นแก่พวกเรา แต่บัดนี้พวกเราไม่ได้ เขาน าไปให้เจ้าลิงกาฬ
พาหุเท่านั้น พวกเราเมื่อไม่ได้ลาภสักการะจากส านักของพระเจ้าธนัญชัย จักท าอะไรอยู่ ณ สถานที่นี้ มาเถิดพ่ี 
พวกเราไปอยู่ป่าเถิด 

วานรราธะได้ฟังดังนั้น จึงกล่าวว่า ดูก่อนน้องโปฏฐปาทะ ธรรมในหมู่มนุษย์เหล่านี้ คือลาภ ความ
เสื่อมลาภ ยศ ความเสื่อมยศ นินทาสรรเสริญสุขและทุกข์ เป็นของไม่เที่ยง เจ้าอย่าเศร้าโศกเลย จะเศร้าโศกไป
ท าไม 

วานรโปฏฐปาทะได้ฟังดังนั้น เมื่อไม่อาจท าความริษยาในลิงกาฬพาหุให้หายไปได้ จึงกล่าวว่า ข้าแต่พ่ี
ราธะ พ่ีเป็นบัณฑิตแท้ ย่อมรู้ถึงผลประโยชน์อันยังมาไม่ถึง ท าอย่างไรหนอ เราจะได้เห็นเจ้าสาขมฤคผู้ลามก 
ถูกเขาขับไล่ออกจากราชกุล 

วานรราธะได้ฟังดังนั้น จึงกล่าวว่า ลิงกาฬพาหุกระดิกหูและกลอกหน้ากลอกตา ท าให้พระราชกุมาร
ทรงหวาดเสียวพระทัยอยู่บ่อย ๆ มันจักท าตัวของมันเองให้จ าต้องห่างไกลจากข้าวและน้ า 

ฝ่ายลิงกาฬพาหุ พอล่วงไป 2-3 วันเท่านั้น ก็ท ากระดิกหูเป็นต้นต่อหน้าพระราชกุมารทั้งหลาย ท าให้
พระราชกุมารทั้งหลายกลัว พระราชกุมารทั้งหลายเหล่านั้นตระหนกตกพระทัยกลัว ต่างทรงส่งเสียงร้อง 
พระราชาตรัสถามว่า นี่อะไรกัน  ได้ทรงสดับเรื่องราวนั้นแล้วรับสั่งว่า จงไล่มันออกไป แล้วให้ไล่ลิงกาฬพาหุนั้น
ออกไป ลาภสักการะของวานรขาวทั้งสองก็ได้เป็นปกติตามเดิมอีก 

สมเด็จพระพระบรมศาสดาครั้นทรงน าพระธรรมเทศนานี้มาแล้ว ทรงประชุมชาดกว่า ลิงกาฬพาหุใน
ครั้งนั้น ได้เป็นพระเทวทัต วานรโปฏฐปาทะในครั้งนั้น ได้เป็นพระอานนท์ส่วนวานรราธะในครั้งนั้นได้เป็นเรา
ตถาคต ฉะนี้แล 

จากเรื่องนี้เราจะเห็นว่า การได้ลาภและการเสื่อมจากลาภนั้นเป็นของคู่โลก เกิดขึ้นสลับกันไปมาไม่
แน่นอน ผู้เป็นบัณฑิตเมื่อทราบดังนี้แล้ว ย่อมจะไม่ท าความเสียใจให้เกิดขึ้นจนเกินไปในคราวที่ต้องเสื่อมจาก
ลาภ และย่อมจะไม่ประมาทมัวเมาในคราวที่ได้ลาภมา ตั้งจิตของตนให้เป็นกลาง คงท่ี ไม่หลงดีใจหรือเสียใจไป
ตามเหตุการณ์นั้น และไม่คิดน้อยเนื้อต่ าใจหรือไปอิจฉาริษยาใครในคราวที่เห็นผู้อื่นได้ลาภสักการะต่าง ๆ 

3.4 โลกธรรม คู่ที่ 2 ได้ยศ-เสื่อมยศ 
ยศ แปลว่า ความยิ่ง หรือความเด่น ซึ่งหมายถึงความยิ่งของคน หรือความเด่นของคน คนเรามีความ

ยิ่งได้ 3 ทาง คือ 
(1) ยิ่งด้วยความเป็นใหญ่ เรียกว่า อิสริยยศ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 25 ~ 

 

(2) ยิ่งด้วยพวกพ้อง เรียกว่า บริวารยศ 
(3) ยิ่งด้วยชื่อเสียง เรียกว่า เกียรติยศ 
สรุปความได้ว่า ยศมีอยู่ 3 อย่าง คือ อิสริยยศ บริวารยศ และเกียรติยศ 
อิสริยยศ หมายถึงความเป็นใหญ่ เช่น ยศทหาร ยศต ารวจ หรือต าแหน่งหน้าที่ปกครองคนอ่ืนในทาง

พลเรือน มณศักดิ์และฐานะต าแหน่งทางสงฆ์ ความเป็นหัวหน้า ความเป็นประมุข หรือแม้แต่ความเป็นผู้มีอิระ
แก่ตัว รวมเรียกว่า อิสริยยศ 

บริวารยศ หมายถึงความมีพวกพ้อง คือมีคนรักใคร่เคารพนับถือไม่ว่าจะอยู่ไหน ฐานะเพ่ือนฝูงหรือ
ผู้ร่วมงานก็ตาม ถ้ามีความรักใคร่นับถือกัน ก็เรียกว่าเป็นบริวารของกัน ความเป็นคนมีบริวารมาก นับว่าเป็น
ความเด่นอย่างหนึ่งของคนเรา 

เกียรติยศ หมายถึงความเป็นคนมีชื่อเสียง แต่ชื่อเสียงที่นับว่าเป็นเกียรติยศหมายถึงชื่อเสียงที่เกิด
จากความดีเท่านั้น เช่น เราท าคุณประโยชน์อย่างยิ่งใหญ่ หรือมีคุณความดีเป็นที่นิยมของคนท้ังหลาย แล้วผู้คน
แซ่ซ้องสรรเสริญ อย่างนี้เรียกว่าเป็นผู้มีเกียรติยศ 

ยศ เป็นสิ่งหนึ่งซ่ึงอยู่ภายใต้กฎธรรมดา คือมีเกิดมีดับ เพราะฉะนั้น ผู้มียศในวันนี้ อาจกลายเป็นผู้ไร้
ยศในวันหน้าก็ได้ และโดยท านองเดียวกัน ผู้ไร้ยศในวันนี้ ถ้าท าความดีให้ยิ่งขึ้นอาจเป็นผู้มียศในวันหน้าก็ได้ 

คนที่ไม่ศึกษาเรื่องของยศตามความเป็นจริง มักจะกระท าผิดต่อยศได้หลายทาง เมื่อยังไม่มียศก็เร่า
ร้อนกระวนกระวายเพราะอยากได้ยศ ครั้นเสื่อมยศ ก็เศร้า ร้อยน้อยใจ ประพฤติชั่วช้า ชักตัวออกห่างจาก
ความดี การรู้เรื่องยศตามความเป็นจริง ย่อมท าให้จิตใจเป็นสุข ไม่เห่อเหิมเสริมตัวเมื่อได้ยศและไม่ต้อง
เดือดร้อนวุ่นวายจนเกินไปเมื่อเสื่อมยศ 

ตัวอย่างในพระไตรปิฎกเกี่ยวกับเรื่องการได้ยศและการเสื่อมยศ เช่น 
เรื่องที่ 1 เรื่องว่าด้วยยศและเกียรติ ยศเป็นไฉน ภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้ เป็นผู้อันชนทั้งหลาย

สักการะเคารพ นับถือ บูชานอบน้อมแล้ว เป็นผู้ได้จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และคิลานปัจจัยเภสัชบริขาร ใน
กาลก่อน คือในคราวเป็นสมณะ นี้เรียกว่า ยศเกียรติเป็นไฉน ภิกษุบางรูปในธรรมวินัยนี้เป็นผู้อันชนทั้งหลาย
สรรเสริญเกียรติคุณว่าเป็นบัณฑิตผู้ฉลาด มีปัญญา เป็นพหูสูต มีถ้อยค าไพเราะ มีปฏิภาณดี ทรงจ าพระสูตร
บ้าง ทรงจ าพระวินัยบ้าง เป็นพระธรรมกถึกบ้าง เป็นผู้ถือการอยู่ป่าเป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการเที่ยวบิณฑบาต
เป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการทรงผ้าบังสุกุลเป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการทรงไตรจีวรเป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการเที่ยว
บิณฑบาตตามล าดับตรอกเป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการห้ามภัตในภายหลังเป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ถือการอยู่ใน
เสนาสนะตามท่ีเขาจัดให้เป็นวัตรบ้าง เป็นผู้ได้ปฐมฌานบ้างเป็นผู้ได้ทุติยฌานบ้าง เป็นผู้ได้ตติยฌานบ้าง เป็นผู้
ได้จตุตถฌานบ้าง เป็นผู้ได้อากาสานัญจายตนสมาบัติบ้าง เป็นผู้ได้วิญญาณัญจายตนสมาบัติบ้าง เป็นผู้ได้อา



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 26 ~ 

 

กิญจัญญายตนสมาบัติบ้าง เป็นผู้ได้เนวสัญญานาสัญญายตนสมาบัติบ้าง ในกาลก่อน คือในคราวเป็นสมณะ นี้
เรียกว่า เกียรติ 

ค าว่า ยศและเกียรติในกาลก่อนของภิกษุนั้นย่อมเสื่อมไปมีความว่า มัยต่อมา เมื่อภิกษุนั้นบอกคืนพระ
พุทธ พระธรรม พระสงฆ์สิกขา เวียนมาเป็นคฤหัสถ์ ยศนั้นและเกียรตินั้นย่อมเสื่อมไปคือ เสื่อมรอบสิ้นไป หมด
ไปสูญไป ลายไป เพราะฉะนั้นจึงชื่อว่า ยศและเกียรติในกาลก่อนของภิกษุนั้นย่อมเสื่อมไป 

จากเรื่องนี้เราจะเห็นได้ว่า ยศและเกียรติ เป็นของที่มีได้ก็เสื่อมได้ ขึ้นอยู่กับการเลือกปฏิบัติตนของคน
คนนั้นว่า จะเป็นไปในทิศทางไหน 

เรื่องท่ี 2 เรื่องว่าด้วยความล าเอียงท าให้เสื่อมจากยศ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ความล าเอียง 4 ประการ
นี้ ความล าเอียง 4 คืออะไร คือล าเอียงเพราะชอบกัน ล าเอียงเพราะชังกัน ล าเอียงเพราะเขลา ล าเอียงเพราะ
กลัว ภิกษุทั้งหลาย นี้แลความล าเอียง 4 ประการ บุคคลใดประพฤติล่วงธรรมเพราะความชอบกัน เพราะความ
ชังกันเพราะความกลัว เพราะความเขลา ยศของบุคคลนั้นย่อมเสื่อม เหมือนดวงจันทร์ข้างแรมฉะนั้น 

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ความไม่ล าเอียง 4 ประการนี้ ความไม่ล าเอียง 4 คืออะไร คือไม่ล าเอียงเพราะ
ชอบกัน ไม่ล าเอียงเพราะชังกัน ไม่ล าเอียงเพราะเขลา ไม่ล าเอียงเพราะกลัวภิกษุทั้งหลาย นี้แล ความไม่
ล าเอียง 4 ประการ บุคคลใดไม่ประพฤติล่วงธรรมเพราะความชอบกันเพราะความชังกัน เพราะความกลัว 
เพราะความเขลา ยศของบุคคลนั้นย่อมเพ่ิมพูน เหมือนดวงจันทร์ข้างขึ้น ฉะนั้นจากเรื่องนี้เราจะเห็นว่า บุคคล
ที่ปราศจากความล าเอียงย่อมจะท าให้ยศของเขาเพ่ิมพูนขึ้นได้ส่วนบุคคลที่มีความล าเอียงย่อมจะท าให้ยศของ
เขาเสื่อมลงได้ ดังนั้นให้เราฝึกเป็นผู้ที่ไม่มีความล าเอียงต่อใคร ๆ ก็จะเป็นผลดีต่อทั้งตนเองและผู้อ่ืน 

3.5 โลกธรรม คู่ที่ 3 ได้รับสรรเสริญ-ถูกนินทา 
สรรเสริญ ได้แก่ การกล่าวขวัญถึงความดี เรากล่าวขวัญถึงความดีของใคร จะต่อหน้าหรือลับหลังผู้นั้น

ก็ตาม เรียกว่าสรรเสริญผู้นั้น โดยท านองเดียวกัน ถ้าใครกล่าวขวัญถึงความดีของเรา ก็เรียกว่าเขาสรรเสริญเรา 
การที่มีผู้สรรเสริญเช่นนี้ เรียกง่าย ๆ ว่า ได้รับสรรเสริญนินทา ได้แก่การพูดถึงความไม่ดีของผู้อ่ืนในที่ลับหลัง 
เช่น การพูดถึงความผิดของใครในที่ลับหลังเขา เรียกว่านินทาเขา และผู้นั้นเป็นผู้ถูกเรานินทา โดยท านอง
เดียวกัน ถ้ามีใครพูดถึงความไม่ดีของเราในที่ลับหลังเรา ก็เรียกว่าเขานินทาเรา และเราเป็นผู้ถูกนินทา 

แต่ทั้งนี้ต้องเข้าใจด้วยว่า การพูดที่เป็นการนินทานั้นหมายถึงการพูดด้วยเจตนาจะประจานความไม่ดี
ของเขา ถ้าพูดเพ่ือการอย่างอ่ืน เช่น ครูเล่าถึงความประพฤติชั่วของคนใดคนหนึ่งให้นักเรียนฟัง เพ่ือมิให้
นักเรียนถือเป็นตัวอย่าง หรือผู้มีหน้าที่หยิบยกความผิดของผู้ใดผู้หนึ่งปรึกษาหารือกัน เพ่ือหาทางแก้ไขเป็นต้น 
ไม่จัดว่าเป็นการนินทา การนินทานั้นจ าเพาะพูดด้วยเจตนาประจานเท่านั้น 

การสรรเสริญ เป็นที่พอใจของผู้ได้รับ เพราะท าให้ใจเบิกบานมีความสุขส่วนการนินทาไม่มีใครชอบ 
คือไม่มีใครอยากจะให้คนอ่ืนมานินทาตัว แต่เป็นธรรมดาของโลกอีกเหมือนกัน ที่คนเราทุกคนจะต้องถูกโลก



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 27 ~ 

 

ธรรมทั้งสองอย่างมากระทบใจ ไม่มีใครเลยที่ได้รับแต่สรรเสริญอย่างเดียว และก็ไม่มีใครอีกเหมือนกันที่ถูก
นินทาโดยส่วนเดียว แม้แต่พระพุทธองค์ผู้สิ้นกิเลส แล้วไม่คิดชั่วท าชั่ว ก็ยังไม่พ้นจากคนนินทา 

คนที่ไม่ศึกษาเรื่องโลกธรรม เมื่อได้รับสรรเสริญย่อมมัวเมาประมาท และเมื่อถูกนินทาย่อมทุกข์ระก า
ใจ แต่ผู้ได้ศึกษาโลกธรรมตามจริงย่อมเป็นผู้มีสติ คอยตักเตือนตนไม่ให้หวั่นไหวจนเกินไป ในเมื่อถูกนินทา 
หรือได้รับสรรเสริญก็ตาม 

ตัวอย่างในพระไตรปิฎกเกี่ยวกับเรื่องการได้รับสรรเสริญและการถูกนินทา 
เรื่องท่ี 1 เรื่องควรปฏิบัติตัวอย่างไรเมื่อมีคนสรรเสริญหรือติเตียนพระรัตนตรัย 
พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนจะพึงกล่าวติเรา ติพระธรรม ติพระสงฆ์ก็

ตาม เธอทั้งหลายไม่ควรท าความอาฆาต โทมนัสแค้นใจในคนเหล่านั้น ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึง
กล่าวติเรา ติพระธรรม ติพระสงฆ์ ก็ตาม ถ้าเธอทั้งหลายจักขุ่นเคืองหรือจักน้อยใจในคนเหล่านั้น ด้วยเหตุนั้น 
อันตรายพึงมีแก่เธอทั้งหลายนี่แหละ ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าวติเรา ติพระธรรม ติพระสงฆ์ ก็
ตาม ถ้าเธอทั้งหลายจักขุ่นเคืองหรือจักน้อยใจในคนเหล่านั้น เธอทั้งหลายถึงรู้ค าที่เป็นสุภาษิตของคนเหล่าอื่น
ได้ละหรือ ภิกษุทั้งหลายกราบทูลว่า ข้อนั้นหามิได้พระเจ้าข้า 

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าวติเรา ติพระธรรมหรือติพระสงฆ์ก็
ตาม ในค าที่เขากล่าวตินั้น ค าที่ไม่จริง เธอทั้งหลายควรแก้ให้เห็นโดยความเป็นจริงว่า นั่นไม่จริงแม้เพราะเหตุ
นี้ นั้นไม่แท้แม้เพราะเหตุนี้ แม้ข้อนั้นก็ไม่มีในเราทั้งหลายและในเราทั้งหลายก็ไม่มีข้อนั้น 

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าวชมเรา ชมพระธรรม หรือชมพระสงฆ์ ก็ตามเธอทั้งหลายไม่
ควรท าความเพลิดเพลินดีใจ เบิกบานใจในค าชมนั้น ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าวชมเรา ชมพระ
ธรรม หรือชมพระสงฆ์ก็ตาม ถ้าเธอท้ังหลายจักเพลิดเพลินใจดีใจ เบิกบานใจในค าชมนั้น ด้วยเหตุนั้น อันตราย
พึงมีแก่เธอท้ังหลายนี่แหละ 

ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย คนเหล่าอ่ืนพึงกล่าวชมเรา ชมพระธรรม หรือชมพระสงฆ์ ก็ตามในค าที่เขากล่าว
ชมนั้น ค าที่จริง เธอทั้งหลายควรปฏิญาณให้เห็นโดยความเป็นจริงว่า นั่นจริงแม้เพราะเหตุนี้ แม้ข้อนั้นก็มีใน
เราทั้งหลาย และในเราทั้งหลายก็มีข้อนั้น 

จากเรื่องนี้จะเห็นได้ว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแนะน าตรัสสอนให้พระภิกษุ รู้จักวิธีวางตนและ
ปฏิบัติตนให้เป็น  เมื่อพบกับบุคคลที่อาจติเตียนหรือสรรเสริญต่อพระรัตนตรัยก็ตาม โดยการค่อยๆ ชี้แจงไป
ตามความเป็นจริง ให้บุคคลเหล่านั้นได้รับทราบเพ่ือไม่เป็นการก่อเวรต่อใคร ๆ และเพ่ือไม่ให้เกิดอันตรายต่อ
พระภิกษุเองด้วย ซึ่งเหมาะสมต่อสมณสารูป และสมรภูมิต่อนักปฏิบัติธรรมเป็นอย่างยิ่ง 

 
 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 28 ~ 

 

เรื่องท่ี 2 เรื่องผู้ไม่ถูกนินทาไม่มีในโลก 
พระศาสดา เมื่อประทับอยู่ในพระเชตวันมหาวิหาร ทรงปรารภอุบาสกชื่ออตุละ ตรัสพระธรรมเทศนา

นี้ว่าด้วยทีอ่ตุละโกรธพระเรวตะเพรราะท่านไม่พูดด้วย 
อตุละนั้นเป็นอุบาสกชาวกรุงสาวัตถี มีอุบาสกเป็นบริวาร 500 คน วันหนึ่ง พาพวกอุบาสกเหล่านั้นไป

วิหาร เพ่ือต้องการฟังธรรม ใคร่จะฟังธรรมในส านักพระเรวตเถระ ไหว้พระเรวตเถระแล้วนั่ง ก็ท่านผู้มีอายุนั้น 
เป็นผู้ยินดีในการหลีกเร้น เที่ยวไปผู้เดียวเหมือนราชสีห์ ฉะนั้นท่านจึงไม่กล่าวอะไรกับอุบาสกนั้น เขาโกรธว่า 
“พระเถระนี้ ไม่กล่าวอะไร” จึงลุกข้ึนไปยังส านักพระสารีบุตรเถระยืนอยู่ ณ ส่วนข้างหนึ่ง 

เมื่อพระเถระกล่าวว่า “พวกท่านมาด้วยต้องการอะไร” จึงกล่าวว่า “ท่านขอรับ ผมพาอุบาสกเหล่านี้
เข้าไปหาพระเรวตเถระ เพ่ือต้องการฟังธรรม พระเถระไม่กล่าวอะไรแก่ผมนั้นเลย ผมนั้นโกรธท่านจึงมาที่นี้ ขอ
ท่านจงแสดงธรรมแก่ผมเถิด” ล าดับนั้น พระเถระกล่าวว่า “ถ้าอย่างนั้น พวกท่านจงนั่งเถิดอุบา กทั้งหลาย” 
แล้วแสดงอภิธรรมกถาอย่างมากมาย 

อตุละโกรธคนผู้พูดมาก อุบาสกโกรธว่า “ชื่อว่าอภิธรรมกถา ละเอียดยิ่งนักสุขุมยิ่งนัก พระเถระแสดง
อภิธรรมอย่างเดียวมากมาย พวกเราต้องการอะไรด้วย พระอภิธรรมนี้” ดังนี้แล้ว ได้พาบริษัทไปยังส านักพระ
อานนทเถระ 

แม้เมื่อพระเถระกล่าวว่า “ท าไม  อุบาสก” จึงกล่าวว่า “ท่านขอรับพวกผมเข้าไปหาพระเรวตเถระ 
เพ่ือต้องการฟังธรรม ไม่ได้แม้แต่การสนทนาและปราศรัยในส านักของท่าน เลยโกรธ แล้วจึงมายังส านักของ
พระสารีบุตรเถระ แม้พระเถระนั้น ก็แสดงอภิธรรมอย่างเดียวละเอียดนัก มากมายแก่พวกผม พวกผมโกรธแม้
ต่อพระเถระนั่นว่า พวกเราต้องการอะไรด้วยอภิธรรมนี้ แล้วจึงมาที่นี้ ขอท่านจงแสดงธรรมกถาแก่พวกผมเถิด 
ขอรับ” 

พระเถระกล่าวว่า ถ้าอย่างนั้น ขอพวกท่านจงนั่งฟังเถิด พระเถระแสดงธรรมแก่พวกเขาแต่น้อย ๆ ท า
ให้เข้าใจง่าย 

อตุละโกรธคนผู้พูดน้อย พวกเขาโกรธแม้ต่อพระเถระแล้ว ก็ไปยังส านักพระศาสดา ถวายบังคมแล้ว
นั่ง ณ ส่วนข้างหนึ่ง ล าดับนั้น พระศาสดาตรัสกะพวกเขาว่า “อุบาสกทั้งหลาย พวกท่านมาท าไมกัน” 

พวกอุบาสกกราบทูลว่า เพ่ือต้องการฟังธรรม พระเจ้าข้า 
พระบรมศาสดาตรัสว่า ก็พวกท่านฟังธรรมแล้วหรือ 
พวกอุบาสกกราบทูลว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ เบื้องต้น พวกข้าพระองค์เข้าไปหาพระเรวตเถระ ท่าน

ไม่กล่าวอะไรกับพวกข้าพระองค์ พวกข้าพระองค์โกรธท่านแล้ว จึงไปหาพระสารีบุตรเถระ พระเถระนั้นแสดง
อภิธรรมแก่พวกข้าพระองค์มากมาย พวกข้าพระองค์ก าหนดอภิธรรมนั้นไม่ได้ จึงโกรธ แล้วเข้าไปหาพระอาน
นทเถระ พระเถระนั้น แสดงธรรมแก่พวกข้าพระองค์น้อยนัก พวกข้าพระองค์โกรธแม้ต่อท่าน แล้วมาในที่นี้ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 29 ~ 

 

การนินทาสรรเสริญเป็นของเก่า พระศาสดา ทรงสดับถ้อยค าของเขาแล้ว จึงตรัสว่า “อตุละ ข้อนั้น 
เขาเคยประพฤติกันมาตั้งแต่โบราณทีเดียว ชนทั้งหลายติเตียน ทั้งคนนิ่ง ทั้งคนพูดมาก ทั้งคนพูดน้อยทีเดียว 
ด้วยว่าผู้อันเขาพึงติเตียนอย่างเดียวเท่านั้น หรือว่าผู้อันเขาพึงสรรเสริญอย่างเดียวไม่มีเลย แม้พระราชา
ทั้งหลาย คนบางพวกก็นินทา บางพวกก็สรรเสริญ แผ่นดินใหญ่ก็ดี พระจันทร์และพระอาทิตย์ก็ดี ธาตุมีอากาศ
เป็นต้นก็ดี คนบางพวกนินทา บางพวกสรรเสริญ แม้พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ผู้ประทับนั่งแ ดงธรรมในท่ามกลาง
บริษัท 4 บางพวกนินทา บางพวก สรรเสริญ ก็การนินทาและสรรเสริญของพวกอันธพาลไม่เป็นประมาณ แต่ผู้
ที่ถูกบัณฑิตผู้มีปัญญาติเตียนจึงชื่อว่า เป็นอันติเตียน ผู้อันบัณฑิต สรรเสริญแล้ว ชื่อว่าเป็นอันสรรเสริญ” ดังนี้
แล้ว ได้ทรงภาษิตพระคาถาเหล่านี้ว่า 

“อตุละ การนินทาและสรรเสริญนั่น เป็นของเก่า นั่นไม่ใช่เป็นเหมือนมีในวันนี้ ชนทั้งหลายย่อมนินทา
ผู้นั่งนิ่งบ้าง ย่อมนินทาผู้พูดมากบ้าง ย่อมนินทาผู้พูดพอประมาณบ้าง ผู้ไม่ถูกนินทา ไม่มีในโลก คนผู้ถูกนินทา
โดยส่วนเดียว หรือว่าอันเขาสรรเสริญโดยส่วนเดียวไม่ได้มีแล้ว จักไม่มี และไม่มีอยู่ในบัดนี้ หากว่าวิญญูชน
ใคร่ครวญแล้วทุก ๆ วัน สรรเสริญผู้ใด ซึ่งมีความประพฤติไม่ขาดสาย มีปัญญา ผู้ตั้งมั่นด้วยปัญญาและศีล ใคร
เล่าย่อมควรเพื่อติเตียนผู้นั้นผู้เป็นดังแท่งทองชมพูนุท แม้เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ก็สรรเสริญเขา ถึงพรหมก็
สรรเสริญแล้ว” ในกาลจบเทศนา อุบาสกเหล่านั้นทั้ง 500 ด ารงอยู่แล้วในโสดาปัตติผล 

จากเรื่องนี้เราจะเห็นว่า ไม่มีใครในโลกนี้ที่ไม่เคยถูกนินทาและไม่มีใครในโลกนี้ที่ ไม่เคยได้รับการ
สรรเสริญ กล่าวคือ ทั้งที่ผ่านมาในอดีต ในปัจจุบัน และต่อไปในอนาคตคนเราทุกคนบนโลกนี้จะต้องได้รับทั้ง
การถูกนินทาและได้รับการสรรเสริญด้วยกันทั้งสิ้นไม่มีเว้นแม้แต่ผู้เดียว ดังนั้น ให้เราทุกคนท าใจให้เป็นกลาง 
หัดมองและท าความเข้าใจในความจริงข้อนี้ ก็จะท าให้เป็นผู้ที่ไม่ต้องประสบกับทุกข์เพราะถูกนินทา และไม่
ประมาทมัวเมาขาดสติเมื่อได้รับค าสรรเสริญจากผู้อื่น 

3.6 โลกธรรม คู่ที่ 4 ได้สุข-ได้ทุกข ์
โลกธรรมคู่นี้ เป็นคู่รวมยอด คือสภาพความเป็นอยู่ของคนเรา เมื่อว่าอย่างรวมยอดแล้วมีอยู่สอง ภาพ 

คือสุขกับทุกข์ แม้โลกธรรมสามคู่ข้างต้น ถ้าจะว่าถึงผลกันแล้วก็รวมลงในข้อนี้ด้วยเหมือนกัน การที่คนเรา
อยากได้ลาภ อยากได้ยศ อยากได้รับสรรเสริญ ที่แท้ก็คืออยากได้สุข และท่ีพากันเกลียดความเสื่อมลาภ ความ
เสื่อมยศ และการถูกนินทา ที่แท้ก็คือการเกลียดทุกข์ 

สุข และ ทุกข์ ในโลกธรรมข้อนี้หมายถึงความสุขและความทุกข์ ที่เกิดจากเหตุสารพัดอย่าง เหตุที่ท า
ให้เกิดสุข เช่น รู้สึกแข็งแรง หายป่วย มีความร่ ารวยสอบได้ ชนะการแข่งขัน ฯลฯ ส่วนเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ เชน่ 
เจ็บป่วย ถูกจับกุมฟ้องร้อง ถูกทวงหนี้ อบตก ถูกดุ ถูกด่าพรากจากของรักสูญเสีย ฯลฯ  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 30 ~ 

 

คนทุกคนชอบความสุข ไม่ชอบความทุกข์ แต่ธรรมดาของโลกบังคับท าให้การด ารงชีวิตต้องประสบกับ
ความทุกข์บ้างความสุขบ้าง ต่างแต่ว่าใครจะมีอย่างไหนมากอย่างไหนน้อยและอย่างไหนจะมาถึงเราก่อนหรือ
หลังเท่านั้น 

สิ่งที่แน่นอนที่สุด คือ ความสุขกับความทุกข์จะเกิดขึ้นแก่เราสลับกันไป เมื่อเรามีความสุขก็พึงทราบ
เถิดว่า หมดสุขนั้นแล้วความทุกข์ก็จะมา และเมื่อเราอยู่ในทุกข์ก็พึงปลอบใจตนเองไว้ว่า ต่อจากทุกข์นั้นก็จะ
เป็นความสุข เช่นเดียวกับกลางวันกลางคืนที่เกิดขึ้น ลับกันไปเมื่อเราเห็นกลางวันก็รู้ว่าต่อจากกลางวันก็จะเป็น
กลางคืน และเม่ือกลางคืนมาก็รู้ว่ากลางวันก็จะตามหลังกลางคืนมาด้วย ผู้ไม่รับรู้ในโลกธรรมตามความเป็นจริง 
ย่อมหลงใหลเมื่อได้สุข และน้อยเนื้อเสียใจจนถึงกับฆ่าตัวตาย หรือท าผิดคิดชั่วเมื่อเผชิญกับความทุกข์ 

ตัวอย่างในพระไตรปิฎกเกี่ยวกับเรื่องการได้รับความสุขและการได้รับความทุกข์ 
เรื่องที่ 1 เรื่องพระมหากัสสปะไม่ยึดติดกับความสุขที่ได้รับ 
ในสมัยหนึ่ง พระศาสดาทรงจ าพรรษาอยู่ในกรุงราชคฤห์ รับสั่งให้แจ้งแก่ภิกษุทั้งหลายว่า “โดยกาล

ล่วงไปกึ่งเดือนเราจักหลีกไปสู่ที่จาริก” 
การที่พระพุทธองค์ทรงมีรับสั่งดังนี้ ด้วยทรงประสงค์ว่า “ภิกษุทั้งหลายจักท ากิจต่าง ๆ มีการระบม

บาตรและย้อมจีวรเป็นต้นของตนแล้ว จักไปตามสบาย ด้วยอาการอย่างนี้” นี้เป็นธรรมเนียมของพระพุทธเจ้า
ทั้งหลาย ผู้มีพระประสงค์จะเสด็จจาริกไปกับพวกภิกษุ ก็เม่ือภิกษุจีวรทั้งหลายแล้ว 

พวกภิกษุว่าพระเถระละญาติและอุปัฏฐากไปไม่ได้ พวกภิกษุยกโทษว่า “เพราะเหตุไร พระเถระจึง
ซักจีวร ในพระนครนี้ ทั้งภายในและภายนอก มีมนุษย์อาศัยอยู่ 18 โกฏิ บรรดามนุษย์เหล่านั้น พวกใดไม่เป็น
ญาติของพระเถระ พวกนั้นเป็นอุปัฏฐาก พวกใดไม่เป็นอุปัฏฐาก พวกนั้นเป็นญาติ ชนเหล่านั้นย่อมท าความนับ
ถือ (และ) สักการะแก่พระเถระด้วยปัจจัย 4 พระเถระนั้น จักละอุปการะมีประมาณเท่านั้น ไป ณ ที่ไหนได้แม้
หากพึงไปได้ ก็จักไม่ไปเลยจากซอกชื่อมาปมาทะ 

ดังได้สดับมา พระศาสดาเสด็จถึงซอกใดแล้ว ย่อมตรัสบอกภิกษุทั้งหลาย ผู้ควรที่พระองค์พึงให้กลับ
อีกว่า “เธอทั้งหลายจงกลับเสียแต่ที่นี้ อย่าประมาท” ซอกนั้นชาวโลกเรียกว่า “ซอกมาปมาทะ” ค านั่นภิกษุ
ทั้งหลายกล่าวหมายเอาซอกมาปมาทะนั้น 

รับสั่งให้พระมหากัสสปะกลับ แม้พระบรมศาสดาเสด็จหลีกไปสู่ที่จาริกพลางด าริว่า “ในนครนี้ทั้ง
ภายใน ทั้งภายนอกมีมนุษย์อยู่ 18 โกฏิ อันภิกษุจะต้องไปในที่ท าการมงคลและอวมงคลของมนุษย์ทั้งหลายมี
อยู่ เราไม่อาจท าวิหารให้เปล่าได้ เราจักให้ใครหนอแลกลับ” 

ล าดับนั้น พระองค์ได้ทรงมีพระปริวิตกอย่างนี้ว่า “ก็พวกมนุษย์เหล่านั้น เป็นทั้งญาติเป็นทั้งอุปัฏฐาก
ของกัสสป เราควรให้กั ปกลับ” พระองค์ตรัสกะพระเถระว่า “กัสสป เราไม่อาจท าวิหารให้เปล่าได้ ความ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 31 ~ 

 

ต้องการด้วยภิกษุในที่ท ามงคลและอวมงคลทั้งหลายของพวกมนุษย์มีอยู่ เธอกับบริษัทของตน จงกลับเถิด ” 
พระเถระทูลว่า “ดีละพระเจ้าข้า” แล้วพาบริษัทกลับ 

ภิกษุทั้งหลายโพนทะนาว่า “ผู้มีอายุท้ังหลาย พวกท่านเห็นไหมละ พวกเราพูดประเดี๋ยวนี้เองมิใช่หรือ 
ค าท่ีพวกเราพูดว่า ‘เพราะเหตุไร พระมหากัสสปะจึงซักจีวร ท่านจักไม่ไปกับพระศาสดา’ ดังนี้นั่นแลเกิด (เป็น
จริง) แล้ว” 

ทรงชี้แจงเหตุที่พระมหากัสสปะกลับ  พระศาสดาทรงบสดับถ้อยค าของภิกษุทั้งหลายแล้วเสด็จกลับ
ประทับยืน ตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอกล่าวชื่ออะไรกันนั่น” ภิกษุเหล่านั้นกราบทูลว่า “พวกข้าพระองค์ 
กล่าวปรารภพระมหากัสสปเถระพระเจ้าข้า” ดังนี้แล้ว กราบทูลเรื่องราวทั้งหมดตามแนวความที่ตนกล่าวแล้ว
นั่นแล 

พระศาสดาทรงสดับค านั้นแล้ว ตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอกล่าว (หา) กัสสปว่า ‘ข้องแล้วใน
ตระกูลและในปัจจัยทั้งหลาย’ (แต่ความจริง) เธอกลับแล้ว ด้วยท าในใจว่า ‘เราจักท าตามค าของเรา (ตถาคต)’ 
ก็กัสสปนั่น แม้ในกาลก่อน เมื่อจะท าความปรารถนานั่นแล ก็ได้ท าความปรารถนาว่า ‘เราพึงเป็นผู้ไม่ข้องใน
ปัจจัย 4 มีอุปมาดังพระจันทร์สามารถเข้าไปตระกูลทั้งหลายได้’ กัสสปนั่น ไม่มีความข้องในตระกูลหรือใน
ปัจจัยทั้งหลาย เราเมื่อจะกล่าวข้อปฏิบัติอันเปรียบด้วยพระจันทร์ และข้อปฏิบัติแห่งวงศ์ของพระอริยะ ก็
กล่าวอ้างกัสสปให้เป็นต้น” 

4. ข้อควรรู้  
โลกธรรม คือเรื่องราวที่เกิดขึ้นประจ าโลก ใคร ๆ ก็ต้องพบ หลีกเลี่ยงไม่ได้ แม้พระสัมมาสัมพุทธเจ้าก็

ทรงประสบ มีอยู่ 8 ประการ แบ่งเป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ ได้แก่ 
ก. ฝ่ายที่คนทั่วไปปรารถนาอยากได้ คือ 
1) ได้ลาภ คือการได้ผลประโยชน์ เช่น ได้ทรัพย์ ได้ลูก ได้เมีย ได้บ้าน ได้ที่ดิน ได้เพชรนิลจินดา

ต่าง ๆ เป็นต้น 
2) ได้ยศ คือการได้รับต าแหน่ง ได้รับฐานะ ได้อ านาจเป็นใหญ่เป็นโต 
3) ได้สรรเสริญ คือการได้ยินได้ฟังค าชมเชย ค ายกยอ ค าพูดดีที่คนอ่ืนพูดให้เรา 
4) ได้สุข คือได้รับความสบายกายสบายใจ ได้ความเบิกบานร่าเริง ได้ความบันเทิงใจ 
ทั้ง 4 อย่างนี้ เป็นเรื่องที่คนทั่วไปชอบ ยังไม่ได้ก็คิดหา ครั้นหาได้แล้วก็คิดหวง หวงมาก ๆ เข้าก็หึง 

การที่จิตมีอาการ หวงห่วงหึง นี่แหละ เรียกว่า จิตไหว 
ข. ฝ่ายท่ีคนทั่วไปกลัวว่าจะเกิดขึ้นกับตน คือ 
1) เสื่อมลาภ คือผลประโยชน์ที่ได้มาแล้วเสียไป เช่น เสียเงิน เสียที่อยู่ ลูกรักตายเสีย เมียรักตายจาก 
2) เสื่อมยศ คือถูกลดความเป็นใหญ่ ถูกถอดออกจากต าแหน่ง ถูกถอดอ านาจ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 32 ~ 

 

3) ถูกนินทา คือถูกต าหนิติเตียน ถูกด่าว่าในที่ต่อหน้าหรือลับหลัง 
4) ตกทุกข์ คือได้รับความทุกข์ทรมานทางกายหรือทางใจ 
ทั้ง 4 ประการนี้ เป็นเรื่องที่คนเราไม่ชอบ ไม่ปรารถนาให้เกิดข้ึนกับตัว เมื่อยังมาไม่ถึงจิตก็หวั่นว่า

มันจะมา เมื่อมันมาแล้วก็ภาวนาว่าเมื่อไหร่จะไปเสียที ไปแล้วก็ยังหวั่นกลัวว่ามันจะกลับมาอีก 
รวมความว่า โลกธรรมเหล่านี้ ย่อมเกิดขึ้นทั้งแก่ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ และแก่อริยสาวกผู้ได้เรียนรู้ 

ต่างกันแต่ว่า คนพวกแรกย่อมไม่รู้เห็นเข้าใจตามความเป็นจริง ลุ่มหลง ยินดียินร้ายปล่อยให้โลกธรรมเข้า
ครอบง าย่ ายีจิต ฟูยุบเรื่อยไปไม่พ้นจากทุกข์ มีโสกะ ปริเทวะ เป็นต้นส่วนอริยสาวกผู้ได้เรียนรู้ พิจารณาเห็น
ตามเป็นจริง ว่าสิ่งเหล่านี้อย่างใดก็ตามที่เกิดขึ้นแก่ตน ล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรปรวนไปเป็นธรรมดา 
ไม่หลงใหลมัวเมาเคลิ้มไปตามอิฏฐารมณ์ไม่ขุ่นมัวหม่นหมอง คลุ้มคลั่งไปในเพราะอนิฏฐารมณ์ มีสติด ารงอยู่ 
เป็นผู้ปราศจากทุกข์ มีโสกะปริเทวะ เป็นต้น 

ธรรมในหมู่มนุษย์เหล่านี้ คือ ลาภ 1 ความเสื่อมลาภ 1 ยศ 1 ความเสื่อมยศ 1 นินทา 1 สรรเสริญ 
1สุข 1 ทุกข์ 1 เป็น ภาพไม่เที่ยง ไม่แน่นอน มีความแปรปรวนเป็นธรรมดา แต่ท่านผู้เป็นนักปราชญ์ มีสติ 
ทราบธรรมเหล่านั้นแล้ว พิจารณาเห็นว่ามีความแปรปรวนเป็นธรรมดา ธรรมอันน่าปรารถนา ย่อมย่ ายีจิตของ
ท่านไม่ได้ ท่านย่อมไม่ยินร้ายต่ออนิฏฐารมณ์ท่านขจัดความยินดีและความยินร้ายเสียได้จนไม่เหลืออยู่ อนึ่ง 
ท่านทราบทางนิพพานอันปราศจากธุลี ไม่มีความเศร้าโศก เป็นผู้ถึงฝังแห่ งภพ ย่อมทราบได้อย่างถูกต้อง 
(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2550 : 19) 

5. อานิสงส์ 
ผู้ที่ศึกษาจนรู้และเข้าใจในเรื่องโลกธรรมทั้ง 8 ประการนี้แล้ว ย่อมจะท าให้เกิดอานิสงส์ ดังนี้ 

    1. เกิดสติปัญญา รู้เท่าทันความเป็นจริงตามธรรมดาของโลกว่า ทุกอย่างมีเกิดก็มีดับแปรเปลี่ยนไม่
คงที่ ท าให้เมื่อต้องประสบกับความเสื่อมลาภ ความเสื่อมยศ ถูกนินทา ได้ทุกข์ก็ไม่เป็นทุกข์เสียใจจนเกินไป 
หรือเมื่อต้องประสบกับการได้ลาภ ได้ยศ ได้รับสรรเสริญ ได้สุขก็ไม่มัวเมาประมาท แต่กลับใช้สิ่งที่ดีที่ตนได้มา 
มาสร้างสิ่งดี ๆ ให้เกิดข้ึนกับตนเองและผู้อ่ืนต่อไป 
     2. เป็นคนมีใจคอหนักแน่น มั่นคง ไม่หวั่นไหวต่อธรรมดาของโลกทั้ง 8 ประการดังกล่าวท าให้สามารถ
เป็นหลักใจของผู้อื่นได้ เป็นบุคคลที่น่าเข้าใกล้ น่าคบหา น่าเอาเยี่ยงอย่าง 
     3. สามารถบรรลุธรรมได้ง่าย เพราะไม่ยึดมั่นถือมั่นต่อโลกธรรมทั้ง 8สามารถปล่อยวางเรื่องราวต่าง ๆ 
ออกไปจากใจได้เร็ว ท าจิตให้เป็นอุเบกขาได้อย่างชาญฉลาด 
    4. ขจัดกิเลส คือ ความโลภ ความโกรธ และความหลง ได้โดยง่าย เพราะเมื่อต้องประสบกับสิ่งที่เป็น
อิฏฐารมณ์ (น่าปรารถนา น่าพึงพอใจ) ก็ไม่ท าให้เกิดความโลภขึ้นมาในใจหรือเมื่อต้องประสบกับสิ่งที่เป็น



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 33 ~ 

 

อนิฏฐารมณ์ (ไม่น่าปรารถนา ไม่น่าพึงพอใจ) ก็ไม่ท าให้เกิดความโกรธขึ้นมาในใจ และเมื่อต้องประสบกับ
อิฏฐารมณ์หรืออนิฏฐารมณ์ก็ตาม ก็ไม่ประมาทหลงใหลมัวเมาขาดสติ จนท าให้กิเลสเพ่ิมพูน 

6. บทสรุป 
โ ลกธรรม เป็ น  2 คือ  ข้ อ  1-3-6-7 เป็ น  อิฏฐารมณ์  คื อ  ส่ วนที่ น่ าปรารถนา ; ข้ อที่ เ หลื อ

เป็น อนิฏฐารมณ์ คือ ส่วนที่ไม่น่าปรารถนา โลกธรรมเหล่านี้ ย่อมเกิดขึ้นทั้งแก่ปุถุชนผู้มิได้เรียนรู้ และแก่อริย
สาวกผู้ได้เรียนรู้ ต่างกันแต่ว่า คนพวกแรกย่อมไม่รู้เห็นเข้าใจตามความเป็นจริง ลุ่มหลง ยินดียินร้าย ปล่อยให้
โลกธรรมเข้าครอบง าย่ ายีจิต ฟูยุบเรื่อยไปไม่พ้นจากทุกข์ มีโสกะ ปริเทวะ เป็นต้น ส่วนอริยสาวกผู้ได้เรียนรู้ 
พิจารณาเห็นตามเป็นจริง ว่าสิ่งเหล่านี้อย่างใดก็ตามท่ีเกิดข้ึนแก่ตน ล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรปรวนไป
เป็นธรรมดา ไม่หลงใหลมัวเมาเคลิ้มไปตามอิฏฐารมณ์ ไม่ขุ่นมัวหม่นหมอง คลุ้มคลั่งไปในเพราะอนิฏฐารมณ์ มี
สติด ารงอยู่ เป็นผู้ปราศจากทุกข์ มีโสกะ ปริเทวะ เป็นต้น (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2553 : 14) 

และมีแนวการประยุกต์ใช้ว่า ทุกคนในโลกเรานี้ ล้วนหนีความจริงไม่พ้น ไม่ว่าจะหลบไปอยู่ที่ไหน ๆ ก็
ตาม โลกธรรม 8 ประการ เป็นสัจธรรมที่ทุกคนจะต้องพานพบอย่างแน่นอน ไม่ว่าจะมีฐานะมีต าแหน่งใหญ่โต
เพียงใดก็ตาม เมื่อเราผิดหวังไม่สมหวังในชีวิตหน้าที่การงาน แม้จะสู้ท าดีอย่างที่สุดแล้วก็ตาม เร าก็ควรจะ
น าเอาความเสียใจนั้นมาเป็นกระสายยารักษาใจของเรา ตามหลักของ “โลกธรรม 8” คือภาพที่ทุกคนในโลกนี้
จะต้องพบเจอ และ โลกธรรม 8 นั้นคือ 

1. ลาภ เมื่อมีลาภคนเราก็จะฟูใจ เพลิดเพลินจนขาดสติปัญญา เราต้องไม่ขาดสติ และหมั่นพิจารณา
ว่ามันไม่เที่ยง ไม่ยั่งยืนสักวันหนึ่งมันก็จะจากเราไป 

2. ยศ คนเราพอมียศมีต าแหน่งก็มักจะเหลิง หยิ่งผยอง เราต้องมี ติพิจารณาตามความเป็นจริงว่าที่
เขาให้ต าแหน่งเรามาก็เพราะเขาเห็น ว่าเรามีประโยชน์ เมื่อวันหนึ่งข้างหน้ามีคนที่เก่งกว่าเรา หรือเราหมด
ประโยชน์ เขาก็จะปลดเราออก 

3. สรรเสริญ คนเราส่วนมากบ้ายอ พอมีคนยกย่องสรรเสริญเข้ามักจะเหลิง หลงตัวเอง คิดเข้าข้าง
ตัวเอง เราต้องใช้ ติพิจารณาว่าที่เขายกย่องสรรเสริญเราวันนี้ เพราะเขาได้ประโยชน์จากเราแต่วันหนึ่งข้างหน้า
เราก็จะไม่มีประโยชน์ส าหรับเขา 

4. สุข ในยามมีความสุข คนเรามักจะประมาท เพลินในสุข เราต้องใช้สติปัญญาพิจารณาให้ถ่องแท้ถึง
เหตุปัจจัยว่า วันหนึ่งข้างหน้าความสุขที่เราได้รับอยู่นี้อาจจะกลายเป็นความทุกข์หรือเมื่อปัจจัยที่ท าให้สุขหมด
ไป เราก็จะพบกับความทุกข์ 

5. เสื่อมลาภ เมื่อขัดสนคนเรามันจะโทษโชควาสนา แต่ทางที่ถูกเราต้องพิจารณาให้ถ่องแท้ว่าที่เราขัด
สนไม่มีลาภนี้เพราะอะไร เราท าดีที่สุดแล้วหรือยัง 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 2 No 3 (September-December 2022) 
ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) 

 

   
 ~ AA 34 ~ 

 

6. เสื่อมยศ เมื่อมียศมีคนนับหน้าถือตา พอเสื่อมยศก็หมดคนที่จะนับหน้าถือตา เราก็ไม่ควรจะ
โศกเศร้าเสียใจ ควรจะพิจารณาด้วยสติปัญญาตามความเป็นจริงว่า เมื่อมีประโยชน์ กับเขาอยู่เขาก็นับหน้าถือ
ตา พอหมดราคาเขาก็ย่ ายีนินทา 

7. นินทา ทุกคนในโลกนี้ไม่มีใครต้องการให้คนอ่ืนนินทา แต่ก็ไม่มีใครไม่ถูกนินทา แม้แต่พระสัมมาสัม
พุทธเจ้า ยังถูกนินทา เราควรท าใจให้สงบว่า การนินทาเป็นโลกธรรม คนไม่ถูกนินทาไม่มีในโลกนี้ เขานินทาเรา
ตัวเขาก็ถกูคนอื่นนินทาเช่นกัน 

8. ทุกข์ ไม่มีใครในโลกนี้ที่ต้องการความทุกข์ ทุกคนต่างก็ปรารถนาความสุข แต่สุขทุกข์เป็นโลกธรรม
ที่ทุกคนจะต้องพบ เมื่อความทุกข์วิ่งเข้ามาหา เราต้องใช้สติปัญญาพิจารณาให้เห็น จริงตามเหตุปัจจัยของมัน
ว่า เพราะเราท าได้ยังไม่ดีพอจึงมีความทุกข์เกิดขึ้น เพราะเรายังไม่เก่งพอจึงมีความทุกข์ตามมา เมื่อเราก าจัด
ต้นตอความทุกข์ได้ ความสุขก็จะเกิดข้ึน 

การพิจารณาโลกธรรมตามความจริง ย่อมเป็นการสร้างภูมิคุ้มกันให้กับจิตใจ เมื่อเกิดความเศร้าความ
ผิดหวังขึ้น ก็ย่อมจะช่วยบรรเทาความเศร้าเสียใจได้ และสามารถฝ่าปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ สร้างสรรค์ชีวิตให้มี
ความสุขได้ ดังนั้น เมื่อใดก็ตามท่ีเราผิดหวังไม่สมหวัง เราควรพิจารณาตามหลักของ “โลกธรรม 8” แล้วยึดเอา
ความเป็นจริง เป็นปัจจัยเยียวยารักษาใจของเราให้หายทุกข์เหมือน “หนามยอกเอาหนามบ่ง” หากท าได้เช่นนี้
แล้วเราก็ย่อมจะสามารถน า นาวาชีวิตฝ่าคลื่นฝ่ามรสุมไปได้อย่างแน่นอน 

7. เอกสารอ้างอิง 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2550). พระไตรปิฎกฉบับประชาชน ตอน ว่าด้วยพระสูตร. กรุงเทพฯ : 

กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2553). วิปัสสนาชุนี. หลักการปฏิบัติวิปัสสนา (ฉบับสมบูรณ์). กรุงเทพฯ: 

ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทโษสาจารย์ (ประยุตต์ ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 14).

พระนครศรีอยุธยา: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


