
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 33 ~ 

ไตรยางค์กับการสอนสงัคมศึกษาแบบบูรณาการ 

TRIED INSTRUCTIONAL INTEGRATION FOR TEACHING SOCIAL STUDIES 

พระมหาจงรักษ์ อาทิตฺตเมธี (ภูษิต)1 
นิสิตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์1  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1  
Phramaha Jongrak Atittamethi (Phuphit)1 

Ph.d Student for Department Teaching Social Studies, Faculty of Education1 
Mahachulalongkornrajvidlayala University1 

E-mail: rak26.275@gmail.com.1 

บทคัดย่อ 

การศึกษาคือขุมทรัพย์ คือเข็มทิศที่ย่นระยะทางแห่งการดำเนินชีวิตที่ถูกต้อง เป็นเครื่องมือคือสมบัติที่
ติดตัวเฉพาะบุคคลเป็นสิ่งที่มีความสำคัญ และมีความจำเป็นต่อมวลมนุษยทุกยุคสมัย เพราะการศึกษาเป็นเหตุ
ปัจจัยที่จะมทำให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างเป็นปกติสุขในทามกลางกระแสโลกปจจุบันที่มีแนวโน
มการเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว และไม่มีสังคมไหนที่ปฏิเสธได้ว่า การศึกษาเป็นสิ่งที่ไม่ดี 

คำสำคัญ: ไตรยางค์, สังคมศึกษา, บูรณาการ. 

Abstract 

Education is the treasure with in person. It means compass short cut for all life style. 
So that, education is individual treasure for each important person the necessary for all human 
being with timeless. Because of education is course of factor which push all human being to 
be happiness until nowadays. Therefore, no any society deny as badly from education.  

Keywords: Tried Instructional, Teaching Social Studies, Integration. 

1. บทนำ 

ประเทศไทย ได้กำหนดแผนการศึกษาแหงชาติ พ.ศ. 2560 – 2579 โดยกำหนด วิสัยทัศน (Vision) 
เพ่ือรองรับการพัฒนาทรัพยากรบุคคลของชาติ ไววา “คนไทยทุกคนได้รับการศึกษาและเรียนรูตลอดชีวิตอย่าง
มีคุณภาพ ดำรงชีวิตอย่างเป็นสุข สอดคลองกับหลักปรัชญาของ เศรษฐกิจพอเพียง และการเปลี่ยนแปลงของ
โลกศตวรรษท่ี 21” และมุ่งพัฒนาทรัพยากรบุคคลของ ชาติใหมีคุณลักษณะและทักษะการเรียนรูในศตวรรษที่ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 34 ~ 

21 คือ 3R & 8C กลาวคือ 3R ได้แก่ Reading: อานออก (W) Riting: เขียนได้  (A) Rithmatic: มีทักษะในการ
คำนวณ 8C ได้แก่  Critical Thinking and Problem Solving: มีทักษะในการคิดวิเคราะห์ การคิดอย่างมี
วิจารณญาณ และแกไข ปญหาได้, Creativity and Innovation: คิดอย่างสร้างสรรค คิดเชิงนวัตกรรม , 
Collaboration Teamwork and Leadership: ความร ่ วมม ือ  การทำงานเป ็นท ีม  และภาวะผ ู ้ นำ , 
Communication Information and Media Literacy: ทักษะในการสื่อสาร และการรู เทาทันสื ่อ, Cross-
cultural Understanding: ความเขาใจความแตกตางทางวัฒนธรรม กระบวนการคิดข ามวัฒนธรรม, 
Computing and ICT Literacy: ทักษะการใช คอมพิวเตอร์ และการรู เท าทันเทคโนโลยี , Career and 
Learning Skills: ทักษะทางอาชีพ และการเรียนรู, Compassion: มีคุณธรรม มีเมตตา กรุณา มีระเบียบวินัย 
โดยทักษะแหงศตวรรษที่ 21 ที่สำคัญที่สุดคือทักษะการเรียนรู  (Learning Skill) สงผลใหมีการเปลี่ยนแปลง
การจัดการเรียนรูเพื่อใหเด็กในศตวรรษที่ 21 นี้ มีความรูความสามารถ และทักษะที่จำเป็นในการแกไขปญหา 
ซึ ่งปญหาต่าง ๆ ในโลกนี้ มีความแตกต่าง และซับซอน นับวา เป็นโจทยที่จะตองใชทักษะและความรู
ความสามารถในการแกปญหาอย่างหลากหลาย การที่จะใชศาสตรแขนงเดียวอาจจะไม่บรรลุตามวัตถุประสงค์
ได้ จึงต้องอาศัยการบูรณาการศาสตร์ต่าง ๆ  เขามาไวด้วยกัน ดังนั้นบทบาทและจิตวิญญาณของความเปน็ครู
จึงมีความจำเป็นที่จะตองบูรณาการกลุม สาระการเรียนรูไม่ว่าจะเป็นหน่วยการเรียนรูแบบสหวิทยาการศึกษา 
เชื่อมโยงกับแนวคิดแหงศตวรรษที่ 21 เพื่อใหเห็นชัดเจนในเนื้อหาการเรียนรูของผู้เรียนที่เกี่ยวของกับชีวิต
ผู้เรียน และความเป็นไปของโลกในยุคปจจุบัน เพื่อการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงเชิงบูรณาการใหปรับตัวได้ใหทัน
ยุคสมัย 

2. ความหมายของไตรยางค์กับการสอนสังคมศึกษา  

ไตรยางค์กับการสอนสังคมศึกษา หมายถึง กรบวนการสอนสังคมศึกษา ที ่ประกอบด้วยหลัก
กระบวนการที่สำคัญ 3 ประการ คือ 1) การกำหนดจุดมุ่งหมายหรือวัตถุประสงค์ทางการศึกษาด้านสังคม
ศึกษาว่าจะศึกษาอะไร เมื่อไหร่ที่ไหน และอย่างไร 2) การจัดการประสบการณ์จากการเรียนรู้ในสายสังคม
ศึกษาว่ามีเป้าหมายและทิศทางอย่างไร ในระเวลาจากไหนถึงไหน 3) การประเมินผล ซึ่งแน่นอที่สุดว่าส่งผลต่อ
สังคมปฐมภูมิและสังคมทุติยภูมิมากน้อยเพียงใด เป็นต้น  

การสอนสังคมศึกษามีเทคนิควิธีการในการบูรณาการได้หลายแนวทาง เช่น  และการเล่านิทาน
ประกอบในการสอนสังคมศึกษา การตัวอย่างประกอบคำอธิบาย และการเล่านิทานประกอบการสอน ช่วยให้
เข้าใจความหมายได้ง่ายและชัดเจน ช่วยให้จำแม่นยำ เห็นจริง และเกิดความเพลิดเพลิน ทำให้การเรียนการ
สอนมีรสชาติยิ่งขึ้น เช่น เมือจะอธิบายให้เห็นว่า คนมีความปรารถนาดี อยากช่วยทำประโยชน์ แต่หากขาด
ปัญญา อาจกลับทำลายประโยชน์เสียก็ได้ ก็เล่านิทานชาดก เรื่อง ลิงเฝ้าสวน (ชา.อ. (ไทย) 2/23) หรือ คนขาย
เหล้า (ชา.อ. (ไทย) 2/23)  เป็นต้น พระพุทธเจ้า ทรงใช้อุทาหรณ์และนิทานประกอบการสอนมากมายเพียงใด 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 35 ~ 

จะเห็นได้จากการที่ในคัมภีร์ต่าง ๆ มีอุทาหรณ์และนิทานปรากฏอยู่ทั่วไป เฉพาะคัมภีร์ชาดกอย่างเดียว ก็มี
นิทานชาดกถึง 547 เรื่อง 

การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา คำอุปมาช่วยให้เรื่องที่ลึกซึ้งเข้าใจยาก ปรากฏความหมายเด่นชัด
ออกมา และเข้าใจง่ายขึ้น โดยเฉพาะมักใช้ในการอธิบายสิ่งที่เป็นนามธรรม เปรียบให้เห็นชัดด้วยสิ่งที่เป็น
รูปธรรม หรือแม้เปรียบเรื่องท่ีเป็นรูปธรรมด้วยอุปมาแบบรูปธรรม ก็ช่วยให้ความหนักแน่นเข้า เช่น 

“ภูเขาศิลาล้วน เป็นแท่งทึบ ย่อมไม่หวั่นไหวด้วยแรงลม ฉันใด บัณฑิตท้ังหลาย ย่อมไม่หวั่นไหวเพราะ
คำนินทาและสรรเสริญ ฉันนั้น” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/16)    

“คนผู้เรียนรู้น้อย ย่อมแก่ลงเหมือนโคถึก เนื้อของเขาเจริญขึ้น แต่ปัญญาหาเจริญไม่”  (สํ.ม. (ไทย) 
19/516)   

“เม่ือพระอาทิตย์จะอุทัย ย่อมมีแสงเงินแสงทองปรากฏขึ้นเป็นนิมิตมาก่อน ฉันใด ความมีกัลยาณมิตร 
ย่อมเป็นเบื้องต้น เป็นนิมิตหมายแห่งการบังเกิดข้ึนโพชฌงค์ 7 ฉันนั้น” (ขุ.ธ. (ไทย) 25/21)   

พุทธวิธีการสอนสังคมแบบการใช้อุปมานี้ น่าจะเป็นกลวิธีประกอบการสอนที่พระพุทธองค์ทรงใช้มาก
ที่สุด มากกว่ากลวิธีอ่ืนใด 

การใช้อุปกรณ์การสอน ในสมัยพุทธกาล ย่อมไม่มีอุปกรณ์การสอนชนิดใดต่าง ๆ ที่จัดทำขึ้นไว้เพ่ือ
การสอนโดยเฉพาะเหมือนสมัยปัจจุบัน เพราะยังไม่มีการจัดการศึกษาเป็นระบบขึ้นมาอย่างกว้างขวาง หากจะ
ใช้อุปกรณ์บ้าง ก็คงต้องอาศัยวัตถุสิ่งของที่มีในธรรมชาติ หรือเครื่องใช้ต่าง ๆ ที่ผู้คนใช้กันอยู่ 

อีกประการหนึ่ง คำสอนของพระพุทธเจ้าที่มีบันทึกไว้ก็เป็นคำสอนที่ตรัสแก่ผู้ใหญ่ และเป็นเรื ่อง
เกี่ยวกับหลักธรรม ทั้งสอนเคลื่อนที่ไปในดินแดนแว่นแคว้นต่าง ๆ อย่างอิสระ ชนิดที่ผู้สอนไม่มีทรัพย์สินติดตัว 
ด้วยเหตุนี้ ความจำเป็นที่จะใช้อุปกรณ์จึงมีน้อยและโอกาสที่จะอาศัยอุปกรณ์ก็เป็นไปได้ยาก นอกจากนั้นการ
ใช้ข้ออุปมาต่าง ๆ ก็สะดวกกว่า และให้ความเข้าใจชัดเจนอยู่แล้ว แม้เมื่อใช้ของจริงเป็นอุปกรณ์ก็มักใช้ในแง่
อุปมาอีกนั่นเอง จึงปรากฏว่าคำสอนในแง่อุปมามีมากมาย แต่ไม่ค่อยปรากฏการใช้อุปกรณ์การสอนมากนัก 

อย่างไรก็ดี มีตัวอย่างการที่พระพุทธเจ้าทรงใช้อุปกรณ์การสอนเหมือนกัน โดยทรงใช้เครื่องมือที่มีอยู่ 
ในกรณีสอนผู้เรียนที่อายุน้อย ๆ ซึ่งเข้าใจจากวัตถุได้ง่ายกว่านามธรรม จึงปรากฏเรื่องที่พระองค์ทรงสอน
สามเณรราหุล เมืออายุ 7 ขวบว่า 

วันหนึ่งพระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จมา ณ ที่อยู่ของสามเณรราหุล สามเณรมองเห็นแล้วก็ปูลาดอาสนะ
และจัดน้ำล้างพระบาทไว้ พระผู้มีพระภาคล้างพระบาทแล้วทรงเหลือน้ำไว้ในภาชนะหน่อยหนึ่ง เมื่อสามเณร
ถวายบังคมนั่งเรียบร้อยแล้ว 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 36 ~ 

พระองค์ตรัสถามว่า “ราหุล เธอเห็นน้ำเหลืออยู่หน่อยหนึ่งในภาชนะนี้หรือไม่” สามเณรราหุลทูลว่า 
เห็น จึงตรัสว่า “คนที่พูดเท็จทั้งท่ีรู้อยู่ ก็มีคุณธรรมของสมณะเหลืออยู่น้อยเหมือนอย่างนั้น” 

เสร็จแล้ว ทรงเทน้ำนั้นเสีย ตรัสถามว่า เธอเห็นเราเทน้ำหน่อยหนึ่งนั้นทิ้งไปแล้วไหม” สามเณรทูลว่า 
เห็น ตรัสว่า “คนที่ไม่มีความละอายในการกล่าวเท็จทั้งที่รู้อยู่ ก็เป็นผู้เทคุณธรรมของสมณะออกทิ้งเสีย เหมือน
อย่างนั้น” 

แล้วทรงคว่ำภาชนะลง ตรัสถามว่า “เธอเห็นภาชนะนี้คว่ำลงแล้วไหม” สามเณรทูลว่า เห็น ตรัสว่า 
“คนที่ไม่ความละอายในการพูดเท็จทั้งรู้อยู่ คุณธรรมของสมณะของเขาก็ชื่อว่าคว่ำไปแล้ว เหมือนอย่างนั้น” 

แล้วทรงหงายภาชนะขึ้น ตรัสถามว่า “เธอเห็นภาชนะนี้ว่างเปล่าไหม” สามเณรทูลว่า เห็น จึงตรัสว่า 
“คนที่ไม่มีความละอายในการพูดเท็จ ทั้งท่ีรู้อยู่ คุณธรรมของสมณะของเขาก็ว่างเปล่า เหมือนน้ำอย่างนั้น” 
 ตรัสถามว่า “ราหุล แว่นมีประโยชน์อย่างไร?” 
 ทูลตอบว่า “มีประโยชน์สำหรับส่องดู พระเจ้าข้า” 
 ตรัสว่า “อันนั้นเหมือนกัน ราหุล บุคคลควรพิจารณาเสียก่อน จึงทำกรรมด้วยกาย วาจา และใจ”     
(จูฬราหุโลวาทสูตร, ม.ม. (ไทย) 13/125-129)    
 ในการสอนสามเณรนี้ บางทีก็ทรงใช้วิธีทายปัญหา ซึ่งคงจะช่วยให้เกิดความรู้สึกสนุกสำหรับเด็ก อย่าง
เรื่องสอนธรรมยาก ๆ ด้วยสามเณรปัญหาว่า “อะไรเอ่ย มีอย่างเดียว , อะไรเอ่ย มีสองอย่าง, อะไรเอ่ย มีสาม
อย่าง” ฯลฯ (ขุ.ขุ. (ไทย) 25/4)  

3. การเล่นคำภาษาและใช้สำนวนในความหมายใหม่ในการสอนสังคมศึกษา 

การทำเป็นตัวอย่าง เป็นการบริหารวิธีการสอนสังคมศึกษาที่ดีที ่สุดอย่างหนึ่ง โดยเฉพาะในทาง
จริยธรรม คือการทำเป็นตัวอย่าง ซึ่งเป็นการสอนแบบไม่ต้องกล่าวสอน เป็นทำนองการสาธิตให้ดู แต่ที่
พระพุทธเจ้าทรงกระทำนั้นเป็นไปในรูปทรงเป็นผู้นำที่ดี การสอนโดยทำเป็นตัวอย่าง ก็คือพระจริยาวัตรอันดี
งามท่ีเป็นอยู่โยปกตินั่นเอง แต่ที่ทรงปฏิบัติเป็นเรื่องราวเฉพาะก็มี เช่น 

 คราวหนึ่ง พระพุทธเจ้าพร้อมด้วยพระอานนท์ตามเสด็จ ขณะเสด็จไปตามเสนาสนะที่อยู่ของพระสงฆ์ 
ได้ทอดพระเนตรเห็นพระภิกษุรูปหนึ่ง อาพาธเป็นไข้ท้องร่วง นอนจมกองมูตรและคูถของตน ไม่มีผู้พยาบาล
ดูแล จึงเสด็จเข้าไปหา จัดการทำความสะอาด ให้นอนโดยเรียบร้อย เสร็จแล้วจึงทรงประชุมสงฆ์ ทรงสอบถาม
เรืองนั้น และตรัสตอนหนึ่งว่า 

“ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอไม่มีมารดา ไม่มีบิดา ผู้ใดเล่าจะพยาบาลพวกเธอ ถ้าพวกเธอไม่พยาบาล
กันเอง ใครเล่าจักพยาบาล ผู้ใดจะพึงอุปัฏฐากเรา ขอให้ผู้นั้นพยาบาลภิกษุอาพาธเถิด” (วินย. (ไทย) 5/166)   



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 37 ~ 

การเล่นภาษา เล่นคำ และใช้คำในความหมายใหม่ เป็นเรื่องราวของความสามารถในการใช้ภาษา
ผสมกับปฏิภาณ ข้อนี้ก็เป็นการแสดงพุทธวิธีการบริหารให้เห็นถึงพระปรีชาสามารถของพระพุทธเจ้าที่ทรงมี
รอบไปทุกด้าน เมื่อผู้ใดทูลถามมาเป็นคำร้อยกรอง พระองค์ก็ทรงตอบเป็นคำร้อยกรองไปทันที ทำนองกลอน
สด บาทีเขาทูลถามหรือกล่าวข้อความโดยใช้คำที่มีความหมายไปในทางไม่ดีงาม พระองค์ก็ตรัสตอบไปด้วย
คำพูดเดียวกันนั้นเอง แต่เป็นคำพูดในความหมายที่ต่างออกไปเป็นฝ่ายดีงาม คำสนทนาโต้ตอบแบบนี้ มีรสอยู่
แต่ในภาษาเดิม แปลออกสู่ภาษาอื่นย่อมเสียรสเสียความหมาย ยกตัวอย่างให้เห็นง่าย ๆ เช่น ในภาษาไทยว่า 
“ปากกาหัก” “ฟันตาตกน้ำ” อาจใช้ในความหมายต่างกันได้ในภาษาไทย แต่เมือแปลเป็นภาษาอ่ืนย่อมเสียรส 

 บางครั้งผู้มาเฝ้าบริภาษพระองค์ ด้วยคำพูดต่าง ๆ ที่รุนแรงยิ่ง พระองค์ก็ทรงยอมรับคำบริภาษเหล่าน
นั้นทั้งหมด แล้วทรงแปลความหมาย อธิบายเสียใหม่ให้เป็นเรื่องที่ดีงาม เช่น กรณีของเวรัญชพราหมณ์  (วินย. 
(ไทย) 1/2; องฺ.อฏฺบก. 23/101) วินย. และสีเสนาบดีผู้รับแผนมาจากนิครนถนาฏบุตร (วินย. (ไทย) 5/78; 
องฺ.อฏฺฐก. 23/102) เป็นต้น 

แม้ในด้านการสอนหลักธรรมทั่วไป พระองค์ก็ทรงรับเอาคำศัพท์ที่มีใช้อยู่แต่เดิมในลัทธิศาสนาเก่ามา
ใช้ แต่ทรงกำหนดความหมายใหม่ ซึ่งเป็นวิธีการช่วยให้ผู้ฟังหันมาสนใจ และกำหนดสอนได้ง่าย เพียงแต่มาทำ
ความเข้าใจเสียใหม่เท่านั้น และเป็นการช่วยให้มีการพิจารณาเปรียบเทียบไปในตัวด้วยว่า อย่างไหนถูก 
อย่างไหนผิดอย่างไร จึงเห็นได้ว่า คำว่า พรหม พราหมณ์ อริยะ ยัญ ตบะ ไปบูชายัญ ฯลฯ ซึ่งเป็นคำสอนใน
ลัทธิศาสนาเดิม ก็มีใช้ในพระพุทธศาสนาด้วยทั้งสิ้น แต่มีความหมายต่างออกไปเป็นอย่างใหม่ 

อุบายเลือกคนและการปฏิบัติรายบุคคล การเลือกคน เป็นพุทธวิธีการบริหารการสอนสังคมศึกษา
และเป็นอุบายสำคัญในการเผยแพร่พระพุทธศาสนา ในการประกาศธรรมของพระพุทธเจ้า เริ่มแต่ระยะแรก
ประดิษฐ์ฐานพระพุทธศาสนา จะเห็นได้ว่าพระพุทธเจ้าทรงดำเนินพุทธกิจด้วยพระพุทธอุบายอย่างที่เรียกว่า 
การวางแผนที่ได้ผลยิ่ง ทรงพิจารณาว่าเมือจะเข้าไปประกาศพระศาสนาในถิ่นใดถิ่นหนึ่ง ควรไปโปรดใครก่อน 

เมื่อตรัสรู้ใหม่ ๆ ได้เสด็จไปโปรดเบญจวัคคีย์ผู้ที่อยู่ใกล้ชิดพระองค์ เมือครั้งออกแสวงหาธรรมก่อน    
ข้อนี้พิจารณาได้ทั้งในแง่ที่เบญจวัคคีย์เป็นผู้ใฝ่ธรรม มีอุปนิสัยอยู่แล้ว หรือในแง่ที่เป็นผู้เคยมีอุปการะกันมา 
หรือในแง่ท่ีว่าเป็นการสร้างความม่ันใจ ทำให้ผู้เคยเกี่ยวข้องหมดความคลางแคลงในพระองค์ ตัดปัญหาในการ
ที่ท่านเหล่านี้อาจไปสร้างให้เกิดความคลางแคลงใจขึ้นแก่ผู้อ่ืนต่อไปด้วย ครั้นเสร็จจากสั่งสอนเบญจวัคคีย์แล้ว 
ก็ได้โปรดยสะกุมาร พร้อมทั้งเศรษฐีผู้เป็นบิดาและญาติมิตร และเม่ือจะเสด็จเข้าแคว้นมคธ พระองค์ก็เสด็จไป
โปรดชฎิล ๓ พ่ีน้อง พร้อมทั้งบริวารทั้งพัน เริ่มด้วยชฎิลคนพี่ใหญ่เสียก่อน แล้วนำชฎิลเหล่านี้ผู้กลายเป็นสาวก
แล้ว เข่าสู่นครราชคฤห์ ประกาศธรรม ณ พระนครนั้น ได้ราชาเป็นสาวก เป็นอันว่าพอเริ่มต้นประกาศพระ
ศาสนา ก็ได้ทั้งนักบวชผู้ใหญ่ เศรษฐี และราชา ซึ่งเป็นคนชั้นสูงในสมัยนั้นเป็นสาวก เป็นการทำทางเสด็จเผย
แผ่ให้ปลอดโปร่งต่อไป 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 38 ~ 

ในการทรงสั ่งสอนคนแต่ละถิ ่น หรือแต่ละหมู ่คณะ ก็มักทรงเริ ่มต้นที ่บุคคลผู ้เป็นประมุข เช่น 
พระมหากษัตริย์ หรือหัวหน้าของชนหมู่นั้น ๆ ทำให้การประกาศพระศาสนาได้ผลดีและรวดเร็ว และเป็นการ
ยืนยันพระปรีชาสามารถของพระองค์ด้วย 

ในการบำเพ็ญพุทธกิจประจำวัน พระองค์ก็ทรงสอดส่องพิจารณาบุคคลผู้ควรโปรดในวันนั้นแต่ละเวลา
จนรุ่งสาวแล้วเสด็จไปโปรดในเวลาเช้า เป็นการให้ความสนพระทัยสงเคราะห์บุคคลเป็นราย ๆ  ซึ่งให้ผลดีใน
การสอนยิ่งกว่าการสอนแบบสาด ๆ ไป และแม้เมื่อแสดงธรรมในที่ประชุม ก็ทรงกำหนดบุ คคลที่ควรเอา
พระทัยใส่เป็นพิเศษในคราวนั้น ๆ ไว้ด้วย กับทั้งแสดงธรรมโดยวิธีการที่จะทำให้ทุกคนในที่ประชุมได้รับ
ผลประโยชน์ไปอย่างเป็นที่น่าพอใจ ให้เกิดความรู้สึกแก่ทุกคนว่า พระพุทธเจ้าตรัสอยู่กับตน ดังกล่าวมาแล้ว 

5. การรู้จักจังหวะโอกาสและยืดหยุ่นในการใช้วิธีการสอนสังคมศึกษา 

การรู้จักจังหวะและโอกาส ผู้สอนต้องรู้จักใช้จังหวะและโอกาสให้เป็นประโยชน์ เมื่อยังไม่ถึงจังหวะ 
ไม่เป็นโอกาส เช่น ผู้เรียนยังไม่พร้อม ยังไม่เกิดปริปากะแห่งญาณหรืออินทรีย์ ก็ต้องมีความอดทน ไม่ชิงหัก
หาญหรือดึงดันทำ แต่ก็ต้องตื่นตัวอยู่เสมอ เมื่อถึงจังหวะหรือเป็นโอกาส ก็ต้องมีความฉับไวที่จะจับมาใช้ให้เป็น
ประโยชน์ ไม่ปล่อยให้ผ่านเลยไปเสียเปล่า แม้ในการเผยแพร่ศาสนาแก่คนส่วนใหญ่ พระพุทธเจ้าก็ทรงปฏิบตัิ
ตามจังหวะและโอกาสด้วย เช่น 

 ในระยะแรกประกาศพระศาสนา ณ วัน มาฆบูรณมี หลังตรัสรู ้ 1 ปี เมื ่อประทับอยู ่ ณ เวฬุวัน 
พระสงฆ์สาวกมาชุมนุมพร้อมกัน ณ ที่นั้น และเป็นโอกาสเหมาะ พระพุทธเจ้า ก็ทรงแสดงโอวาทปาติโมกข์ 
สำหรับเป็นหลักยึดถือร่วมกันของสงฆ์ ที่จะแยกย้ายกันไปบำเพ็ญศาสนกิจ 

 เมื่อคราวนิครนถนาฏบุตรสิ้นชีวิต เกิดความแตกแยกในหมู่นิครนถ์ พระสารีบุตรถือเหตุการณ์นั้นเป็น
อย่าง ชี้ให้ภิกษุเห็นความสำคัญในการร้อยกรองธรรมวินัย ชักชวนพระสงฆ์ให้พร้อมใจกันทำสังคายนา และ
ท่านได้ทำสังคายนาเป็นตัวอย่าง โดยแสดงสังคีติสูตรไว้ (วินย. (ไทย) 5/78; ดูรายละเอียดใน, องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 
23/102) 

ความยืดหยุ่นในการใช้วิธีการ ถ้าผู้สอนอย่างไม่มีอัตตา ตัดตัณหา มานะ ทิฏฐิ เสียให้น้อยที่สุด ก็จะ
มุ่งไปยังผลสำเร็จในการเรียนรู้เป็นสำคัญ สุดแต่จะใช้กลวิธีใดให้การสอนได้ผลดีที่สุด ก็จะทำในทางนั้น ไม่กลัว
ว่าจะเสียเกียรติ ไม่กลัวว่าจะถูกรู้สึกว่าแพ้ บางคราวเมื่อสมควรก็ต้องยอมให้ผู้เรียน รู้สึกตัวว่าเขาเก่ง บางคราว
สมควรข่มก็ข่ม บางคราวสมควรโอนอ่อนผ่อนตาม ก็ยอมตาม สมควรขัดก็ขัด สมควรคล้อยก็คล้อย สมควร
ปลอบก็ปลอบ มีพุทธพจน์ว่า 

“เราย่อมฝึกคนด้วยวิธีละมุนละไมบ่าง ด้วยวิธีรุนแรงบ้าง ด้วยวิธีที่ทั้งอ่อนละมุนละไม และทั้งรุนแรง
ปนกันไปบ้าง” (องฺ.จตุกฺกฺ. (ไทย) 21/111) 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 39 ~ 

คนบางคนจะให้เขายอมได้ด้วยการที่ยอมให้เขารู้สึกว่าตัวเขามีเกียรติหรือเก่ง หรือได้สมใจก่อน ผู้สอน
จับจุดได้ก็ใช้วิธีสนองความต้องการ แล้วดึงเข้าสู่ที่หมายได้ตามประสงฆ์ เช่น คราวที่เวรัญชาพราหมณ์ บริภาษ
พระพุทธเจ้า พระองค์ก็ทรงรับสมอ้างตามคำบริภาษนั้นให้สมพราหมณ์  แล้วจึงค่อยชี้แจงแก้ไข ให้เขาเลื่อมใส
พระองค์ภายหลัง เช่น 

เมื่อเผชิญอาฬวกะยักษ์ผู้ดุร้าย พระองค์เสด็จเข้าไปในที่อยู่ของอาฬวกะ อาฬวกะสั่งพระองค์ให้เสด็จ
ออกไป พระองค์ก็เสด็จออกตามสั่ง อาฬวกะสั่งพระองค์ให้เสด็จเข้าไปอีก พระองค์ก็เสด็จเข้าไปอีก อาฬวกะสั่ง
พระองค์ให้เสด็จเข้าออกอย่างนี้ ซึ่งพระองค์ก็ทรงปฏิบัติตามอย่างว่าง่ายถึง 3 วาระ ให้เขารู้สึกสมใจในอำนาจ
ของตนก่อน ต่อจากนั้น จึงทรงเปลี่ยนกลวิธีและก็ได้โปรดอาฬวกะลงเป็นสาวกสำเร็จ (ขุ.สุ. (ไทย) 25/310)    

 อีกตัวอย่างหนึ่ง พราหมณ์คนหนึ่งเป็นคนมีมานะ นิสัยแข็งกระด้าง ไม่ไหว้แม้แต่มารดา บิดา อาจารย์ 
และพ่ีชาย วันหนึ่งขณะพระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงธรรมอยู่ในที่ประชุม เขาคิดว่าจะลองเข้าไปเฝ้า 

 “ถ้าพระสมณโคดม ตรัสกะเรา เราก็จะพูดกับท่าน ถ้าพระสมณโคดมไม่ตรัสกะเรา เราก็จะไม่พูดด้วย
กับท่าน” 

 แล้วเข้าไปยืนอยู่ข้างหนึ่ง พระผู้มีพระภาคก็ทรงเฉยเสีย ไม่ตรัสด้วย พราหมณ์ทำท่าจะกลับออกไป
โดยคิดว่า 

 “พระสมณโคดมองค์นี้ไม่มีความรู้อะไร” 
 เมื่อพระผู้มีพระภาคเจ้าทราบความในใจของเขาอยู่ ถึงตอนนี้จึงตรัสคาถาว่า 
 “พราหมณ์เอ๋ย ความถือตัวไม่ช่วยให้ใครได้ดีอะไรเลย ใครมาเพื่อประโยชน์ใด ก็ควรเสริมสร้าง

ประโยชน์นั้นเสีย” 
 เมือตรัสพระดำรัสนี้ ในจังหวะเช่นนี้ ก็ได้ผล ทำให้พราหมณ์ชะงักคิดว่า “พระสมณโคดมรู้ใจเรา” ถึง

ยอมทรุดลงนั่งแสดงคารวะ ทำให้ที่ประชุมงงงวย ประหลาดใจว่า 
 “น่าอัศจรรย์จริง พราหมณ์นี้ไม่ไหว้แม้แต่มารดา บิดา อาจารย์ พ่ีชาย แต่พระสมณโคดมทรงทำให้คน

อย่างนี้นอบนบได้เป็นอย่างดี” 
จากนั้น พระองค์จึงได้ทรงเชิญให้เขานั่งบนอาสนะแล้วตอบปัญหาธรรมแก่เขา จนลงท้ายเขาได้

ประกาศตนเป็นอุบาสก (สํ.ส. (ไทย) 15/694-700)     

พุทธวิธีการสอนแบบการลงโทษและการให้รางวัล มีคำสรรเสริญพระพุทะคุณที่ยกมาแสดงข้างต้น
แล้วว่า 

“พระผู้มีพระภาค ทรงฝึกอบรมชุมชนได้ดีถึงเพียงนี้ โดยไม่ต้องใช้อาชญา”  
 ซึ่งแสดงว่าการใช้อำนาจลงโทษ ไม่ใช่วิธีการฝึกคนของพระพุทธเจ้า แม้ในการแสดงธรรมตามปกติ 

พระองค์ก็ทรงแสดงไปตามเนื้อหาธรรม ไม่กระทบกระทั่งใคร อย่างที่ว่า 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 40 ~ 

 “ทรงแสดงธรรมในบริษัท ไม่ทรงยอมบริษัท ไม่ทรงรุกรานบริษัท ทรงชี้แจงให้บริษัทเห็นแจ้ง ให้
สมาทานให้อาจหาญ ให้ร่าเริงด้วยธรรมิกถา” และว่า 

 “พึงรู้จักการยกยอ และการรุกราน ครั้นรู้แล้วไม่พึงยกยอ ไม่พึงรุกราน พึงแสดงแต่ธรรมเท่านั้น”  (ม.
อุ. (ไทย) 14/658)   

 ข้อนี้ ตีความไปได้ถึงว่า ไม่ใช่ทั้งวิธีลงโทษและให้รางวัล แม้ว่าพระพุทธเจ้าจะทรงใช้การชมเชยยกย่อง
บ้าง ก็เป็นไปในรูปการยอมรับคุณความดีของผู้นั้น กล่าวชมโดยธรรมให้เขามั่นใจในการกระทำความดีของตน 
แต่ไม่ให้เกิดเป็นการเปรียบเทียบข่มคนอื่นลง บางทีทรงชมเชยเพื่อให้ถือเป็นตัวอย่าง หรือเพื่อแก้ความความ
เข้าใจผิด ให้ตั ้งทัศนคติที ่ถ ูก เช่น ทรงชมเชยพระนันทะ ชมพระนวกะรูปหนึ ่ง ชมพระสุชาต ชมเชย
พระลกุณฏกภัททิยะ ชมเชยพระวิสาขปัญจาลบุตร และตำหนิเตือนพระนันทะ (สํ.นิ.(ไทย) 16/696-712)     
เป็นต้น 

 อย่างไรก็ดี การลงโทษน่าจะมีอยู่แบบหนึ่ง คือ การลงโทษตนเอง ซึ่งมีทั้งในทางธรรมและทางวินัย 
ในทางพระวินัย ถือว่ามีบทบัญญัติความประพฤติอยู่แล้ว และบทบัญญัติเหล่านี้ พระพุทธเจ้าทรงตราไว้ โดย
ความเห็นชอบร่วมกันของสงฆ์ พร้อมทั้งมีบทกำหนดโทษไว้เสร็จ เมื่อผู้ใดล่วงละเมิดก็เป็นการกระทำผิดต่อ
ส่วนรวม ต้องไถ่ถอนความผิดพลาดของตน มิฉะนั้น จะเป็นผู้ไม่เป็นที่ยอมรับของสงฆ์คือหมู่คณะทั้งหมด ส่วน
ในทางธรรม ภิกษุผู้เหลือขอจริง ๆ สอนไม่ได้ ก็กลายเป็นที่พระพุทธเจ้าและเพ่ือนพรหมจารีทั้งปวงไม่ถือสาว่า
เป็นผู้ที่ควรจะว่ากล่าวสั่งสอน โดยวิธีนี้ ถือว่าเป็นการลงโทษอย่างรุนแรงที่สุด (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/111) 

 พิจารณาจากพระพุทธคุณตอนต้นของข้อนี ้ จะเห็นว่า การสอนไม่ต้องลงโทษ เป็นการแสดง
ความสามารถของผู้สอนด้วยในระดับสามัญ สำหรับผู้สอนทั่วไป อาจต้องคิดคำนึงว่า การลงโทษ คือมีหรือไม่
แค่ไหน และอย่างไร แต่ผู้ที่สอนคนได้สำเร็จผลโดยไม่ต้องใช้อาญาโทษเลย ย่อมชื่อว่าเป็นผู้ มีความสามารถใน
การสอนมากท่ีสุด 

5. ความหมายของการบูรณาการการสอนสังคมศึกษา 

การบูรณาการการสอนสังคมศึกษา หมายถึง การบูรณาการพุทธศาสนาการศึกษากับศาสตร์สมยัใหม่ 
อย่างไรก็ตามเมื่อศาสตร์สมัยใหม่และพุทธศาสนา สามารถเชื่อมโยงระหว่างกันและกันได้ จึงนับว่าเป็นเรื่อง
บวกสำหรับพุทธศาสนาที่จะทำให้คนในยุคนี้ โดยเฉพาะเยาวชนได้หันกลับมาสนใจพุทธศาสนามากขึ้น 
เพราะคนในยุคนี้อะไรๆ ก็ต้องอธิบายเทียบเคียงกับวิทยาศาสตร์หรือศาสตร์สมัยใหม่เป็นหลักเท่านั้นจึง
จะยอมรับคือหากศาสตร์อะไร ขัดแย้งหรือไปด้วยกันไม่ได้กับหลักวิทยาศาสตร์แล้ว เป็นไปได้ยากท่ีคนในยุคนี้
จะยอมรับนับถือ ดังนั้นเมื่อพุทธศาสนาและศาสตร์สมัยใหม่ไปด้วยกันได้อย่าง เหมาะสมลงตัวแล้วจึงทำให้
เกิดความน่าสนใจว่าจะนำหลักพุทธศาสนาไปประยุกต์ใช้หรือบูรณการร่วมกับศาสตร์สมัยใหม่อย่างไรเพ่ือ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 41 ~ 

ก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดกับมนุษย์ เพราะการบูรณาการนั้นเป็นเรื่องยากอยู่มิใช่น้อยหากท้ังสองศาสตร์ที่จะมา
บูรณาการร่วมกันมีจุดยืนที่แตกต่างกัน (กีรติ บุญเจือ, 2555 : 12-13) 

แต่ด้วยความที่พุทธศาสนามีหลักคำสอนที่พัฒนามาจากหลักการพื้นฐาน  เกี่ยวกับกฎธรรมชาติ
จึงทำให้พุทธศาสนาไปด้วยกันได้กับศาสตร์สมัยใหม่ง่ายขึ้น โดยวิธีการการบูรณาการพุทธศาสนากับศาสตร์
สมัยใหม่นั้นสามารถทำได้ 2 วิธี ดังนี้ 

1. วิธีการบูรณาการแบบพุทธวิทยา (Buddhology) ซึ ่งเริ ่มต้นจากการกำหนด หรือแสวงหา
ประเด็น (Issues) และปัญหา (Problems) ทางวิชาการหรืองานวิจัยที่มี การถกเถียงหรือแสวงหาทางออก
ที่ควรจะเป็นต่อประเด็นต่าง ๆ ที่มนุษย์ ชุมชน หรือ สังคมสนใจหลังจากนั้นจึงนำพระพุทธศาสนามาเป็นฐาน
ในการอธิบาย ขั้นตอนต่อไปจึงเข้าสู่กระบวนการของการนำวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่มาอธิบาย
เสริม โดยมีเจตนารมณ์เพื่ออธิบายสนับสนุนให้พระพุทธศาสนาทันสมัย มีเหตุผลและสอดรับกับวิถี ความ
เป็นไปของชีวิตและสังคมมากยิ่งขึ้น ซึ่งวิธีการเช่นนี้ มิได้เจตนาที่จะก่อให้เกิด  สัทธรรมปฏิรูปหรือทำให้ 
พระพุทธศาสนาสูญเสียจุดยืนของตัวเอง 

2. วิธีการบูรณาการแบบธรรมวิทยา (Dham ology) วิธีการนี้มีจุดเริ่มต้น เช่นเดียวกันกับ
วิธีการของ (1) การบูรณาการ  จะเริ ่มต้นจากการกำหนดหรือแสวงหาประเด็น (Issues) และปัญหา 
(Problems) ทางวิชาการหรืองานวิจัยที่มีการถกเถียง หรือแสวงหาทางออกที่ควรจะเป็นต่อประเด็นต่าง ๆ 
ที่ มนุษย์ ชุมชน หรือสังคมสนใจ ขั้นตอนต่อไป คือการนำวิทยาการหรือศาสตร์สมัยใหม่มาเป็นตัวตั้ง แต่
จุดเด่นในวิธีการ  (2) คือ การนำหลักธรรมะในพระพุทธศาสนาตามที่ปรากฏใน พระวินัย พระสูตร และพระ
อภิธรรมมาเป็นฐานในการประยุกต์ใช้ตีความ อธิบาย  วิเคราะห์ บูรณาการ และสังเคราะห์ออกเป็นชุด
อธิบาย ชุดความคิด หรือชุดความรู้ต่าง ๆ อย่างกลมกลืนไปด้วยกัน 

อนึ่ง จากวิธีการบูรณาการทั้งสองวิธีข้างต้นทำให้เห็นได้ว่าความสอดคล้อง ระหว่างพุทธ
ศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่นั้นเป็นไปได้ทั้งเชิงนำหลักการทางพุทธศาสนาเป็นหลักแล้วตาม  ด้วยศาสตร์
สมัยใหม่หรือนำศาสตร์สมัยใหม่เป็นหลักแล้วตาม ด้วยพุทธศาสนาซึ่งทั้งสองวิธีนี้ขึ้นอยู่กับความเหมาะสม
หรือสภาพการณ์ของปัญหาเป็นหลัก หมายความว่าการใช้หลักการทางพุทธศาสนาหรือศาสตร์สมัยใหม่
เป็นตัวตั้งต้นนั้นไม่สำคัญเท่ากับบริบทของปัญหาที่ต้องการนำศาสตร์ทั้งสองไปบูรณาการใช้นั่นเอง เพราะบาง
ปัญหาอาจเหมาะสมที่จะเริ่มตั้งต้นด้วยศาสตร์สมัยใหม่ นัยตรงข้ามบางปัญหาอาจไม่เหมาะสม ดังนั้น การบูร
ณาการจึงเป็นเรื่องละเอียดอ่อน จึงไม่ใช่เป็นเรื่องที่กล่าวกันเพียงแค่ในวงวิชาการเท่านั้น แต่ควรเป็นเรื ่องที่
สามารถนำไปประยุกต์ใช้ได้จริง  

สรุปได้ว่า การเปลี่ยนแปลงที่มีอยู่สังคมโลกล้วนเป็นผลมาจากความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นมาจาก
ศาสตร์สมัยใหม่ที่มีการปรับเปลี่ยนมาตามยุคสมัย แต่การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้ทั้งหมดล้วนทำให้เกิดความ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 42 ~ 

ชัดเจนในหลักพุทธศาสนาต่อประชาคมโลกมากขึ้น จึงนับว่าเป็นเรื่องที่ดีสำหรับบรรยากาศโดยรวมของพุทธ
ศาสนาที่จะเป็นทางเลือกให้กับผู้คนในศตวรรษท่ี 21 หรือในยุคโลกาภิวัตน์นี้  

6. วิเคราะห์การสอนสังคมศึกษาในพุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ 

การวิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ในทัศนะของพระพุทธศาสนา ผู้จะทำหน้าที่ผู้นำต้องได้รับ
การพัฒนาทั้งกาย วาจา และใจ ต้องวิเคราะห์พุทธศาสตร์จนมีความสามารถยอมรับหลักการและปฏิบัติตาม
คุณธรรมของผู้นำได้ด้วยตนเองก่อน  ดังพุทธพจน์ว่า เมื่อฝูงโคว่ายข้ามน้ำไป ถ้าโคจ่าฝูงไปคดเคี้ยว โคท้ังฝูงก็
ไปคดเคี้ยวตามกัน ในเมื่อโคจ่าฝูงไปคดเคี้ยว ในหมู่มนุษย์ก็เหมือนกัน ผู้ใดได้รับแต่งตั้งให้เป็นใหญ่ ถ้าผู้นั้น
ประพฤติไม่ เป็นธรรมประชาชนชาวเมืองนั้นก็จะประพฤติไม่เป็นธรรมตามไปด้วย หากผู้นำไม่ตั้งอยู่ในธรรม
เมื่อฝูงโคข้ามน้ำไปถ้าโคจ่าฝูงไปตรงโคทั้ง ฝูงก็ไปตรงตามกันในเมื่อโคจ่าฝูงไปตรง ในหมู่มนุษย์ก็เหมือนกัน 
ผู้ใดได้รับแต่งตั้งให้เป็นใหญ่ ถ้าผู้นั้นประพฤติชอบธรรมประชาชนชาวเมืองนั้นก็จะประพฤติชอบธรรมตามไป
ด้วยหากผู้นำตั้งอยู่ในธรรมชาวเมืองนั้นก็เป็นสุข (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/70/115-116) 

การวิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ในการสร้างลักษณะความเป็นผู้นำให้กับตนเองเป็น
พื้นฐานเป็นสิ่งสำคัญ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการวางตนให้เหมาะสม เอาชนะอกุศลในใจตนได้ มีธรรมประจำตนก็
สามารถยึดเหนี่ยวน้ำใจของผู้ใต้ปกครองได้ จึงเป็นมรรควิธีนำไปสู่เป้าหมายการปกครองคำสอนที่กล่าว
เกี่ยวกับลักษณะของผู้นำในพระพุทธศาสนาประกอบด้วย ลักษณะ ดังนี้คือ  

1. จักขุมา มีปัญญามองการณ์ไกล เป็นผู้มีวิสัยทัศน์กว้างไกล มองสภาพเหตุการณ์ออกวางแผน
เตรียมรับหรือรุกได้  

2. วิธูโร จัดการธุระได้ดี เป็นผู้ชำนาญในงาน รู้จักวิธีการไม่บกพร่องในหน้าที่ที่ ตนได้รับผิดชอบ 
3. นิสสยสัมปันโน พึ่งพาอาศัยคนอื่นได้เพราะเป็นผู้ที่มีมนุษย์สัมพันธ์ดีและ ได้รับความเชื่อถือ

จากผู้อื่น จะเห็นได้ว่าการเป็นผู้นำนั้น ต้องเป็นผู้มีปัญญา มีประสบการณ์ เข้าใจบุคคลหรือผู้ใต้บังคับบัญชาได้
เป็นอย่างด ี(องฺ.ติก. (ไทย) 20/20/163)  

การวิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่กับหลักการที่ผู้บริหารนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในการ
บร ิหารการศึกษาเป็นการสร้างความเชื ่อถ ือให ้การยอมร ับจากสังคม  สร้างความพึงพอใจให้แก่
ผู้ใต้บังคับบัญชาภายในสถานศึกษา ในการที่จะสร้างศรัทธาทำให้องค์กรต่าง ๆ ในสถานศึกษาขับเคลื่อนหรือ
พัฒนาไปในทิศทางที่ต้องการได้ หลักพุทธธรรมที่ผู ้บริหารเลือกสรรและนำมาประยุกต์ใช้ในการบริหาร
สถานศึกษา ในการปฏิบัติตนที่ส่งผลต่อสมรรถนะที่สำคัญและจำเป็นของผู้บริหารสถานศึกษา การปฏิบัติงาน
ของครู และบุคลากรทางการศึกษาได้อย่างมีประสิทธิภาพและเกิดประสิทธิผลสูงสุด ทั้งนี้ คุณธรรมทาง
พระพุทธศาสนาที่เป็นหลักในการปฏิบัติของผู้บริหารโรงเรียน โดยแบ่งคุณธรรมออกเป็น 3 หมวดคือ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 43 ~ 

คุณธรรมที่ใช้ ในการครองตนครองคนและครองงานของ ผู้บริหารไว้กับพุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ (นิติรัฐ 

วรรณวิริยวัตร, 2562) ได้แก่   
1. คุณธรรมในการครองตน ได้แก่ สัปปุริสธรรม 7 ธรรมคุ้มครองโลก ธรรมมี อุปการะมาก อริยสัจ 

4 ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ ความสุขของคฤหัสถ์ ศีล 5 โดยเฉพาะ สัปปุริสธรรม 7 เป็นธรรมที่ครอบคลุมข้อ
ธรรมอื่น ๆ ในหมวดการครองตนได้เป็นอย่างดี  

2. คุณธรรมในการครองคน ได้แก่ พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 4 ทศพิธราชธรรม ทิศ 6 หลักธรรมใน
เรื่องการครองตนนั้น พรหมวิหาร 4 เป็นธรรมที่ครอบคลุมหลักธรรมข้ออ่ืน ๆ ได้ดีและถือว่าพรหมวิหาร 4 เป็น
ธรรมสำหรับนักปกครอง 

3. คุณธรรมในการครองงาน ได้แก่ ฆราวาสธรรม และอิทธิบาท 4 สำหรับอิทธิบาท 4 เป็น
คุณธรรมในการครองงานเป็นธรรมที่สำคัญที่สุดเพราะหากมีคุณธรรมข้อนี้แล้วการดำเนินงานต่าง ๆ จะ
ประสบความสำเร็จ สามารถครองงานไว้ได้ ถือได้ว่าฆราวาสธรรมครอบคลุมคุณธรรมในการครองงานได้
ดีที่สุด ดังนั้น เมื่อวิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่หลักพุทธธรรมที่สอดคล้องกับ หลักการบริหาร
การศึกษาด้านครองตน มีจำนวน 19 หลักธรรม หลักพุทธธรรมที่สอดคล้องกับ หลักการบริหารการศึกษา
ด้านครองคน มีจำนวน 15 หลักธรรม และหลักพุทธธรรมที่สอดคล้อง กับหลักการบริหารการศึกษาด้าน
ครองงาน ม ีจำนวน 19 หลักธรรม ดังนี้ 

(1) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักกัลยาณมิตตตา ความมี กัลยาณมิตร 
คือ มีผู้แนะนำสั่งสอน ที่ปรึกษา เพ่ือนที่คบหาและบุคคลผู้แวดล้อมท่ีดี  

(2) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับโยนิโสมนสิการ เป็นการใช้ ความคิดถูก
วิธีคือ การทำในใจโดยแยบคาย  

(3) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักธรรมคุ้มครองโลก 2 ธรรมที่ช่วย ให้โลก
มีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ไม่เดือดร้อน และสับสนวุ่นวาย มีข้อธรรม 2 ข้อคือ หิริ คือ ความละอายต่อบาป 
ละอายใจต่อการทำความชั่ว โอตตัปปะ คือความเกรงกลัวต่อบาป เกรงกลัวต่อความชั่ว  

(4) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักธรรมทำให้งาม 2 มีข้อธรรม 2 ข้อคือ 
ขันติคือ ความอดทน และโสรัจจะคือ ความเสงี่ยม  

(5) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักธรรมมีอุปการะมาก 2 ธรรมที่ 
เกื้อกูลในกิจหรือในการทำความดีทุกอย่าง มีข้อ  ธรรม 2 ข้อคือ สติคือ ความระลึกได้ นึกได้ สำนึกอยู่ไม่
เผลอ และสัมปชัญญะคือ ความรู้ชัด รู้ชัดสิ่งที่นึกได้ ตระหนักเข้าใจชัดตามความเป็นจริง  

(6) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักกุศลมูล 3 รากเหง้าของกุศล ต้นตอ
ของความดี มีข้อธรรม 3 ข้อคือ อโลภะ คือความไม่โลภ อโทสะคือ ความไม่คิดประทุษร้าย อโมหะคือ ความไม่
หลง  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 44 ~ 

(7) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักสุจริต 3 ความประพฤติด ีประพฤติชอบ
มีข้อธรรม 3 ข้อ คือ กายสุจริต การประพฤติชอบด้วยกาย วจีสุจริต การประพฤติชอบด้วยวาจา และมโน
สุจริต การประพฤติชอบด้วยใจ 

(8) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักสันโดษ 3 ความยินดี ความพอใจ 
ความรู้จักอิ่มรู้จักพอ มีข้อธรรม 3 ข้อคือ ยถา ลาภสันโดษ ยินดีตามที่ได้ยินดีตามที่พึงได้ ยถา พลสันโดษ 
ยินดีตามกำลัง ยถาสารุปปสันโดษ ยินดีตามสมควร  

(9) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักอธิปไตย 3 ความเป็นใหญ่ มีข้อ ธรรม 3 
ข้อคือ อัตตาธิปไตย ความมีตนเป็นใหญ่ โลกาธิปไตย ความมีโลกเป็นใหญ่ถือโลกเป็นใหญ่ ธัมมาธิปไตย ความ
มีธรรมเป็นใหญ่  

(10) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักฆราวาสธรรม ๔ ธรรมสำหรับ 
ฆราวาสธรรมสำหรับการครองเรือน หลักการครองชีวิตของคฤหัสถ์ มีข้อธรรม 4 ข้อคือ สัจจะ คือ ความจริง 
ซื่อตรง ซื่อสัตย์ จริงใจ พูดจริง ทำจริงทมะคือ การฝึกฝน การข่มใจ ฝึกนิสัย ปรับตัว ขันติคือ ความอดทน 
จาคะคือ ความ เสียสละ  

(11) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักพรหมวิหาร 4 ธรรมประจำใจ อัน
ประเสริฐ หลักความประพฤติที่ประเสริฐ บริสุทธิ์มีข้อธรรม 4 ข้อคือ เมตตาคือความรัก ปรารถนาดีอยาก
ให้เขามีความสุข กรุณาคือความสงสาร คือช่วยให้พ้นทุกข์ มุทิตาคือความ  ยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี อุเบกขาคือ การ
วางเฉย มีใจเป็นกลาง  

(12) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักสังคหวัตถุ 4 ธรรมยึดเหนี่ยวใจ 
บุคคลและประสานหมู่ชนไว้ในสามัคคี หลักการ สงเคราะห์ มีข้อธรรม 4 ข้อคือ ทานคือ การให้ ปิยวาจาคือ 
การใช้วาจาเป็นที่รัก อัตถจริยาคือ การประพฤติประโยชน์ และสมานัตตา คือความเสมอต้นเสมอปลาย 

(13) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักอธิษฐานธรรม 4 ธรรมเป็นที่มั่น ธรรม
อันเป็นฐานที่มั่นคงของบุคคล มีข้อธรรม 4 ข้อคือ ปัญญาคือ ความรู้ชัด หยั่งรู้ในเหตุผล สัจจะคือ ความจริง 
จาคะคือ ความ เสียสละ และอุปสมะคือ ความสงบ  

(14) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักอิทธิบาท 4 คุณธรรมที ่นำไปสู่
ความสำเร็จแห่งผลที่มุ ่งหมาย มีข้อธรรม 4 ข้อ คือฉันทะคือ ความพอใจ วิริยะคือ ความเพียร จิตตะคือ 
ความคิดมุ่งไป อุทิศตัวอุทิศใจให้แก่สิ่ง ที่ทำและวิมังสาคือ ความไตร่ตรอง  

(15) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักเบญจธรรมคู่กับเบญจศีล มีข้อ ธรรม 5 
ข้อคือ เมตตาและกรุณา ความรักใคร่ ปรารถนาให้มีความสุข ความเจริญ และความสงสารคิดช่วยให้พ้นทุกข์ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 45 ~ 

คู่กับศีล ข้อ 1 สัมมาอาชีวะการหาเลี้ยงชีพในทางสุจริต คู่กับศีลข้อ 2 กามสังวร ความสังวรในกาม ความ
สำรวมระวังรู้จักยับยั้งควบคุมตนในทางกามารมณ์ คู่กับศีลข้อ 3 สัจจะ ความสัตย์ ความซื่อตรง คู่กับ
ศีลข้อ 4 สติสัมปชัญญะ ระลึกได้และรู้ตัวอยู่เสมอ คือฝึกตนให้เป็นคนรู้จักยั้งคิด รู้สึกตัวอยู่เสมอว่าสิ่งใดควร
ทำ สิ่งใดไม่ควรทำ ไม่มัวเมาประมาท คู่กับศีลข้อ 5  

(16) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักพละ 5 ธรรมอันเป็นกำลัง มีข้อธรรม 5 
ข้อคือ สัทธาคือ ความเชื่อ วิริยะคือ ความเพียร สติคือ ความระลึกได้ สมาธิคือ ความตั้งจิตมั่น ปัญญาคือ 
ความรู้ทั่วชัด  

(17) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักกัลยาณมิตรธรรม 7 คุณสมบัติ 
ของมิตรดีและมิตรแท้ มีข้อธรรม 7 ข้อ ได้แก่ ปิโย คือ น่ารัก ภาวนีโย คือ  น่าเจริญใจหรือน่ายกย่อง       
วตฺตา คือรู้จักพูดให้ได้ผล รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ วจนกฺขโม คือ อดทนต่อถ้อยคำคือ พร้อมที่จะรับฟังคำปรึกษา 
ซักถาม คำเสนอและ คมฺภีรญจ กถํ กตฺตา คือ แถลงเรื่องล้ำลึกได้ โน จฏฐาเน นิโยชเย คือ ไม่แนะนำในเรื่อง
เหลวไหล หรือชักจูงไปในทางเสื่อมเสีย 

(18) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักสัปปุริสธรรม 7 ธรรมของสัตบุรุษ 
คุณสมบัติของคนดี ธรรมของผู้ดี มีข้อธรรม 7 ข้อคือ ธัมมัญญุตา คือ ความรู้จักธรรม รู้หลัก อัตถัญญุตา คือ
ความรู้จักอรรถ รู้ความมุ่งหมายหรือรู้จักผล กาลัญญุตา คือรู้จักกาลเวลา อันเหมาะสม ปริสัญญุตา คือรู้จัก
ชุมชนและรู้จัก ที่ประชุม รู้กิริยาที่จะประพฤติต่อชุมชนนั้น และ ปุคคลัญญุตา คือความรู้จักบุคคล 

(19) วิเคราะห์พุทธศาสตร์กับศาสตร์สมัยใหม่ กับหลักทศพิศราชธรรม เป็นธรรมของ พระราชา 

คุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมือง ธรรมของนักปกครองมีข้อธรรม 7 ข้อคือ ทาน คือ การให้ ศีลคือ ความ

ประพฤติดีงาม ปริจจาคะคือ การบริจาค อาชชวะคือ ความซื่อตรง  มัททวะคือ ความอ่อนโยน ตปะคือ ระงับ

ยับยั้ง ข่มใจได้อักโกธะคือ ความไม่โกรธ อวิหิงสาคือ ความไม่เบียดเบียน ขันติคือ ความอดทน อวิโรธ นะคือ

ความไม่คลาดธรรม (วรภาส ประสมสุข และนิพนธ์ กินาวงศ์, พฤศจิกายน ๒๕๔๙ – มีนาคม ๒๕๕๐ : ๑๘)  

7. สรุปท้ายบท 

ตามที่กล่าวมาทั้งหมดในเรื่องไตรยางค์กับการสอนสังคมศึกษาแบบบูรณาการ รวมถึงพุทธศาสนากับ
ศาสตร์สมัยใหม่ผู้เขียนมองว่ายิ่ง วิทยาศาสตร์หรือศาสตร์สมัยใหม่ มีความก้าวหน้าไปมากเท่าใด ยิ่งเป็นผลดีกับ
พุทธศาสนาโดยรวม เพราะการปรับปรุงเปลี่ยนแปลงของศาสตร์สมัยใหม่นั้นเป็นการนำเสนอแนวคิด และ
ทฤษฎีเพ่ือเข้าถึงความจริงของธรรมชาติให้มากยิ่งขึ้นกว่าที่ผ่านมา ซึ่งลักษณะการแบบนี้นับว่าเป็นแนวทาง
ที่พุทธศาสนาให้ความสำคัญมาตั้งแต่เริ่มต้นแล้ว กล่าวคือพระพุทธเจ้าทรงเน้นให้พุทธศาสนิกชนอยู่ใกล้กับ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 3 No 3 (September - December 2023) 
ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

 

 
 ~ AA 46 ~ 

ธรรมชาติ อะไรก็ตามที่ตัดต่อตัดแต่งผิดไปจากธรรมชาติมาก สิ่งนั้นย่อมจะอยู่ห่างไกลจากความเป็นจริงมาก
ขึ้นตามไปด้วย 

ดังนั้น ในสารทางสังคมศึกษาเมื่อพุทธศาสนามุ่งเน้นหาความเป็นจริงจากธรรมชาติย่อมประจักษ์แก่
สังคม ศาสตร์สมัยใหม่โดยเฉพาะวิทยาศาสตร์ก็หาคำตอบให้กับมนุษย์ด้วยการแสวงหาความจริงจากธรรมชาติ
เช่นกัน จึงเป็นการลงตัวหรือสอดคล้องกันอย่างยิ่งและที่สำคัญที่สุด ทั้งศาสตร์สมัยใหม่ทั้งพุทธศาสนาล้วนมุ่ง
ขจัดความงมงายหรือไร้เหตุผลในหมู่มนุษย์ โดยมุ่งให้มนุษย์อยู่ อย่างชาญฉลาดและมีความสุขกายสบายใจ 
มีความทุกข์ยากลำบากให้น้อยที่สุด ซึ่งถ้าเป็นไปได้ก็ให้เข้าถึงความสุขอย่างสูงสุดคือนิพพานตามนัยแห่งพุทธ
ศาสนาก็จะเป็นการดียิ่งโดยต้องไม่หยุดอยู่เพียงแค่ความสุขสบายตามที่ศาสตร์สมัยใหม่สร้างให้ 

8. เอกสารอ้างอิง 

กีรติ บุญเจือ. (2555). วิธีการศึกษาทั่วไปแบบบูรณาการ: มนุษย์รู้อย่างไร. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
นิติรัฐ วรรณวิริยวัตร. (2562). “การบริหารงานแบบพุทธวิธ ีของโรงเรียนพระปริยัติธรรม อำเภอเมือง 

เชียงใหม่”. วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2560). พระพุทธศาสนากับวิทยาการสมัยใหม่: ตัวแบบวิธีวิทยาว่าด้วย พุทธ

บูรณาการและพุทธสหวิทยาการ. พระนครศรีอยุธยา: โรงพิมพ์มหาจุฬลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม. (2561). “พุทธศาสนากับศาสตร์สมัยใหม่”. ปีที่ วารสารปัญญา. 25 ฉบับที่ 1 

(มกราคม – มิถุนายน 2561). 
พิมพิลัย หงษาคำ. (2564). หลักการพระพุทธศาสนากับหลักการวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับภาษาบาลี เตปิตกํ . กรุงเทพฯ:   

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มนตรี ธีรธรรมพิพัฒน์. (2560). “จริยธรรมกับภาวะผู้นำ: ศึกษาทัศนะของนักวิชาการรัฐศาสตร์ในมหาวิทยาลัย

แห่งประเทศไทยที่มีต่อผู้นำทางการเมือง”. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

วัดเจ็ดเสมียน. (2560). พระพุทธเจ้าในสายตานักปราชญ์โลก. กรุงเทพฯ: โอ. เอส. พริ้นตริ้ง เฮาส์. 
วัชระ งามจิตรเจริญ. (2560). พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์แห่งมหาวิทยาลัย 

ธรรมศาสตร์. 

 


