
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 45 ~ 

ความสำคัญของแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับหลักไตรสิกขา 
THE PRINCIPLE OF GUIDELINE AND THEORY ACCORDANCE  

WITH THREEFOLD TRAINING  

พระมหาประยอม กลฺยาโณ (ล่มไมล์)1 
นิสิตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์1  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1  
Phramaha Prayom Kunlayano (Lammai)1 

Ph.d Student for Department Teaching Social Studies, Faculty of Education1 
Mahachulalongkornrajvidlayala University1 

Received : 2 January 2024 Revised : 5 March 2024 Accepted : 31 March 2024 

บทคัดย่อ 

บุคคลย่อมศึกษา คือศึกษาเรื่องความประพฤติดีทางกายวาจาให้สูงขึ้นไปบ้างศึกษาในการฝึกอบรม
จิตใจให้ดีขึ้นบ้าง ศึกษาในการอบรมปัญญาให้เจริญขึ้นไปบ้างเมื่อหน่วงจิตคำนึงถึงการศึกษา 3 อย่างนี้ก็ชื่อว่า
ศึกษา เมื่อรู้ก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อเห็นคือเข้าใจก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อตั้งจิตกำหนดแน่วแน่ก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อน้อมจิตกำ 
หนดไปก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อประคองความเพียรก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อเอาสติกำหนดก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อตั้งจิตมั่นก็ชื่อว่า
ศึกษา เมื่อรู้ทั่วชัดด้วยปัญญาก็เรียกว่าศึกษา เมื่อรู้สิ่งที่พึงรู้จำเพาะก็ชื่อว่าศึกษา เมื่อกำหนดรู้สิ่งที่ควรกำหนด
รู้ก็ชื ่อว่าศึกษา เมื่อละสิ่งที่พึงละก็ชื ่อว่าศึกษา เมื่อประจักษ์แจ้งสิ่งที่ควรประจักษ์แจ้งก็ชื ่อว่าศึกษา เมื่อ
ฝึกอบรมเจริญสิ่งที่ควรปฏิบัติควรฝึกอบรมก็ชื่อว่าศึกษาเกี่ยวกับหลักไตรสิกขา  

คำสำคัญ : แนวคิด, ทฤษฎี, ไตรสิกขา 

Abstract 

Those who studied by mean of good behavior from physical speech and mental all 
the best. Then they were studied from wisdom as consider to be 3 types for studying. 
Therefore, when they have known and understand that mean studies, then when they have 
determined and confirm mean studies, then when they have effort and mindfulness also 
mean studies, then when they have known all by wisdom or specific and concentrate also 
mean studies. Although, when they quit because of get clear from those also mean studies. 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 46 ~ 

Then when they were practiced and cultivate by absolutely with Threefold Training also were 
called studies. 

Keywords: guideline, Theory, Threefold Training. 

1. บทนำ  
แนวคิดและทฤษฎีความเป็นมาของไตรสิกขา สิกขาหรือการศึกษา หมายความของคำว่า สิกขา/

การศึกษาในพระพุทธศาสนา พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. ๒๕๒๕ ได้ให้ความหมายไว้ดังนี้ 
คำว่า ศึกษา มาจากภาษาสันสกฤตว่า ศิกฺษา และมาจากบาลีว่า สิกฺขา แปลว่า การเล่าเรียน ฝึกฝน 

และอบรม พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมาย ดังนี้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต ), 2542 : 15) 
 คำว่า ศึกษา เป็นคาที่มาจากสันสกฤต ถ้าเป็นบาลีเรียกว่า สิกขา มีความหมายเดียวกันสิกขา คือ หลัก

การศึกษาในพระพุทธศาสนา 
 การศึกษา มาจาก คำว่า สิกขา ในภาษาบาลี ซึ่งแยกได้เป็น สะ กับ อิกขะ สะ แปลว่า เอง ตัวเอง 

อิกขะ แปลว่า เห็น การเห็น เมื่อรวมความกันแล้วแปลว่า การเห็นตนเอง โดยตนเอง เพ่ือ ประโยชน์แก่ตนเอง 
หรือเพ่ือเข้าใจในตนเองให้แจ่มแจ้ง และถูกต้องได้แก่การมีสัมมาทิฏฐิ คือ เข้าใจ เรื่องความดับทุกข์ ความรู้จัก
เหตุ ให้เกิดทุกข์ ความรู้จักการดับทุกข์ และความรู้จักทางให้ถึงความดับทุกข์ และยังได้ให้ความหมาย ของ
การศึกษาในพระพุทธศาสนา 

2. ความสำคัญของการศึกษาในพระพุทธศาสนา 

การศึกษาในพระพุทธศาสนา หมายถึง Training  เป็นอย่างน้อย คือ การทำลงไปจริง ๆ ไม่ใช่เพียงแต่ 
ศึกษาเล่าเรียน ให้รู้ เข้าใจ จดจำได้เท่านั้น แต่จะต้องมีการปฏิบัติพร้อมกันไปด้วย จนเกิดเป็นความเห็นแจ้ง
เป็นปัญญาในขั้นสูง เพ่ือทำลายอาสวกิเลส 

 นอกจากนี้ ดร.พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ ยังได้วิเคราะห์ศัพท์เพ่ิมเติมอีก ดังนี้ คำว่า การศึกษา หาก
แปลตามรากศัพท์ภาษาบาลีก็จะได้ความว่า (พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ, 2544 : 3-4) 

1. การเห็นด้วยปัญญา (สะหะ ปัญญายะ อิกขะตีติ สิกขา ธรรมชาติใดย่อมเห็นด้วย ปัญญา 
ธรรมชาตินั้นชื่อว่า การศึกษา คือ การมองสิ่งต่าง ๆ ด้วยปัญญา) 

2. การเห็นด้วยตนเอง (สะยัง อิกขะตีติ สิกขา ธรรมชาติใดย่อมเห็นด้วยตนเองธรรมชาตินั้นชื่อว่า 
การศึกษา คือรู้เห็นด้วยตนเอง สัมผัสเองด้วยใจ) 

3. การเห็นตนเอง (สะกัง อิกขะตีติ สิกขา ธรรมชาติใดย่อมเห็นซึ่งตนเอง ธรรมชาตินั้นชื่อว่า 
การศึกษา คือการมองเห็นตนเอง  

4. การเห็นเท่าทัน (สะมัง อิกขะตีติ สิกขา ธรรมชาติใดย่อมเห็นเท่าทัน ธรรมชาตินั้นชื่อว่า 
การศึกษา คือการเห็นเท่าทัน)  



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 47 ~ 

5. การเห็นตามความเป็นจริง (สันตัง อิกขะตีติ สิกขา ธรรมชาติใดย่อมเห็นสิ่งซึ่งมีอยู่ ธรรมชาตินั้น
ชื่อว่าการศึกษา คือ มองเห็นตามหลักอริยสัจ คือ ความจริงแท้) 

ตามความหมายของการศึกษาข้างต้นนี้ แสดงให้ว่าพระพุทธศาสนาสอนให้มนุษย์พยายามเข้าใจ
ธรรมชาติ ทั้งธรรมชาติที่เกี่ยวกับตัวมนุษย์เองและธรรมชาติที่แวดล้อมรอบตัวมนุษย์โดยใช้ การศึกษา เพ่ือเพ่ง
พินิจสิ่งต่าง ๆ ด้วยปัญญา เห็นตนเอง เห็นด้วยตนเอง เห็นเท่าทันและเห็นสิ่งต่าง ๆ ตามความจริงแท้ อย่างไร
ก็ตาม ถ้าวิเคราะห์ตามรูปศัพท์แล้ว คาว่า การศึกษา ตรงกับคาว่าสิกขา ที่ใช้ อยู่ในพระพุทธศาสนา และ
ความหมายของคาว่า สิกขา กล่าวไว้ดังนี้ ว่า (ขุ.ม. (ไทย) 29/960/608) 

ภิกษุเล่าเรียนพระสูตร เล่าเรียนพระวินัย เล่าเรียนพระอภิธรรม ถือปฏิบัติเป็นผู้อยู่ป่าเป็นประจำ ถือ
ปฏิบัติเป็นผู้ฉันอาหารบิณฑบาตเป็นประจำ ถือผ้าบังสุกุล คือผ้าที่เขาทิ้งแล้วเอามาซักเอา มาย้อมทาเองเป็น
ประจา ถือมีจีวรแค่ ๓ ผืนเป็นประจา เป็นต้น ก็ชื่อว่าศึกษาและยิ่งกว่านั้นพระพุทธองค์ยังตรัสถึงการศึกษาใน
พระพุทธศาสนาว่าเป็นการศึกษาท่ียอดเยี่ยมกว่าการศึกษาทั่ว ๆ ไปดังนี้ว่า (องฺ.ปญฺจก. (ไทย) 22/235/287) 

 ดูกรภิกษุทั้งหลายบุคคลบางคนในโลกนี้ ย่อมศึกษาศิลปะเกี่ยวกับช้างบ้าง  ม้าบ้าง  รถบ้าง ธนูบ้าง 
ดาบบ้างหรือศึกษา ศิลปะชั้นสูงชั้นต่ำ ย่อมศึกษาต่อสมณะหรือพราหมณ์ผู้เห็นผิดผู้ปฏิบัติผิด 

 ดูกรภิกษุท้ังหลาย การศึกษานี้มีอยู่เราไม่กล่าวว่าไม่มีก็แต่ว่าการศึกษานั้นเป็นการศึกษาที่เลว  
 ดูกรภิกษุทั้งหลาย ส่วนผู้ใดมีศรัทธาตั้งมั่น มีความรักตั้งมั่น มีศรัทธาไม่หวั่นไหว มีความ เลื่อมใสยิ่ง 

ย่อมศึกษาอธิศีลบ้าง อธิจิตบ้าง อธิปัญญาบ้าง ในธรรมวินัยที่พระตถาคตประกาศแล้ว การศึกษานี้ยอดเยี่ยม
กว่าการศึกษาทั้งหลาย ย่อมเป็นไปพร้อมเพื่อความบริสุทธิ์แห่งสัตว์ทั้งหลาย...เพื่อทำให้แจ้งซึ่งนิพพาน ดูกร
ภิกษุทั้งหลาย ข้อที่บุคคลผู้มีศรัทธาตั้งมั่น มีความรักตั้งมั่น มีศรัทธาไม่ หวั่นไหวมีความเลื่อมใสยิ่ง ย่อมศึกษา
อธิศีลบ้าง อธิจิตบ้าง อธิปัญญาบ้าง ในธรรมวินัยที่พระตถาคต ประกาศแล้วนี้ เราเรียกว่า สิกขานุตตริยะ 

3. บุคคลที่ต้องศึกษาในพระพุทธศาสนา 

สืบเนื่องจากข้อความดังกล่าวมาข้างต้นนั้น  จะเห็นว่า การศึกษามีความหมายครอบคลุมทั้งการเล่า
เรียนและการปฏิบัติไปพร้อมกันและความจากพุทธพจน์ยังชี้ให้เห็นว่าการศึกษาแบ่งออกเป็น 2 ประเภทคือ 

1. การศึกษาแบบธรรมดาสามัญท่ัวไป 
2. การศึกษาในพระพุทธศาสนาซึ่งเป็นการศึกษาที่ยอดเยี่ยม คือ ไตรสิกขา เป็นไปเพื่อ ความพ้น

ทุกข์ หรือพระนิพพาน 
ในพระพทธศาสนา มีการแบ่งคนออกเป็น  ๒ กลุ่ม ตามการศึกษา เรียกว่า เสขะ และ อเสขะ คือผู้

ที่ยังต้องศึกษา และผู้ที่จบการศึกษาแล้วดังนี้ (ขุ.จู. (ไทย) 30/92/16) 
เพราะเหตุไรจึงเรียกว่าพระเสขะ เพราะยังต้องศึกษาต่อไป ศึกษาอะไร ศึกษาอธิศีลสิกขาบ้าง      

อธิจิตสิกขาบ้าง อธิปัญญาสิกขาบ้าง... พระเสขะทั้งหลาย คำนึงถึงไตรสิกขานี้ ศึกษาอยู่รู้ศึกษาอยู่อธิษฐานจิต



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 48 ~ 

ศึกษาอยู่ น้อมใจไปด้วยศรัทธาศึกษาอยู่ ประคองความเพียรศึกษาอยู่ ตั้งสติไว้ศึกษาอยู่ ตั้งจิตศึกษาอยู่ รู้ทั่วด้วย
ปัญญาศึกษาอยู่  รู้ยิ่งซึ่งธรรมที่ควรรู้ยิ่งศึกษาอยู่ กำหนดรู้ธรรมที่ควรกำหนดรู้ศึกษาอยู่ ละธรรมที่ควรละศึกษา
อยู่ เจริญธรรมที่ควรเจริญศึกษาอยู่ ทำให้แจ้งซึ่งธรรมที่ควรทำให้แจ้งศึกษาอยู่ ประพฤติเอ้ือเฟ้ือ ประพฤติเต็มใจ 
สมาทานประพฤติไป เพราะเหตุนั้น จึงเรียกว่า พระเสขะ...พระเสขะเหล่านี้ ได้แก่พระโสดาบัน ท่านผู้ปฏิบัติ 
เพ่ือโสดาปัตติผล พระสกทาคามี ท่าน ผู้ปฏิบัติเพ่ือสกทาคามิผล พระอนาคามี ท่านผู้ปฏิบัติเพ่ืออนาคามิผลพระ
อรหันต์ และท่านผู้ปฏิบัติ เพ่ืออรหัตผลจากความหมายในข้างต้นจะเห็นได้ว่า พระเสขะคือบุคคลที่ยังต้องศึกษา
ในไตรสิกขาเป็น คนมีการศึกษา โดยจำกัดความไว้เฉพาะอริยบุคคลขั้นต้น ตั้งแต่พระโสดาบันขึ้นไปเท่านั้นจึงนับ
เข้าเป็นพระเสขะ  ส่วนคนทั้งหลายที่มีคุณธรรมด้อยกว่าพระโสดาบัน ย่อมเรียกชื่อต่าง ๆ กันไป ตาม ระดับ
คุณธรรม ความประพฤติและปัญญา กล่าวคือ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 : 912) 

ผู้ที่ยังอยู่ใต้กระแสครอบงาของโลกธรรม ไม่รู้ไม่เข้าใจสิ่งทั้งหลายด้วยปัญญาที่เท่าทันตามสภาวะ
และตามเหตุปัจจัย ดำเนินชีวิตเอียงไปทางมัวเมาในกามสุขบ้าง บีบรัดทรมานตนเองอย่าง เข้มงวดบ้าง หรือ
ยึดถือแบบแผนวิธีที่งมงาย ไม่ดำเนินตรงไปในมัชฌิมาปฏิปทา เรียกว่า ปุถุชนผู้ที่ห่างไกลอารยธรรม มืดบอด 
ไม่รู้จักดีชั่ว ดำเนินชีวิตตามกระแสแห่งตัณหาชักพาไปไม่ใช้ความคิดและปัญญา พร้อมที่ จะเบียดเบียนผู้อ่ืน
ด้วยความเห็นแก่ตัว เรียกว่า อันธพาลปุถุชนผู้ที่รู้จักอารยธรรม เมื่อได้สดับเสียงของอริยบุคคลแล้ว เริ่มดำเนิน
ชีวิตดีงาม มีศีลธรรมประกอบด้วยกุศลกรรมบถ 10 ประการ หรืออย่างน้อยดำรงอยู่ในสาระแห่งศีล 5 ประการ 
เรียกว่า กัลยาณปุถุชน หรือสุตวันต์อริยสาวก คือผู้สดับศาสน์แห่งอารยชน ตั้งต้นที่จะเดินเข้ามาใกล้อริยมรรค 

อนึ่ง พระอเสขะคือบุคคลที่จบการศึกษาแล้ว ได้แก่พระอรหันต์ เนื่องทำกิจเกี่ยวกับฝึกฝนอบรม
ตนบริบูรณ์แล้วในมรรค ไม่มีกิเลส และไม่มีภูมิธรรมที่สูงกว่านี้ที ่จะต้องขวนขวายอีกดังความที่ปรากฏว่า 
(องฺ.ทสก. (ไทย) 24/111/161)  

4. การอ้างอิงถึงบุคคลที่ต้องศึกษาพระพุทธศาสนา 

ครั้งนั้น ภิกษุรูปหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับถวายบังคมพระผู้มีพระภาคแล้วนั่ง ณ ที่
ควรส่วนข้างหนึ่ง ครั้นแล้วได้ทูลถามพระผู้มีพระภาคว่า ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญที่เรียกว่า อเสขะ ๆ ดังนี้ ภิกษุ
เป็นอเสขะด้วยเหตุเพียงเท่าไรหนอ พระผู ้มีพระภาคตรัสตอบว่าดูกรภิกษุ  ภิกษุใน ธรรมวินัยนี ้ เป็นผู้
ประกอบด้วยความเห็นชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยความดำริชอบอันเป็น อเสขะ ประกอบด้วยการเจรจา
ชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยการงาน ชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยการเลี้ยงชีพช อบอันเป็นอเสขะ 
ประกอบด้วยความพยายามช อบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยการระลึกชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยความ
ตั้งใจชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยความรู้ชอบอันเป็นอเสขะ ประกอบด้วยความหลุดพ้นชอบอันเป็นอเสขะ 
ดูกรภิกษุ ภิกษุย่อมเป็นอเสขะ ด้วยประการอย่างนี้แลฯ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 49 ~ 

 นอกจากนี้ ในสมัตตสูตร (ส.ม. (ไทย) 29/784/162) ได้ยกข้อความการสนทนาธรรมกันระหว่างพระ
สารีบุตรกับ  พระอนุรุทธะ โดยได้กล่าวเพ่ิมอีกว่า ที่ได้ชื่อว่า พระอเสขะ เพราะเจริญสติปัฏฐานและได้บริบูรณ์
ใน   สติปัฏฐาน ๔ อย่างไรก็ตามในการศึกษาครั้งนี้มุ่งที่จะพิจารณาในประเด็นของ อริยมรรค (เนื่องจาก 
เกี่ยวข้องกับไตรสิกขา) อันเป็นแนวทางแห่งอารยชน ซึ่งเปรียบเหมือนเส้นทางที่จะนำไปสู่จุดหมายแต่มี
ส่วนประกอบ 8 อย่าง โดยสรุปรวมไว้ในไตรสิกขา และจะได้กล่าวถึงในหัวข้อต่อไป ฉะนั้น ในเบื้องต้นนี้จะ
พิจารณาเฉพาะคาว่า สิกขา ก่อน ดังนี้ 

ความหมายของการศึกษาใน พระพุทธศาสนามิได้มุ่งหมายเพียงแค่การศึกษาในระดับปริยัติ เพราะว่า
หากพอใจเพียงแค่ปริยัติโดยไม่นำไปสู่การปฏิบัติก็ไม่สามารถบรรลุผลประโยชน์สูงสุดที่พึงได้พึงถึง แม้ว่า
พระพุทธศาสนาจะส่งเสริมให้เล่าเรียนปริยัติเป็นเบื้องต้น แต่ก็ไม่สรรเสริญถ้า บุคคลพึงพอใจและหยุดอยู่เพียง
แค่ขั้นเล่าเรียนปริยัติ ฉะนั้น จึงได้อุปมาบุคคลที่พอใจเล่าเรียนเพียงแค่ปริยัติว่าเหมือนกับคนตาบอดถือคบ
เพลิงทว่าตนเองกลับไม่ได้เห็นแสงสว่างของคบเพลิงที่ตนเองถือ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งคือไม่อาจได้รับประโยชน์
ที่สมบูรณ์แท้จริงจากสิ่งที่ได้เล่าเรียน หรือท่องจำมาดังสุภาษิตของพระอานันทเถรคาถาว่า  (ขุ.วิ. (ไทย) 
26/397/249) 

ผู้ใดเล่าเรียนมามาก  ดูหมิ่นผู้ที่ศึกษาเล่าเรียนมาน้อยด้วยการสดับ แต่เขาไม่ได้ปฏิบัติตามที่เล่าเรียน
มาย่อมปรากฏแก่เราเหมือนคนตาบอดถือดวงไฟไป ฉะนั้น บุคคลควร เข้าไปนั่งใกล้ผู้ที่ ศึกษามามาก แต่ไม่
ควรทำสุตะที่ตนได้มาให้ พินาศเพราะสุตะที่ตนได้มานั้นเป็นเบื้องต้นแห่ง พรหมจรรย์ เพราะฉะนั้นจึงควรเป็น
ผู้ทรงธรรม 

จากสุภาษิตดังกล่าว จะเห็นได้ว่าการศึกษาในพระพุทธศาสนาไม่ได้มุ่งเพียงแค่เล่าเรียนท่องจาพุทธ
พจน์ หรือในระดับปริยัติ โดยได้ชี้ว่านั่นเป็นเพียงส่วนหนึ่งของการศึกษาเท่านั้น และ สาเหตุที่พระพุทธศาสนา
ไม่ให้การศึกษาหยุดอยู่เพียงแค่ปริยัตินั้น อาจพิจารณาได้หลายประเด็น ยกตัวอย่าง ดังนี้ 

พระพุทธศาสนามุ่งเสนอหลักธรรมเพ่ือแก้ปัญหาหรือความทุกข์ของมนุษย์หากศึกษาถึงประวัติศาสตร์
พระพุทธศาสนา โดยมองถึงสภาพสังคมของอินเดียหรือชมพูทวีปในสมัยพุทธกาล พอที่จะอธิบายถึงสาเหตุ
ดังกล่าวได้ ดังจะเห็นได้ว่าสภาพสังคมของอินเดียในยุคนั้นเผชิญกับสภาพ ปัญหาที่หลากหลาย แต่ปัญหา
สำคัญอันเนื่องมาจากการศึกษาก็ได้เกิดขึ้นอย่างแพร่หลาย โดยเฉพาะการศึกษาต่อสมณะและพราหมณ์ผู้เห็น
ผิด ปฏิบัติผิดแล้วก่อให้เกิดความเห็นความเชื่อและการปฏิบัติ ผิดที่ประกอบด้วยความสุดโต่งทั้ง 2 ทาง เกิดข้ึน
และกระจายอยู่ทั่วไปในสังคมยุคนั้น กลุ่มที่เชื่อในพลังอำนาจพิเศษของพระเจ้าที่สามารถดล บันดาล ให้ทุกข์
ให้โทษ หรือให้สุขให้สมหวังได้ก็เฝ้า แต่วิงวอนปรนเปรอด้วยเครื่องสักการบูชาด้วยวิธีการต่าง ๆ แม้กระทั่งการ
ทรมานร่างกายให้ได้รับความลำบากเพ่ือให้พระเจ้าพอใจแล้วบันดาลให้ตนสมหวังในสิ่งที่ปรารถนา เป็นต้น 

ไตรสิกขาเป็นการศึกษาเพื่อพัฒนาฝึกฝนอบรมมนุษย์ทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านพฤติกรรม (ศีล) ด้านจิตใจ 
(สมาธิ) และด้านความรู้ความคิด (ปัญญา) อนึ่ง ไตรสิกขานี้มีเนื้อหาครอบคลุมมรรค 8 ทั้งหมด องค์ประกอบ 8 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 50 ~ 

อย่างของมรรค ดังปรากฏในจูฬเวทัลลสูตร ความว่า สมัยหนึ่งพระผู้มีพระ ภาคประทับอยู่ที่พระวิหารเวฬุวัน 
อันเป็นสถานที่ให้เหยื่อแก่กระแต เขตพระนครราชคฤห์ ครั้งนั้น วิสาขอุบาสกเข้าไปหาธรรมทินนาภิกษุณีถึงที่
อยู่ อภิวาทแล้วนั่ง ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่งแล้วสนทนาธรรมว่าด้วย เรื่อง มรรค 8 กับขันธ์ 3 ดังนี้ว่า (ม.มู. (ไทย) 
12/508/343) 

วิสาขอุบาสก ข้าแต่พระแม่เจ้า ก็อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นไฉน  
ธรรมทินนาภิกษุณี  ดูกรวิสาขะผู้มีอายุ อริยมรรคมีองค์ 8 นี้ คือ ปัญญาอันเห็นชอบ 1 ความดำริชอบ  

1 วาจาชอบ 1 ทำการงานชอบ 1 เลี้ยงชีวิตชอบ 1 ความเพียรชอบ 1 ความระลึก ชอบ 1 ความตั้งจิตไว้ชอบ 1 
วิสาขอุบาสก ข้าแต่พระแม่เจ้าอริยมรรคมีองค์ 8 เป็นสังขตะหรือเป็นอสังขตะ 
ธรรมทินนาภิกษุณี ดูกรวิสาขะผู้มีอายุ อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นสังขตะ 
วิสาขอุบาสก ข้าแต่พระแม่เจ้า ขันธ์ 3 (กองศีล กองสมาธิ กองปัญญา) 
พระผู้มีพระภาค ทรงสงเคราะห์ด้วยอริยมรรคมีองค์ 8 หรือว่าอริยมีองค์ 8 พระผู้มีพระภาคทรง

สงเคราะห์ด้วยขันธ์ 3 
ธรรมทินนาภิกษุณี ดูกร วิสาขะ ผู้มีอายุขันธ์ 3 พระผู้มีพระภาคไม่ทรงสงเคราะห์ด้วยอริยมรรคมีองค์

8 ส่วนอริยมรรคมีองค์ 8 พระผู้มีพระภาคทรงสงเคราะห์ด้วยขันธ์ 3 คือวาจาชอบ 1 ทำการงานชอบ 1 เลี้ยง
ชีวิตชอบ 1 ทรงสงเคราะห์ด้วยศีลขันธ์ ความเพียรชอบ 1 ความระลึกชอบ 1 ความตั้งจิตไว้ชอบ 1 ทรง
สงเคราะห์ด้วยสมาธิขันธ์ ปัญญาอันเห็นชอบ 1 ความดำริชอบ 1 ทรงสงเคราะห์ด้วยปัญญาขันธ์ 

5. วิเคราะห์ศึกษามรรคเข้าสู่ไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา 

อนึ่ง การจัดองค์ประกอบทั้ง 8 ของมรรคเข้าสู่ไตรสิกขา จุดมุ่งหมายเพ่ือให้มองเห็นเป็นหมวดหมู่ อัน
จะช่วยเสริมความเข้าใจให้ชัดเจนยิ่งขึ้น โดยนำองค์ประกอบของมรรคจัดเข้าไว้เป็น ประเภท เรียกว่า ขันธ์ 
หรือ ธรรมขันธ์ แปลว่า หมวดธรรม หรือกองธรรม กล่าวคือ ศีลขันธ์ สมาธิขันธ์ และปัญญาขันธ์ ดังปรากฏอยู่
ในวัชชีปุตตสูตร ความว่า สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ กูฏาคารศาลาป่ามหาวันใกล้เมืองเวสาลี 
ครั้งนั้นแล ภิกษุวัชชีบุตรรูปหนึ่งเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ถวายบังคมพระผู้มีพระภาคแล้ว นั่ง ณ 
ที่ควร ส่วนข้างหนึ่ง ครั้นแล้วทูลว่า 

 ภิกษุวัชชีบุตร: ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ สิกขาบท 150 ถ้วนนี้ ย่อมมาสู่อุเทศทุกกึ่งเดือนข้าพระองค์ไม่
สามารถที่จะศึกษาในสิกขาบทนี้  พระเจ้าข้า 

 พระพุทธเจ้า: ดูกรภิกษุก็ท่านสามารถจะศึกษาในสิกขา 3 คือ อธิศีลสิกขา 1 อธิจิตตสิกขา 1           
อธิปัญญาสิกขา 1 หรือ ฯ 

 ภิกษุวัชชีบุตร: ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ ข้าพระองค์สามารถจะศึกษาได้ในสิกขา 1 คือ อธิศีลสิกขา 1   
อธิจิตตสิกขา 1 อธิปัญญาสิกขา 1 พระเจ้าข้า ฯ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 51 ~ 

 พระพุทธเจ้า : ดูกรภิกษุ เพราะฉะนั้นแล ท่านจงศึกษาในสิกขา 3 คือ อธิศีลสิกขา 1 อธิจิตตสิกขา 1 
อธิปัญญาสิกขา 1 เมื่อใด ท่านจักศึกษาอธิศีลสิกขาก็ดี จักศึกษาอธิจิตตสิกขาก็ดีจักศึกษาอธิปัญญาสิกขาก็ดี 
เมื่อนั้น เมื่อท่านนั้นศึกษาอธิศีลสิกขาอยู่ก็ดี ศึกษาอธิจิตตสิกขาอยู่ก็ดีศึกษา อธิปัญญาสิกขาอยู่ก็ดี จักละราคะ 
โทสะ โมหะ เสียได้ เพราะละราคะ โทสะ โมหะ 

 ครั้นสมัยต่อมา ภิกษุนั้นศึกษาแล้วทั้งอธิศีลสิกขา ทั้งอธิจิตตสิกขา ทั้งอธิปัญญาสิกขาเมื่อภิกษุนั้น
ศึกษาอธิศีลสิกขาก็ดี ศึกษาอธิจิตตสิกขาก็ดี ศึกษาอธิปัญญาสิกขาก็ดี ละราคะ โทสะโมหะ ได้แล้ว เพราะละ
ราคะ โทสะ โมหะ เสียได้ เธอมิได้ทากรรมที่เป็นอกุศล  มิได้เสพกรรมที่เป็นบาปฯ 

 ไตรสิกขา คือ การฝึกหัดอบรมกาย วาจา และจิตของมนุษย์ให้สามารถค้นพบและควบคุมตนเอง  
เรียนรู้และพัฒนาตนเอง โดยใช้ปัญญาเพื่อให้เกิดประโยชน์แก่ตนเอง และเกิดประโยชน์แก่ ผู้อื่นตามหลัก
การศึกษา 3 ประการ คือ 

1. ศีลสิกขา ข้อปฏิบัติสาหรับอบรมทางด้านความประพฤติ 
2. จิตตสิกขา ข้อปฏิบัติสาหรับอบรมจิตให้เกิดสมาธิ 
3. ปัญญาสิกขา ข้อปฏิบัติสาหรับอบรมปัญญาให้รู้แจ้งตามความเป็นจริง 

จากความหมายของไตรสิกขาข้างต้น สรุปได้ว่า ไตรสิกขาหมายถึงการฝึกหัดอบรมกาย วาจาและจิต
ของมนุษย์ให้สามารถค้นพบและควบคุมตนเองเรียนรู้และพัฒนาตนเองได้โดยใช้ปัญญา เพื่อให้เกิดประโยชน์
แก่ตนเองและเกิดประโยชน์แก่ผู้อ่ืนตามหลักการศึกษา 3 ประการคือ 

1. ศีล หมายถึง การฝึกในด้านพฤติกรรม การจัดระเบียบระบบความรับผิดชอบความเสียสละความ
กตัญญู การตรงต่อเวลา การมีระเบียบวินัย 

2. สมาธิ หมายถึง การฝึกในด้านจิต หรือระดับจิตใจ ความตั้งมั่นตั้งใจ เอาใจใส่มีใจจดจ่ออย่างมี
สมาธิ รวมถึงสภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการจัดการความรู้ในองค์กร 

3. ปัญญา หมายถึง การฝึกหรือพัฒนาในด้านปัญญา การรู้ความจริง เริ่มตั้งแต่ความเชื่อ ความเห็น 
ความรู้ ความเข้าใจ ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัยไตร่ตรอง ตรวจสอบคิดการต่าง  ๆ สร้างสรรค์การ
จัดการความรู้ การคิดพิเคราะห์การสอนตามหลักไตรสิกขา เป็นวิธีที่จะทำให้ การเรียนการสอนบรรลุตาม
วัตถุประสงค์ ซึ ่งเป็นวิธีที ่ได้ประยุกต์มาจากการสอนตามแนวทางของ พระพุทธเจ้า ที ่ทรงใช้สอนเป็น
กระบวนการนำไปประพฤติปฏิบัติอย่างได้ผล และได้รับความสนใจจาก บุคคลในวงการศึกษาเป็นอย่างมาก 

สำนักงานคณะกรรมการการประถมศึกษาแห่งชาติ ได้เสนอแนะการจัดการเรียนรู้ตามแนวพุทธวิธี
แบบไตรสิกขา ไว้ดังนี้ 

 การจัดการเรียนรู้แบบไตรสิกขา เป็นกระบวนการที่เปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้ปฏิบัติกับสิ่งที่เรียนจริง  ๆ 
แล้วพิจารณาให้เป็นประโยชน์ คุณ โทษ  ตามความเป็นจริงด้วยตนเอง  แล้วนาความรู้นั้นมาเป็นหลักในการ
ปฏิบัติตามอย่างจริงจัง โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 52 ~ 

1. ให้ผู้เรียนเกิดการเรียนรู้ด้วยการฝึกปฏิบัติจริง 
2. ให้ผู้เรียนนำความรู้มาใช้เป็นหลักปฏิบัติในชีวิตประจำวันการจัดการเรียนรู้แบบไตรสิกขาจะเน้น

การฝึกปฏิบัติจริง โดยเน้นให้ผู้เรียนต้องปฏิบัติโดย สำรวม กาย วาจา และฝึกจิตใจให้ตั้งมั่นจนมีระเบียบ
ความคิด ความสามารถคิดเป็นเหตุเป็นผลได้โดยตลอด (สำนักงานคณะกรรมการการประถมศึกษาแห่งชาติ , 
2542 : 48-64) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2555 : 456) ได้ให้ความหมายคำว่า ไตรสิกขา แปลว่า สิกขา 3 
คำว่าสิกขาแปลว่า การศึกษา การฝึก ฝึกหัด ฝึกอบรม ได้แก่ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสาหรับฝึกอบรมพัฒนา กาย
วาจา จิตใจ และปัญญา ให้เจริญงอกงามยิ่งข้ึนไปจนบรรลุจุดหมายสูงสุด  สิกขา 3 มีดังนี ้

1. อธิศีลสิกขา การฝึกศึกษาในด้านความประพฤติ ระเบียบวินัย ให้มีสุจริตทางกาย วาจา และ
อาชีวะ (Training Higher Morality) 

2. อธิจิตตสิกขา การฝึกศึกษาทางจิตใจ พัฒนาคุณธรรม สร้างความสุข เสริมคุณภาพจิต และรู้จัก
ใช้ความสามารถในกระบวนสมาธิ (Training in Higher Mentality หรือ Mental Discipline) 

3. อธิปัญญาสิกขา การฝึกศึกษาทางปัญญาอย่างสูง ทำให้เกิดความรู้แจ้งที่สามารถชำระจิตให้
บริสุทธิ์หลุดพ้นโดยสมบูรณ์ (Training in Higher Wisdom) 

พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวไว้ว่า  เมื่อมีศีลธรรมดีแล้ว ปัญหายังคงมีเหลืออยู่ว่า คนนั้นยังไม่พ้นทุกข์ ไม่พ้น
จากการเบียดเบียนของกิเลสโดยเฉพาะคือ โลภะ โทสะ โมหะเรื่อง ศีล และธรรมทั้งหมดนี้มีความมุ่งหมายให้
เกิดผลเพียงเป็นอยู่อย่างสงบเรียบร้อยของสังคมทั่วไป และเป็นความผาสุกขั้นต้น ๆ อันเป็นวิสัยของปุถุชน 
มิได้หมายสูงพ้นขึ้นไปถึงการดับทุกข์ หรือตัดกิเลสเด็ดขาด สิ้นเชิง จนเป็นพระอริยะเจ้าพระพุทธศาสนามีหลัก
ปฏิบัติให้คนไปไกลกว่าเรื่องศีลธรรม ไปไกลจนถึงกับสามารถกำจัดความหม่นหมองทุกชนิด ที่เหลือวิสัยที่
ศีลธรรมจะกำจัดได้ เช่น ความยุ่งยากใจ เป็นส่วนตัว ความทุกข์ในใจอันเกิดจากการเกิด แก่ เจ็บ ตาย และ
กิเลสชั้นละเอียด ซึ่งไม่อยู่ในวิสัยที่ ศีลธรรมทั้งหลายจะช่วยกำจัดให้ได้จะพ้นทุกข์ได้ก็ต้องปฏิบัติตามหลัก
ไตรสิกขา อันประกอบด้วยศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งสรุปโดยย่อได้ดังนี้ 

คำว่า สิกขา เป็นภาษาบาลี เป็นคำเดียวกับคำ ศึกษา ในภาษาสันสกฤต คำ ศึกษา ในทางธรรมไม่ได้
หมายถึงการเล่าเรียน ท่องต าราความรู้อย่างที่เข้าใจกันในทางโลก แต่หมายถึงการลงมือปฏิบัติที่เป็นการ
อบรมกาย วาจา ใจ โดยตรง คือ อบรมตนเองให้เปลี่ยนจากลักษณะหนึ่งไปสู่อีกลักษณะหนึ่งตามที่เห็นว่าเป็น
ประโยชน์ยิ่งขึ้นไป 

คำว่า ไตร แปลว่า สาม ไตรสิกขา ประกอบด้วย สิกขา 3 ได้แก่ สีลํสิกขา สมาธิสิกขาและปัญญาสิกขา 
บางทีก็ใช้คำว่า ศีล-สมาธิ-ปัญญา ไตรสิกขานี้มีไว้เพ่ือดับทุกข์ สีลํสิกขา เป็นสิกขาชั้นแรกสุด สีลํสิกขา แปลว่า 
สิ่งที่ควรศึกษาหรือควรอบรมที่เป็นชั้นศีล แม้จะมีการจำแนกไว้เป็น ศีล 5 ศีล 8 หรือ ศีล 227 และ   อ่ืน ๆ อีก
เป็นอันมากก็ตาม แต่รวมใจความแล้วก็อยู่ตรงที่เป็นการปฏิบัติเพื่อความปรกติสงบเรียบร้อย ปราศจากโทษ



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 53 ~ 

ชั้นต้นๆ ที่เป็นไปทางกาย ทางวาจาทั้งที่เกี่ยวกับสังคม หรือส่วนตัว หรือสิ่งของต่าง ๆ ที่จำเป็นแก่การเป็นอยู่ 
ศีลช่วยให้คนอยู่อย่างผาสุกไม่มีเรื่องรบกวน แต่อานิสงส์ที่สำคัญที่สุดของศีลอยู่ที่การเป็นบาทฐานที่งอก ที่เกิด 
ที่เจริญสมาธิ สีลสิกขา จึงเป็นการตระเตรียมเบื้องต้นให้เป็นผู้อยู่ในโลกด้วยลักษณะที่สะอาดบริสุทธิ์ซึ่งจะ
ส่งเสริมให้เกิดสมาธิในขั้นต่อไปได้ง่าย ถ้ามีเรื่องรบกวนมากก็ยากที่จะเกิดสมาธิ 

สมาธิสิกขา เป็นสิกขาชั้นที่ 2 ที่สูงขึ้นไปอีก ได้แก่การที่ผู้นั้นสามารถบังคับจิตใจของตัวไว้ได้ ในสภาพที่
จะใช้ให้เป็นประโยชน์มากที่สุดตามท่ีตนต้องการ คำ สมาธิ ที่เข้าใจกันโดยทั่วไป คือ ความตั้งใจมั่นแน่วแน่ เป็น
จิตที่สงบ แต่สมาธิโดยสมบูรณ์หมายถึง การทำจิตนั้นให้เหมาะสมแก่การงานของจิต เป็นการฝึกฝนอบรมจิตให้
อยู่ในลักษณะที่พร้อม ที่มีสมรรถภาพถึงที่สุดในการที่จะปฏิบัติหน้าที่ทางจิต ข้อหลังนี้เป็นความมุ่งหมายอัน
แท้จริงของสิ่งที่เรียกว่าสมาธิ ดังที่พระพุทธองค์ทรงแสดงลักษณะของจิตด้วยคำอีกคำหนึ่งซึ่งเป็นคำสำคัญที่สุด 
คือคำว่า กมฺมนิโย แปลว่า สมควรแก่การทำงาน คำนี้เป็นคำสุดท้ายที่ทรงแสดงลักษณะของจิตที่เป็นสมาธิ 

คำว่า  สมาธิ แปลว่าจิตตั้งมั่นก็จริง  แต่ต้องหมายถึงตั้งมั่นในลักษณะที่พร้อมที่จะปฏิบัติงานไม่ใช่ตั้ง
มั่นในลักษณะที่ไม่ปฏิบัติงานใด ๆ คือสงบนิ่งเงียบอยู่เฉย ๆ ผู้ที่พอใจที่จะยึดถือ ความหมายเป็นความสงบ
เงียบนั้น ก็เพราะเม่ือจิตเป็นสมาธิสงบเงียบ ไม่มีอะไรรบกวนแล้ว ในขณะ นั้นย่อมรู้สึกเป็นความสุขอย่างยิ่ง ก็
เลยเกิดชอบความสุขชนิดนั้น เลยรักการทำสมาธิในทางนั้น ไม่ได้ พอใจสมาธิในลักษณะที่จะปรับปรุงจิตให้
เหมาะสมที่จะทำ การพิจารณาหรือค้นคว้าสืบไป ด้วยเหตุนี้ นักสมาธิส่วนใหญ่ จึงตกอยู่ภายใต้อำนาจของ
ความสุขอันเกิดจากความสงบของจิต แล้วก็หยุดอยู่ เพียงแค่นั้น ไม่สามารถทำสมาธิของตนให้สูงขึ้นไป จนถึง
กับเป็นพื้นฐานหรือเป็นบาทฐานของการ เจริญปัญญา อันจะทาให้เข้าถึงความดับทุกข์อย่างสิ้นเชิง (พระ
นิพพาน)ได้มิหนำซ้ำยังจะตกอยู่ใน ลักษณะของความหลง คือหลงเอารสแห่งความสุขที่เกิดจากสมาธินั้น ทำให้
ไม่ก้าวหน้าไปจนถึงปัญญา ชนิดที่จะตัดตัณหาหรืออุปาทานได้ สมาธิสิกขานี้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า“จิตตสิกขา”
แปลว่า สิ่งที่ควร ศึกษาหรืออบรมในทางจิต 

ปัญญาสิกขา เป็นสิกขาชั้นที่ 3 เป็นการฝึกฝนอบรมให้เกิดความรู้ความเข้าใจอันถูกต้องและสมบูรณ์
ถึงที่สุด คนเราตามปรกติรู้อะไรตามที่เข้าใจเอาเอง ไม่ใช่ตามที่เป็นจริง พุทธศาสนาจึงมี ระเบียบปฏิบัติที่
เรียกว่าปัญญาสิกขา เป็นส่วนสุดท้ายสำหรับจะได้ฝึกฝนอบรมให้เกิดความเห็นแจ้งในสิ่งทั้งหลายทั้งปวงตามที่
เป็นจริง “ความเห็นแจ้ง” นี้หมายถึงสิ่งที่บุคคลได้ซึมซาบมาแล้วด้วยการผ่านสิ่งนั้น ๆ มาแล้วด้วยตนเอง หรือ
มีประสบการณ์ตรงกับสิ่งนั้น ไม่ใช่ด้วยเหตุผล 

คำปัญญาสิกขาในพระพุทธศาสนาจึง ไม่ได้หมายถึงปัญญาที่เป็นไปตามอำ นาจเหตุผลอย่างที่ใช้กันใน
วงการศึกษา การพิจารณาทางปัญญาตามสิกขาข้อนี้จึงจาเป็นต้องใช้สิ่งต่าง ๆ ที่ได้ผ่านมาแล้วแต่หนหลัง หรือ
อย่างน้อยที่สุดก็ต้องใช้เรื่องที่มีน้ำหนักมากพอที่จะทำให้จิตใจของเราเกิดความ สลด สังเวชเบื่อหน่าย คลาย
กำหนัด ในสิ่งที่ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ได้จริง หากใช้หลักเหตุผลมาวินิจฉัยก็จะได้แต่ “ความเข้าใจ” 
อยู ่นั ่นเอง คำ ความเข้าใจ จึงต่างจากคำ ความเห็นแจ้ง ด้วยเหตุนี ้ ผู ้ที ่ปฏิบัติในทางปัญญาตามหลัก



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 54 ~ 

พระพุทธศาสนาจึงไม่ค่อยใส่ใจเรื่องการใช้เหตุผลมากเหมือนกับการศึกษาในศาสตร์ต่าง ๆ แต่อาศัยความรู้สึก
ในใจจริง ๆ ที่เคยมี เคยเป็น เคยผ่านมาแล้วแต่หนหลังเป็นสำคัญ หากแม้จะมีการเทียบเคียงด้วยเหตุผลบ้าง ก็
ใช้เหตุผลโดยเอาสิ่งที่ได้ผ่านมาแล้วแต่หนหลังนั้นมาเป็นเหตุผล ไม่ใช่เหตุผลจากการคำนวณทางคณิตศาสตร์ 
การเห็นแจ้งจึงเป็นปัญญาที่ออกผลแก่จิตใจในขณะนั้น ๆ ไม่ใช่ความรู้ความเข้าใจที่จะต้องเก็บสะสมไว้มาก ๆ 
เรื ่อย ๆ ไป คนจึงไม่อาจพ้นทุกข์ อนึ่ง ปัญญา กับ สมาธิ นั้นสัมพันธ์กัน นั่นคือสมาธิช่วยให้เกิด ปัญญา 
ขณะเดียวกัน ปัญญาก็ช่วยให้เกิดสมาธิ (พุทธทาสภิกขุ, 2549 : 15) 

พระธรรมกิตติวงศ์ ได้ให้ความหมายของไตรสิกขาว่า หมายถึงข้อสำหรับศึกษา การศึกษาข้อปฏิบัติที่
ควรศึกษา การฝึกอบรมตนในเรื่องท่ีพึงศึกษา 3 อย่าง 

1. อธิศีลสิกขา คือศึกษาเรื่อง ศีล อบรมปฏิบัติให้ถูกต้องดีงามมีสติสัมปชัญญะ 
2. อธิจิตตสิกขา คือศึกษาเรื่องจิต อบรมจิตให้สงบมั่นคงเป็นสมาธิ 
3. อธิปัญญาสิกขา คือ ศึกษาเรื่องปัญญา อบรมตนให้เกิดปัญญาแจ่มแจ้ง  (พระธรรมกิตติวงศ์, 

ออนไลน์) 
อมร โสภณวิเชษฐ์วงศ์ และคณะ กล่าวว่า ไตรสิกขา คือ ข้อปฏิบัติที่ต้องศึกษา  3 ประการคือ อธิศีล

สิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา หรือเรียกว่าศีลสมาธิปัญญา 
1. ศีล คือ ข้อสำหรับอบรมความประพฤติทางกาย วาจา เพื่อให้สามารถดำรงตนด้วยดีในสังคม 

รักษาระเบียบวินัย ปฏิบัติหน้าที่และมีความรับผิดชอบต่อสังคม มีความสัมพันธ์กับสังคม ในทางเกื้อกูล
ประโยชน์ 

2. สมาธิ คือ ข้อปฏิบัติ สาหรับฝึกอบรมด้านคุณภาพและสมรรถภาพทางจิต เพื่อให้เกิดคุณธรรม
หรือสมาธิอย่างสูง ทำให้จิตใจเข้มแข็งมั่นคนและแน่วแน่ ควบคุมตนได้ด้วยดี มีสมาธิสงบ บริสุทธิ์ผ่องใส 
เหมาะสมสำหรับใช้ปัญญาอย่างลึกซึ้ง 

3. ปัญญา คือ ข้อปฏิบัติสาหรับฝึกอบรมปัญญา เพ่ือให้เกิดความรู้แจ้ง เข้าใจสิ่งทั้งหลายตามความ
เป็นจริง สามารถคิดพิจารณาแก้ปัญหาต่าง ๆ และทำกิจทั้งหลายในทางที่เป็นไปเพื่อประโยชน์ได้อย่างแท้จริง
ธรรมแต่ละข้อในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา นี้ต่างมีความสัมพันธ์กัน กล่าวคือศีลเป็นพ้ืนฐานให้เกิดสมาธิ 
และสมาธิ เป็นพื้นฐานให้เกิดปัญญา ในขณะเดียวกันเมื่อเกิด ปัญญาที่รู้เห็นจริงแล้ว ก็จะช่วยให้จิตสงบ มั่นคง 
บริสุทธิ์ เป็นสมาธิที่แน่วแน่ยิ ่งขึ้นส่งผลต่อความ ประพฤติ การดำเนินชีวิตที่ถูกต้องเป็นผู้มีศีลอันบริสุทธิ์       
(อมร โสภณวิเชษฐ์วงศ์ และคณะ, 2537 : 35) 

จากที่กล่าวมาในเบื้องต้นพอสรุปได้ว่า ไตรสิกขาหมายถึง กรอบแนวทางการศึกษาและการปฏิบัติ 
3 ขั้น  ได้แก่ศีล  สมาธิ  ปัญญา เมื่อมุ่งดับต้นเหตุแห่งความทุกข์ให้เกิดสภาวะสันติสุขใน สังคมของผู้ปฏิบัติ 

 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 55 ~ 

6. สรุปไตรสิกขาดุจใจพระพุทธศาสนา 

พระผู้มีพระภาคเจ้าอธิบายธุระในพระพุทธศาสนามีอยู่ 2 ประเภท คือ คันถธุระและวิปัสสนาธุระ     
(ขุ.อป. (ไทย) 32/366-372/57) การศึกษาไตรสิกขาเกิดขึ้นตั้งแต่เมื่อครั้งที่พระองค์ได้ทรงแสดงธัมมจักกัปวัตน
สูตรที่เป็นพระธรรมกัณฑ์แรกของพระองค์ให้แก่ปัญจวัคคีย์ ต่อมาพระองค์ตรัสหลักคำสอน 3 ประการ คือ     
1) สัพพะปาปัสสะอะกะระณัง (ศีล) 2) กุสะลัสสูปะสัมปะทาการทำกุศลให้ถึงพร้อม (สมาธิ) (3) สะจิตตะปะริ
โยทะปะนัง การทำจิตของตนให้ผ่องใส (ปัญญา) (ที.ม. (ไทย) 10/90/50, ขุ.ธ. (ไทย) 25/193/90) 

1) สัพพะปาปัสสะ อะกะระณัง การไม่ทำบาปทั้งปวงด้วยการรักษาศีล เว้นจากการประพฤติทาง
กาย ทางวาจา ทางใจ และประกอบการประพฤติสุจริตทางกาย ทางวาจา และทางใจ 

2) กุสะลัสสูปะสัมปะทา การทำกุศลให้ถึงพร้อมด้วยการให้ทานและการเจริญสมถภาวนาทำจิตให้
สงบ เช่น กำหนดลมหายใจหรือสวดมนต์ภาวนา เป็นต้น ผลการปฏิบัติสมถภาวนานี้จะทำให้บรรลุถึงฌาน
อภิญญาได้ แต่ยังไม่บรรลุธรรม ผู้ปฏิบัติสมถภาวนาที่ปรารถนาบรรลุพระนิพพานจะต้องปฏิบัติวิปัสสนา
ภาวนาหรือวิปัสสนากรรมฐานต่อไปอีก 

3) สะจิตตะปะริโยทะปะนังการทำจิตของตนให้ผ่องใสด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนาใช้ปัญญา
พิจารณาให้เห็นแจ้งในอารมณ์ที่ปรากฏในขณะปัจจุบันตามความเป็นจริง ผลการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาจะทำ
ให้ผู้ปฏิบัติดับกิเลสตัณหาได้ ได้บรรลุมรรค ผล นิพพาน 

หลักไตรสิกขาจึงเป็นหัวใจสำคัญของการศึกษาในพระพุทธศาสนาดังที่พระพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า 
“ภิกษุในธรรมวินัยนี้มีปกติทำศีล สมาธิปัญญาให้บริบูรณ์ ภิกษุนั้นล่วงละเมิดสิกขาบทต้องอาบัติ...สิกขาเหล่า
ใดเป็นเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์สมควรแก่พรหมจรรย์ ภิกษุนั้นมีศีลประจำตัวและมีศีลมั่นคงในสิกขานั้น เธอทำ
ให้แจ้งเจโตวิมุตติ ปัญญาวิมุตติอันไม่มีอาสวะ” 

นอกจากนี้ไตรสิกขายังปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก เช่น ในคัมภีร์อังคุตรนิกาย ทุกนิบาต  (องฺ.ทุก. 
(ไทย) 20/86/310-312) วัชชีปุตตสูตร ว่าด้วย ภิกษุวัชชีบุตร และในเสกขสูตร ว่าด้วย เสกขบุคคล เป็นต้น 
ผู้วิจัยขอนำพระสูตรที่กล่าวถึงไตรสิกขาที่ปรากฏมาแสดงย่อ ๆ ดังนี้ 

สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับอยู่ ณ กูฏาคารศาลา ปุามหาวัน เขตกรุงเวสาลีครั้งนั้น ภิกษุวัชชี
บุตรเข้าไปเฝูาพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า สิกขาบท 150 สิกขาบถที่พระองค์ทรงแสดงไว้นั้นไม่สามารถศึกษาได้
หมดครบถ้วนได้ แต่สามารถศึกษาในสิกขา 3 คือ อธิสีลํสิกขา อธิจิตตสิกขา และ อธิปัญญาสิกขาได้พระองค์
ตรัสว่าดีแล้ว เมื่อใดเธอศึกษาอธิสีลํสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขาได้เมื่อนั้นเธอก็จะละราคะ โทสะ
และโมหะ ได้เพราะละราคะ โทสะและโมหะ ได้เธอจะไม่ทำกรรมที่เป็นอกุศลจะไม่ประพฤติสิ่งที่เลวทรามอีก  
(องฺ.ทุก. (ไทย) 20/85/310) 

 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 1 (January - April 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) 

 

 
 ~ AA 56 ~ 

7. เอกสารอ้างอิง  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2557). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที ่32. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ 
 ผลิธัมม์.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2542). การศึกษาเพื่อสร้างบัณฑิตหรือการศึกษาเพื่อเพิ่มผลผลิต . พิมพ์ครั้งที่ 

2. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม. 
________. (2546). รุ่งอรุณของการศึกษา เบิกฟ้าแห่งการพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ 3, กรุงเทพฯ : มูลนิธิ

พุทธรรม. 
พระธรรมกิตติวงศ์. (2560). ไตรสิกขา. [ออนไลน์], แหล่งที่มา http//th.wikinedia.org/wiki, [22 ตุลาคม 

2566]. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพฯ : สานักพิมพ์สุขภาพใจ. 
________. (2530). ความกลัว : พุทธศาสนา ศาสนาแห่งการบังคับตัวเอง. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ. (2544). ธรรมทรรศน์ปฏิวัติการศึกษา. กรุงเทพฯ : ประชาธรรม. 
ผศ. ดร.บรรยวัสถ์ ฝางคำ และคณะ. (2561). ชุมชนไตรสิกขา: รูปแบบและการเสริมสร้างคุณภาพชีวิตในสังคม

ผู้สูงอายุ จังหวัดอุบลราชธานี. รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต
อุบลราชธานี. 

พระมหาวิโรจน์ วิโรจโน (ผาทา). (2545). การศึกษาเปรียบเทียบแนวความคิดเรื่องภวังคจิตในพุทธปรัชญา
กัลป์อาลยาวิญญาณในพุทธปรัชญาโยคาจาร. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พิชญรัชต์ บุญช่วย. (2549). การศึกษากระบวนการสร้างภาวนา 4 โดยใช้หลักไตรสิกขา. วิทยานิพนธ์         
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.   

สมถวิล ธนวิทยาพล. (2528). การศึกษาเชิงวิเคราะห์ความคิดเรื่องจิตในพระสุตันตปิฎก . วิทยานิพนธ์อักษร   
ศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สำนักงานคณะกรรมการการประถมศึกษาแห่งชาติ. (2542). การจัดการเรียนรู้. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
อมร โสภณวิเชษฐ์วงศ์ และคณะ. (2537). พระพุทธศาสนาฉบับสมบูรณ์. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนพานิช. 
Cronbach. Lee J. (2001). Essentials of psychological testing. 4 th ed., New York: Harper & Row. 
 

 


