
Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 33 ~ 

อยู่ดีมีสุข เศรษฐศาสตร์แนวพุทธ 
Live happily Buddhist economics  

พระครูปลัดคเณศ ทองผา1  
นิสิตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา คณะครุศาสตร์1  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1 
Phrakhrupalad Kanes Thongpha1  

Ph.d Student for Department Teaching Social Studies, Faculty of Education1 
Mahachulalongkornrajvidlayala University 1 

E-mail : kongjivon@hotmail.com.1 
Received : 24 September 2024 Revised : 9 October 2024 Accepted : 30 December 2024 

บทคัดย่อ 

หลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ เป็นแนวทางการดำเนินชีวิตที่อยู่บนพื้นฐานของหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เน้นการดำรงชีวิตอย่างพอดี อยู่ดีมีสุข ที่มุ่งให้มนุษย์จำกัดความอยากหรือความต้องการของ
ตนเอง แทนการกระตุ ้นตัณหาหรือความอยากเพื ่อให้เกิดการบริโภคมากขึ ้น(บริโภคนิยม) เนื ่องจาก
พระพุทธศาสนาเห็นว่าความต้องการของมนุษย์นั้นไม่มีขีดจำกัดแต่ขณะเดียวกันทรัพยากรมีขีดจำกัด หากมี
การใช้เกินความจำเป็น ทรัพยากรเหล่านั้นก็จะหมดสิ้นไปในที่สุด การปฏิบัติตนตามหลักเศรษฐกิจบนพื้นฐาน
ของหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาจึงต้องหันมาแก้ไขที่ตนเองก่อน จำกัดความอยากความต้องการ ให้รู้จักพอดี 
ไม่บริโภคเกินความพอดี หรือตกเป็นทาสของวัตถุ 

คำสำคัญ: อยู่ดีมีสุข, เศรษฐศาสตร์, แนวพุทธ 

Abstract 

Principles of economics according to Buddhism It is a way of life based on Buddhist 
principles. Emphasis on living life in moderation, living well and happily, which aims at allowing 
people to limit their own wants or needs. Instead of stimulating lust or desire to create more 
consumption (consumerism) because Buddhism views that human needs are limitless but at 
the same time resources are limited. If it is used more than necessary Those resources will 
eventually run out. Conducting oneself according to economic principles based on Buddhist 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 34 ~ 

principles must therefore turn to correcting oneself first. limit desires Let's get to know each 
other well. Do not consume more than appropriate. or become a slave to objects. 

Keywords: live happily, economics, Buddhist style 

1. บทนำ 

ประเทศไทยได้ให้ความสำคัญเกี ่ยวกับความอยู่ดีมีสุขของคนภายในประเทศภายใต้แนวคิดของ
แผนพัฒนาเศรษฐกิจฉบับที่ 8 และ 9 โดยได้ให้ความหมายของความอยู่ดีมีสุขว่า “ความอยู่ดีมีสุข หมายถึง 
การมีสุขภาพอนามัยที่ดีทั้งร่างกายและจิตใจมีความรู้ มีงานทำที่ทั่วถึง มีรายได้พอเพียงต่อการดำรงชีพ มี
ครอบครัวที่อบอุ่นมั่นคงอยู่ในสภาพแวดล้อมที่ดีและอยู่ภายใต้ระบบบริหารจัดการที่ดีของภาครัฐ ความอยู่ดีมี
สุขตามความหมายข้างต้น ครอบคลุมการดำรงชีวิตที ่เชื ่อมโยงกันอย่างเป็นองค์รวมและสามารถจำแนก
องค์ประกอบได้เป็น 7 ด้าน คือ ด้านสุขภาพ ด้านอนามัย ด้านความรู้ด้านชีวิตการทำงาน ด้านรายได้และการ
กระจายรายได้ ด้านชีวิตครอบครัว ด้านสภาพแวดล้อมและการบริหารจัดการที ่ด ีของภาครัฐ ” ซึ ่งทุก
องค์ประกอบจะต้องดำเนินการพัฒนาไปพร้อม ๆ กันเพื่อให้เกิดผลต่อความอยู่ดีมีสุขของคนได้อย่างแท้จริง 
(วรัญญา สมฤทธิ์ และ นลิตรา ไทยประเสริฐ, ออนไลน์ : 5) ฉะนั้น “ความอยู่ดีมีสุข” ต้องพิจารณาในขอบเขต
ของความสำเร็จของแต่ละปัจเจกบุคคล ไม่ใช่เพียงแค่การพิจารณา “เครื่องมือ” ที่ประชาชนเป็นเจ้าของ        
และใช้ไปสู่จุดหมายปลายทางเท่านั้น มาตรฐานการดำรงชีวิต (The standard of living) ไม่ใช่เป็นเรื่องของ
การเป็นเจ้าของสินค้าและบริการ แต่เป็นเรื่องของการดำรงชีวิตด้วยเหตุผลดังกล่าว ทำให้ศาสตราจารย์เซน    
ได้พัฒนาความคิดเกี่ยวกับ “ภารกิจ”และ“สมรรถภาพ” (functioning and Capabilities) (ลัคเบญจา  จิรวุฒิ
วงชัย, ออนไลน์ : 2) เพื ่ออธิบายความอยู ่ดีมีสุข “ภารกิจ” หมายถึง ความสำเร็จ และ “สมรรถภาพ”              
ก็หมายถึง ความสามารถที่จะนําไปสู่ความสำเร็จ “ภารกิจ” เป็นเรื่องที่เชื่อมโยงโดยตรงกับการเลือกดำเนิน
ชีวิตของแต่ละปัจเจกบุคคลในขณะที่ “สมรรถภาพ” เกี่ยวข้องกับทางเลือกหรืออิสรภาพที่บุคคลสามารถเลือก
หาในการดำรงชีวิตหรือแสวงหาความสำเร็จในชีวิต (สำนักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ, 
ออนไลน์ : 3) แนวคิดความอยู่ดีมีสุข (Well-being) เป็นแนวคิดที่เน้นความสำคัญไปที่ความสุขซึ่งอาศัยหลัก
ธรรมชาติของมนุษย์ที่ต่างพยายามที่จะแสวงหาความพึงพอใจและหลีกเลี่ยงการกระทำที่ก่อให้เกิดความ
เจ็บปวด ตามหลักอรรถประโยชน์ คือ การยอมรับกิจกรรมที่ก่อให้เกิดความสุขและปฏิเสธกิจกรรมที่ไม่
ก่อให้เกิดความสุข (นงเยาว์ อรุณศิริวงศ์, 2557 : 3) ทุกคนในโลกล้วนแสวงหาแต่การบรรลุถึงความอยู่ดีมีสุข
ของคนเรานั้นอาจแตกต่างกันได้บางคนมีความอยู่ดีมีสุขจากการมีทรัพย์สิน เพ่ือแสดงถึงฐานะหรือความมั่งคั่ง
ทางรายได้ของตนเอง ในขณะที่บางคนมีความอยู่ดีมีสุขเนื่องจากการมีสุขภาพที่ดี การที่อยู่ดีมีความสุข การใช้
ชีวิตอย่างมีสุขภาวะ ทั้งด้านร่างกาย จิตใจ และสังคม เป็นการใช้ชีวิตที่มีคุณภาพ รู้สึกพึงพอใจกับชีวิต            
มีความสุขกับสิ่งที่มี และไม่ทุกข์กับสิ่งที่ไม่มี การอยู่ดีมีความสุขนั้น ไม่ได้ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายนอกเพียงอย่าง



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 35 ~ 

เดียว แต่ขึ้นอยู่กับปัจจัยภายในด้วย เช่น ความคิด ทัศนคติ ความเชื่อ และพฤติกรรมของเราเอง เราสามารถ
อยู่ดีมีความสุขได้ แม้จะอยู่ในสถานการณ์ที่ยากลำบาก หากเรามีทัศนคติที่ดี มองโลกในแง่บวก และพยายาม
ทำสิ่งที่ดีที่สุดให้กับตัวเองและผู้อื่น การอยู่ดีมีความสุข เป็นสิ่งที่ทุกคนสามารถมีได้ เพียงแค่เราใส่ใจดูแลตัวเอง
ทั้งกายและใจ คิดดี ทำดี และใช้ชีวิตอย่างมีความหมาย 

2. แนวคิดเกี่ยวกับความอยู่ดีมีสุข และเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ 

เนื้อหาของบทความประกอบด้วยประเด็นสำคัญ 2 ส่วน คือ แนวคิดเกี่ยวกับความอยู่ดีมีสุข และ
เศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ ดังความสังเขปต่อไปนี้ 

2.1 แนวคิดเกี่ยวกับความอยู่ดีมีสุข 

ความเป็นอยู ่ที ่ดีมีคุณภาพและการมีชีวิตที่เป็นสุข ความหมายของความอยู ่ดีมีสุข พบว่ามีผู ้ให้
ความหมายไว้หลากหลาย จากนักวิชาการหลายท่านไว้ดังนี้ 

เมธาวี บุญพิทักษ์ (2560 : 13) ได้อธิบายว่า ความอยู่ดีมีสุขประกอบด้วย 2 ฐานคิด คือ ความอยู่ดีมี
สุขด้านภาวะวิสัยและความอยู่ดีมีสุขด้านอัตตวิสัย ซึ่งฐานคิดดังกล่าวทั้งสองแนวนี้สามารถปรับไปใช้กับคนทุก
กลุ่มทุกวัยและน่าจะเกิดขึ้นกับผู้สูงอายุที่อยู่ในชุมชนที่มีการปรับเปลี่ยนวิถีการดำเนินชีวิตอย่างรวดเร็วด้วย
เช่นกัน 

สาสินี เทพสุวรรณ และคณะ (2550 : 325) ได้อธิบายว่า ความอยู่ดีมีสุขมี 2 มิติใหญ่ ๆ คือความอยู่ดี
มีสุขทางอัตวิสัย หรือความสุขทางใจ (Subjective Well-Being or Happiness) เป็นความรู้สึกแบบองค์รวม
ซึ่งค่อนข้างเป็นนามธรรมขึ้นอยู่กับความนึกคิดของแต่ละบุคคล และความอยู่ดีมีสุขทางภาวะวิสัย (Objective 
Well-Being) ซึ่งครอบคลุมหลายด้าน ประกอบด้วยตัวชี้วัดที่จับต้องได้ 

ดารุณี จงอุดมการณ์ (2549 : 10) อธิบายว่า ความอยู่ดีมีสุขคือการรับรู้ของบุคคลเกี่ยวกับสภาพความ
เป็นอยู่ของชีวิตตนเอง ที่ประสานกันในหลายมิติภายใต้บริบททางสังคม โดยครอบคลุมการให้คุณค่าของบุคคล 
มาตรฐานความเป็นอยู่ในสังคม ความคาดหวังในเป้าหมายในชีวิต และความห่วงใยที่มีอยู่ของบุคคล 

2.1.1 การมีสุขภาพท่ีดีหรือสุขภาวะ 

เป็นภาวะแห่งความสมบูรณ์ของร่างกาย จิตใจ และการดำรงชีวิตอยู่ในสังคมด้วยดี มิใช่เพียง
ปราศจากโรคหรือทุพพลภาพเท่านั้น แต่เป็นความสมบูรณ์ของมนุษย์ใน 4 มิติ คือ ร่างกายจิตใจ สังคม และจิต
วิญญาณ หากสมบูรณ์อย่างสมดุลแล้วก็จะเข้าสู่สภาพที่เรียกว่า สุขภาวะ มิติสุขภาพองค์รวมทั้ง 4 มิติ ซึ่งถือ
เป็นสุขภาวะจะมีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกัน โดยสุขภาวะทางจิตวิญญาณจะเป็นมิติที่สำคัญที่บูรณาการความ
เป็นองค์รวมของมิติทางกาย มิติทางจิตใจ และมิติทางสังคมของบุคคลและครอบครัวให้สอดประสานเป็น



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 36 ~ 

อันหนึ่งอันเดียวกัน จิตวิญญาณเป็นสิ่งสำคัญของสุขภาพที่จะเชื่อมโยงสุขภาวะในมิติอื่น ๆ หากขาดสุขภาวะ
ทางจิตวิญญาณ มนุษย์จะไม่พบความสุขที่แท้จริง ดังนั้น การเข้าถึงสมดุลของการมีสุขภาพที่ดีจึงเป็นการ
ส่งเสริมวิถีแห่งชีวิตที่จะนำไปสู่ความสุขและความสำเร็จต่าง ๆ ในชีวิตได้ ดังนี้ 

1) มิติทางกาย ใส่ใจดูแลสุขภาพร่างกายให้แข็งแรงอยู่เสมอ 

2) มิติทางจิตใจ ฝึกคิดบวกและมองโลกในแง่ดี โดยเปิดใจยอมรับทุกสิ่งที่เข้ามาใน 

3) มิติทางสังคม รู้จักผ่อนปรนยืดหยุ่นและปรับตัวเข้ากับผู้คนรอบข้าง 

4) มิติทางจิตวิญญาณ ตระหนักในคุณค่าแห่งชีวิตและรู้ค่าความดีงามของทุกชีวิต ทำให้มี
ปัญญารู้รอบรู้เท่าทัน มีความเข้าใจในชีวิต (จิตตินันท์ เดชะคุปต์ : ออนไลน์) 

2.1.2 ลักษณะของความอยู่ดีมีสุข 

ความอยู่ดีมีสุข ภาวะที่บุคคลสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมีคุณภาพ มีความสุขทั้งในด้านร่างกาย 
จิตใจ สังคม และสิ่งแวดล้อม โดยมีลักษณะดังนี้ 

 

แผนภาพที่ 1 ลักษณะของความอยู่ดีมีสุข 

ความอยู่ดีมีสุขสำหรับแต่ละคนอาจแตกต่างกันออกไป อย่างไรก็ดี ลักษณะของความอยู่ดีมีสุข
โดยทั่วไปสามารถแบ่งออกเป็น 4 ด้านหลัก ได้แก่ 

1) ด้านร่างกาย การมีสุขภาพกายและสุขภาพจิตที่ดี ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ มีความแข็งแรง
สมบูรณ์ สามารถดำเนินชีวิตได้ตามปกติ ลักษณะของความอยู่ดีมีสุขในด้านร่างกาย ได้แก่ 

- สุขภาพกายท่ีดี ปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ 
- สุขภาพจิตที่ดี มีความสุข เบิกบานใจ 
- การออกกำลังกายอย่างสม่ำเสมอ 
- การรับประทานอาหารที่มีประโยชน์ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 37 ~ 

- การนอนหลับพักผ่อนให้เพียงพอ 

2) ด้านจิตใจ การมีอารมณ์และความรู้สึกที่ดี รู้สึกมีความสุข เบิกบานใจ มีความรู้สึกที่ดีต่อ
ตนเองและผู้อ่ืน สามารถเผชิญกับปัญหาและอุปสรรคในชีวิตได้อย่างมีสติและปัญญา ลักษณะของความอยู่ดีมี
สุขในด้านจิตใจ ได้แก่ 

- ความรู้สึกมีความสุข เบิกบานใจ 
- ความรู้สึกมีคุณค่าในตนเอง 
- ความเข้าใจในความคิดและความรู้สึกของผู้อื่น 
- ความรู้สึกมีเป้าหมายในชีวิต 
- ความสามารถเผชิญกับปัญหาและอุปสรรคอย่างมีสติโดยใช้ปัญญา 

3) ด้านสังคม การมีความสัมพันธ์ที่ดีกับผู้อ่ืน ได้รับการยอมรับและเคารพจากผู้อ่ืน มีส่วนร่วม
ในกิจกรรมทางสังคมอย่างมีความสุข ลักษณะของความอยู่ดีมีสุขในด้านสังคม ได้แก่ 

- การมีความสัมพันธ์ที่ดีกับคนที่คุณรัก/ครอบครัว 
- การมีส่วนร่วมในชุมชน 
- การช่วยเหลือผู้อื่น 
- การมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางสังคม 

4) ด้านสิ่งแวดล้อม หมายถึง การมีสภาพแวดล้อมที่ดี ปลอดภัย สะอาด น่าอยู่ ลักษณะของ
ความอยู่ดีมีสุขในด้านสิ่งแวดล้อม ได้แก่ 

- สภาพแวดล้อมที่สวยงามน่าอยู่ 
- สภาพแวดล้อมที่ปลอดภัย 
- สภาพแวดล้อมที่สะอาด 
- สภาพแวดล้อมที่เอ้ือต่อการพัฒนา 

5. ด้านเศรษฐกิจ การที่บุคคลมีความมั่นคงทางด้านรายได้ การประกอบอาชีพ ทรัพย์สิน เงิน
ออม และการเป็นกรรมสิทธิ์ในทรัพย์สินต่าง ๆ รวมทั้ง มีสภาพความเป็นอยู่ที ่ดีและสามารถเข้าถึงความ
ต้องการการบริโภคท่ีจำเป็นขั้นพื้นฐาน ลักษณะของความอยู่ดีมีสุขในด้านเศรษฐกิจ ได้แก่ 

- ลักษณะเชิงปริมาณ หมายถึง การมีรายได้ ทรัพย์สิน และเงินออมเพียงพอต่อการ
ดำรงชีวิต 

- ลักษณะเชิงคุณภาพ หมายถึง การมีความมั่นคงในการประกอบอาชีพ สภาพความ
เป็นอยู่ที่ดี และโอกาสในการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 38 ~ 

2.1.3 ความอยู่ดีมีสุขในทางพุทธศาสนา 

ความอยู่ดีมีสุขเป็นเป้าหมายสูงสุดของมนุษย์ทุกคน ในทางพุทธศาสนา ความอยู่ดีมีสุขไม่ได้
หมายถึงเพียงความมั่งคั่งทางวัตถุเท่านั้น แต่ยังหมายถึงความพึงพอใจทางจิตใจและจิตวิญญาณอีกด้วย ความ
อยู่ดีมีสุขในทางพุทธศาสนาแบ่งออกเป็น 3  หลัก ได้แก่ 

1) ศีล เป็นกฎเกณฑ์ที่กำหนดพฤติกรรมที่ควรปฏิบัติและไม่ควรปฏิบัติ การมีศีลจะช่วย
ควบคุมความคิดและการกระทำ ทำให้บุคคลมีพฤติกรรมที่ดีงาม ไม่เบียดเบียนผู้อื่น เป็นแนวทางและกรอบที่
กำกับการกระทำหรือการประกอบกิจกรรมต่าง ๆ นั่นเอง 

2) สมาธิ คือ การมีสติอยู่กับปัจจุบัน การฝึกสมาธิจะช่วยให้รู้จักตนเอง เข้าใจความคิดและ
อารมณ์ของตนเองได้ เพื่อให้เกิดความเพียรชอบ การระลึกชอบและมีจิตสำนึกที่ชอบ เพื่อความสมดุลทั้งจิต
และกาย เป็นขบวนการเกื้อหนุนให้สิ่งที่รับเข้ามาในชีวิตดำเนินไปด้วยประสิทธิภาพสูงสุด 

3) ปัญญา คือการรู้แจ้งความจริง การฝึกปัญญาจะช่วยให้บุคคลเข้าใจถึงเหตุและผลของสิ่ง
ต่างๆ เข้าใจถึงธรรมชาติของชีวิต และสามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีสติและปัญญา ซึ่งจะยังผลให้เกิดมีทัศนะ 
ความเชื่อ ค่านิยมท่ีถูกต้อง เข้าสู่ชีวิตนั่นคือ ขบวนการ ไตรสิกขา 

ความอยู่ดีมีสุขในทางพุทธศาสนาสามารถแบ่งออกได้เป็น 2 แบบตามลักษณะของสิ่งต่าง ๆ ที่
ทำให้เกิดความอยู่ดีมีสุข ได้แก่ 

1) ความอยู่ดีมีสุขแบบรูปธรรม หมายถึง ความสุขที่เกิดจากสิ่งต่าง ๆ ที่สามารถสัมผัสหรือจับ
ต้องได้ เช่น การมีสุขภาพกายที่แข็งแรง การมีทรัพย์สินเงินทอง การมีงานที่ดี เป็นต้น 

2) ความอยู่ดีมีสุขแบบนามธรรม หมายถึง ความสุขที่เกิดจากสิ่งต่าง ๆ ที่อยู่ภายในจิตใจหรือ
จิตวิญญาณ เช่น การมีจิตใจที่เบิกบาน การมีความรัก ความเมตตากรุณา เป็นต้น 

2.1.4 หลักเศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ 

แนวความคิดทางพระพุทธศาสนาเรื่องสัมมาอาชีวะ หรือ 'สัมมาอาชีวะ' เป็นสิ่งเตือนใจว่าวิธีการ
หาเลี้ยงชีพของเราเป็นส่วนสำคัญของชีวิตฝ่ายจิตวิญญาณ โดยการเลือกวิถีชีวิตที่สอดคล้องกับค่านิยมของเรา
และไม่เป็นอันตรายต่อผู ้อ ื ่น เราสามารถมีส ่วนร่วมในการสร้างโลกที ่ย ุต ิธรรมและยั ่งย ืนมากขึ ้นได้                  
(E. F. Schumacher, 1973 : 43-44) การนำหลักธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนามาเป็นแนวทางในการ
ประสานกลมกลืนเข้ากับวิถีชีวิตของชาวบ้านที่เป็นเกษตรกรเหมาะแก่ชาวบ้านทั่วไปได้แก่ ความเป็นรู้จักพอใน
การบริโภคใช้สอยทรัพยากรธรรมชาติ และการใช้ชีวิตแบบไม่ฟุ่มเฟือย ฟุ้งเฟ้อ ซึ่งมีลักษณะเป็นการเน้นการลด 
ละ เลิก อบายมุข ด้วยการประพฤติตามหลักเบญจศีล และ เบญจธรรม ซึ ่งถือเป็นหัวใจสำคัญของ
เศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ มีรากฐานความคิดจากคำสอนของพระพุทธเจ้าในข้อที่เรียกว่า “มัชฌิมาปฏิปทา 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 39 ~ 

หรือทางสายกลาง”ความอยู่ดีมีสุขตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา (การปฏิบัติตนในทางสายกลาง) มัชฌิมาปฏิปทา
ในทางพุทธศาสนา หมายถึง ทางสายกลาง คือ การไม่ยึดถือสุดในทางทั้ง 2 ได้แก่ 

1) อัตตกิลมถานุโยค คือ การประกอบตนเองให้ลำบากเกินไป 
2) กามสุขัลลิกานุโยค คือ การพัวพันในกามในความสบาย 

หลักมัชฌิมาปฏิปทา (การปฏิบัติตนในทางสายกลาง) เป็นหลักคำสอนที่ปรากฏในพระธรรม
เทศนากัณฑ์แรกของพระพุทธเจ้า ที่ทรงแสดงแก่ปัญจวัคคีย์ คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร นอกจากคุณค่าขั้น
สูงสุดของหลักมัชฌิมาปฏิปทา ที่เป็นไปเพื่อการพ้นทุกข์แล้ว คุณค่าในเบื้องต้น ยังเป็นไปเพื่อการรู้จักการ
ดำเนินชีวิตให้เกิดความพอดี เป็นแนวทางของการแก้ทุกข์ที่เรียกว่า “อริยมรรคมีองค์ 8” โดยมุ่งเน้นให้มี
ความสุขกายและสุขใจไปด้วย ดังนี้ 

(1) สัมมาทิฏิิ คือ ปัญญาเห็นชอบ หมายถึง การปฏิบัติอย่างเหมาะสมตามความเป็นจริง
ด้วยปัญญา 

(2) สัมมาสังกัปปะ คือ ดำริชอบหมายถึง การรใช้สมองความคิดพิจารณาแต่ในทางกุศล
หรือความดีงาม ความคิดที่จะประกอบอาชีพที่สุจริต ไม่เบียดเบียนผู้อื่น ความคิดที่จะบริโภคอย่างมีสติ ไม่
ฟุ่มเฟือย 

(3) สัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ หมายถึง การพูดต้องสุภาพ ในสิ่งที่สร้างสรรค์ดีงาม พูด
ความจริง ไม่โกหกหลอกลวง ไม่พูดจาสร้างความขัดแย้ง 

(4) สัมมากัมมันตะ คือ กระทำชอบ หมายถึง การประพฤติดีงาม ทางกายหรือกิจกรรม
ทางกายทั้งปวง 

(5) สัมมาอาชีวะ คือ อาชีพชอบ หมายถึง การทำมาหากินอย่างสุจริตชนไม่คดโกง เอา
เปรียบคนอ่ืน ๆ มากเกินไป 

(6) สัมมาวายามะ คือ พยายามชอบ หมายถึง ความอุตสาหะพยายาม ประกอบความ
เพียร 

(7) สัมมาสติ คือ ระลึกชอบ หมายถึง การมีสติไม่ปล่อยให้เกิดความพลั้งเผลอจิตเลื่อน
ลอย ดำรงอยู่ด้วยความรู้ตัวอยู่เป็นปกติ 

(8) สัมมาสมาธิ คือ จิตมั่นชอบ หมายถึง การฝึกจิตให้ตั้งมั่น สงบ สงัดจากกิเลส นิวรณ์อยู่
เป็นปกต ิ

 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 40 ~ 

2.2 หลักธรรมการพึ่งพาตนเอง 

การพึ่งพาตนเอง หมายถึง ความสามารถในการช่วยเหลือตนเอง ดำเนินชีวิตได้ด้วยตนเอง ไม่ต้อง
พ่ึงพาผู้อื่นมากเกินไป เป็นการส่งเสริมให้บุคคลมีทักษะและความรู้ความสามารถ สามารถแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ที่
เกิดข้ึนได้ด้วยตัวเอง รู้จักช่วยเหลือตนเองและผู้อ่ืนตามกำลังความสามารถ ช่วยให้บุคคลมีความเข้มแข็ง มั่นคง 
สามารถยืนหยัดด้วยตัวเองได้ และสามารถแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้ด้วยตัว เอง การพึ่งพาตนเองไป
สามารถประยุกต์ใช้กับการดำเนินชีวิตและกิจกรรมต่าง ๆ ได้ดังนี้ 

2.2.1 การประกอบอาชีพ การพึ่งพาตนเองช่วยให้บุคคลสามารถประกอบอาชีพที่สุจริต ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน และประสบความสำเร็จในอาชีพ 

2.2.2 การศึกษา การพึ ่งพาตนเองช่วยให้บุคคลสามารถตั ้งใจศึกษาเล่าเรียน และประสบ
ความสำเร็จในการเรียน 

2.2.3 การครองเรือน การพึ่งพาตนเองช่วยให้บุคคลสามารถครองเรือนอย่างมีความสุข และ
ประสบความสำเร็จในชีวิตครอบครัว 

2.2.4 การอยู่ร่วมกันในสังคม การพ่ึงพาตนเองช่วยให้บุคคลสามารถอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ 
และร่วมมือกันพัฒนาสังคม 

2.2.5 การแก้ปัญหา สามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ด้วยตนเองในการตัดสินใจอย่างมีประสิทธิภาพ 

2.3 หลักสันโดษ 

หลักสันโดษ หมายถึง การรู้จักพอใจในสิ่งที่ตนมี โดยไม่ยึดติดกับสิ่งของพึงพอใจในสิ่งที่ตนเองได้มา
ด้วยความชอบธรรมและใช้จ่ายในสิ่งที่ก่อให้เกิดประโยชน์ให้บุคคลรู้จักประมาณ ได้แก่ การประหยัดและรู้จัก
ออม ไม่ฟุ่มเฟือยฟุ้งเฟ้อ มีความเป็นอยู่อย่างสงบเรียบง่ายและโปร่ งใส ไม่ทะเยอทะยานต่อสู้และเบียดเบียน
บุคคลอื่น ไม่เอารัดเอาเปรียบกันอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข พระพุทธศาสนาได้กล่าวถึงการแบ่งสันโดษ
ออกเป็น 3 หมวดหรือ 3 ประเภท เรียกว่า “การแบ่งตามประเภทแห่งติกะ” (พระไตรปิฎกภาษาไทยเล่ม 14 
ข้อ 252: 9) ได้แก่ ยถาลาภสันโดษ ยถาพลสันโดษ และยถาสารุปปสันโดษ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์              
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2561 : 471) อธิบายไว้ว่า 

2.3.1 ยถาลาภสันโดษ คือ ยินดีตามที่ได้ ยินดีตามที่พึงได้ หมายถึง ตนได้สิ่งใดมาหรือ เพียรหา
สิ่งใดมาได้ เมื่อเป็นสิ่งทีตนเพียรได้ ไม่ว่าจะหยาบหรือประณีตแค่ไหน ก็ยินดีพอใจด้วยสิ่งนั้น ไม่ติดใจอยากได้
สิ่งอื่น ไม่เดือดร้อนกระวนกระวายเพราะสิ่งที่ตนไม่ได้ ไม่ปรารถนาสิ่ งที่ตนไม่พึงได้หรือเกินไปกว่าที่ตนพึงได้
โดยถูกต้อง ชอบธรรม ไม่เพ่งเล็งปรารถนาของที่คนอื่น ไม่ริษยาเขา 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 41 ~ 

2.3.2 ยถาพลสันโดษ คือ ยินดีตามกำลัง หมายถึง ยินดีแต่พอแก่กำลังร่างกายสุขภาพและวิสัย
แห่งการใช้สอยของตน ไม่ยินดีอยากได้เกินกำลัง ตนมีหรือได้สิ่งใดมาอันไม่ถูกกับกำลังร่างกายหรือสุขภาพ เชน่ 
ภิกษุได้อาหารบิณฑบาตที่แสลงต่อโรคของตน หรือเกินกำลังการบริโภคใช้สอย ก็ไม่หวงแหนเสียดายเก็บไวใ้ห้
เสียเปล่า หรือฝืนใช้ให้เป็นโทษแก่ตน ย่อมสละให้แก่ผู้อื่นที่จะใช้ได้และรับหรือแลกเอาสิ่งที่ถูกโรคกับตนแต่
เพียงที่พอแก่กำลังการบริโภคใช้สอยของตน 

2.3.3 ยถาสารุปปสันโดษ คือ ยินดีตามสมควร หมายถึง ยินดีตามที่เหมาะสมกับตน อันสมควร
แก่ภาวะ ฐานะ แนวทางชีวิต และจุดหมายแห่งการบำเพ็ญกิจของตน เช่น ภิกษุไม่ปรารถนาสิ่งของอันไม่
สมควรแก่สมณภาวะ หรือภิกษุบางรูปได้ปัจจัยสี่ที่มีค่ามากเห็นว่าเป็นสิ่งสมควรแก่ทานผู้ทรงคุณสมบัติน่านับ
ถือ ก็นำไปมอบให้แก่ท่านผู้นั้น ตนเองใช้แต่สิ่งอันพอประมาณ หรือภิกษุบางรูปกำลังประพฤติวัตรขัดเกลาตน 
ได้ของประณีตมาก็สละให้แก่เพ่ือนภิกษุรูปอ่ืน ๆ ตนเองเลือกหาของปอน ๆ มาใช้หรือตนเองมีโอกาสจะได้ลาภ
อย่างหนึ่ง แต่รู้ว่าสิ่งนั้นเหมาะสมหรือเป็นประโยชน์แก่ท่านผู้อ่ืนที่เชี่ยวชาญถนัดสามารถด้านนั้น ก็สละให้ลาภ
ถึงแก่ท่านผู้นั้น ตนรับเอาแต่สิ่งที่เหมาะสมกับตน 

2.4 หลักสัปปุริสธรรม 7 

หลักสัปปุริสธรรม 7 หมายถึง ธรรมของสัตบุรุษ ธรรมที่ทำให้คนมีคุณสมบัติของคนดี ประกอบด้วย 

2.4.1 ธัมมัญญุตา (ความรู้จักเหตุ) รู ้เหตุ คือ รู ้หลักความจริง รู ้หลักการ รู้หลักเกณฑ์ รู ้จัก
พิจารณาหาต้นตอของสาเหตุของปัญหาที่แท้จริง เพ่ือลงมือแก้ไขให้ถูกตามเหตุนั้น 

2.4.2 อัตถัญญุตา (รู้จักผล) คือ รู้จักผลที่จะเกิดขึ้นสืบเนื่องจากการกระทำ จึงต้องเลือกวิธีการ
ปฏิบัติให้เกิดผลของการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ 

2.4.3 อัตตัญญุตา (ความรู้จักตน) คือ รู ้ภาวะ รู้ความสามารถ ความถนัด และคุณธรรมแล้ว
ประพฤติให้เหมาะสมและเรียนรู้ที่จะแก้ไขปรับปรุงต่อไป ว่าเรามีความรู้เพียงพอหรือไม่กับสิ่งที่จะทำ ถ้ายังรู้ไม่
พอ ควรจะหาความรู้เพิ่มเติมได้จากใครและการจะทำงานให้สำเร็จนั้นต้องอาศัยอะไรบ้าง 

2.4.4 มัตตัญญุตา (ความรู้จักประมาณ) คือ รู้จักความพอดี ไม่ทำอะไรเกินกำลัง ไม่ทำอะไรเกิน
ขอบเขต เป็นการรู้จักประมาณในการใช้จ่ายโภคทรัพย์ การรู้จักใช้ทรัพยากรและสิ่งต่างอย่างคุ้มค่า 

2.4.5 กาลัญญุตา (ความรู้จักกาล) คือ รู้กาลเวลาอันเหมาะสม และระยะเวลาที่จะต้องใช้ในการ
ทำกิจกรรมต่าง ๆ กระทำหน้าที่การงาน เช่น ให้ตรงเวลา ให้เป็นเวลา ให้ทันเวลา ให้รู้เวลา รู้ว่าในเวลาเช่นไร
ควรจะทำอะไร ไม่ควรทำอะไร ไม่ทำให้เสียเวลาโดยเปล่าประโยชน์ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 42 ~ 

2.4.6 ปริสัญญุตา (ความรู้จักบริษัท) คือ การรู้จักหมู่คณะหรือกลุ่มชนว่าดีหรือไม่ดี ควรคบหา
สมาคม ควรเข้าไปอยู่เป็นพวกหรือไม่ เมื่ออยู่ในชุมชนหรือที่ประชุมนั้น ๆ ควรวางตัวอย่างไร กิริยาอย่างไร 
จะต้องช่วยเหลืออะไร จะต้องพูดอย่างไร ชุมชนนี้ควรสงเคราะห์อย่างไร 

2.4.7 ปุคคลัญญุตา (ความรู้จักบุคคล) คือ การรู้จักประเภทบุคคล ว่าแต่ละคนฉลาดหรือโง่ เป็น
คนพาลหรือเป็นบัณฑิต มีความสามารถหรือไม่ มีคุณธรรมหรือไม่แล้วเลือกครบหา ให้เหมาะสมกับกิจการ 
หรือเพ่ือที่จะปฏิบัติกับเขาได้อย่างเหมาะสม ต้องใช้คำพูดและวิธีการอย่างไร เพ่ือจะให้งานสำเร็จ 

2.5 หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 

หลักความสำคัญของการปฏิบัติเพื่อให้สำเร็จประโยชน์ต่อตนเองได้รับประโยชน์ในปัจจุบันตาม
หลักทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์จัดเป็นการบริหารการจัดการทรัพย์และสามารถแก้ปัญหาดังกล่าวมาแล้วข้างต้น
อย่างถูกวิธีดังที่พระธรรมปิฎกได้กล่าวไว้ว่า “คนที่จะเรียกได้ว่า รู้จักใช้ทรัพย์หรือหาเงินเป็นใช้เงินเป็นเป็นคน
ที่ทำมาหากินที่ดีตั้งตัวสร้างหลักฐานได้และใช้ทรัพย์สมบัติให้เป็นประโยชน์เป็นผู้ปฏิบัติหน้าที่ทางเศรษฐกิจ
อย่างถูกต้องเพราะปฏิบัติตามหลักธรรม คือ ทิฏฐิธัมมิกัตถประโยชน์” (พระธรรมปิฎก. (ป.อ. ปยุตฺโต), 2544 : 
38) เป็นข้อปฏิบัติสำคัญ ที่ทำให้เกิดผล คือ ความมั่นคงทางเศรษฐกิจ ทำให้มีทรัพย์สินเงินทอง พึ่งตนเองได้ 
เรียกว่า ธรรมที่เป็นไปเพ่ือประโยชน์ปัจจุบัน บางทีเรียกว่า “หัวใจเศรษฐี” โดยมีคำย่อคือ อุ อา กะ สะ อันจะ
สำเร็จด้วยธรรม 4 ประการ คือ 

2.5.1 อุฏฐานะสัมปทา (อุ) หมายถึง การถึงพร้อมด้วยความขยันหมั่นเพียร ไม่เกียจคร้าน รู้จักใช้
ปัญญาไตร่ตรอง พิจารณาหาวิธีการที่แยบคายในการทำงานการงาน มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ รู้จักคิด รู้จัก
ทำ รู้จักฝึกฝน การทำงานประกอบอาชีพให้ได้ผลดี  

2.5.2 อารักขสัมปทา (อา) หมายถึง การรักษาคุ ้มครองทรัพย์ส ินที ่หามาได้ ด ้วยความ
ขยันหมั่นเพียร โดยชอบธรรม ไม่ให้ถูกลัก หรือทำลายไปโดยภัยต่าง ๆ หรือไม่ให้สิ้นเปลืองหมดไปด้วยสิ่งที่ไม่
เกิดประโยชน์ การรักษาทรัพย์มี 5 ประการ คือ 

1) รู้จักคุณค่าของเงิน ตระหนักว่าเงินเป็นสิ่งที่มีค่าและควรใช้อย่างคุ้มค่า 
2) ตั้งเป้าหมายทางการเงิน กำหนดเป้าหมายทางการเงินไว้อย่างชัดเจน เพื่อจะได้มีแนวทาง

ในการออมและการลงทุน 
3) วางแผนการเงินอย่างรอบคอบ ศึกษาข้อมูลและวางแผนการเงินอย่างรอบคอบ เพื่อให้

สามารถบริหารจัดการทรัพย์สินเงินทองได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
4) หลีกเลี่ยงการใช้จ่ายฟุ่มเฟือย ใช้จ่ายอย่างรอบคอบและจำเป็นเท่านั้น 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 43 ~ 

5) รู้จักปฏิเสธความช่วยเหลือที่ไม่จำเป็น หลีกเลี่ยงการใช้จ่ายเงินเพื่อช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่
จำเป็น 

2.5.3 กัลยาณมิตตตา (กะ) หมายถึง การรู้จักคบคนดีหรือมีกัลยาณมิตร ซึ่งจะเป็นองค์ประกอบ
สำคัญที่ช่วยให้เจริญก้าวหน้าในวงการอาชีพนั้น ๆ ทำให้รู้เห็นช่องทางและโอกาสต่าง ๆ ในการงาน ทันต่อ
เหตุการณ์ตลอดจนรู้จักปฏิบัติต่อทรัพย์ของตนอย่างถูกต้อง ไม่ถูกมิตรชั่วชักจูงไปในทางอบายมุข ซึ่งจะทำให้
ทรัพย์สินไม่เพิ ่มพูนหรือมีแต่จะหดหายไป มิตตสูตร เป็นสูตรที ่กล่าวถึงความสำคัญของมิตรที ่ดี ว่ามี
ความสำคัญต่อการดำเนินชีวิตเป็นอย่างมาก มิตรที่ดีเปรียบเสมือนร่มไม้ใหญ่ ที่คอยปกป้องคุ้มครองบุคคลจาก
ภัยต่าง ๆ มิตรที่ดีจะช่วยให้บุคคลสามารถประสบความสำเร็จในชีวิตได้ บุคคลผู้ทำหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรจึง
ต้องประกอบด้วยองค์คุณ หรือคุณสมบัติของกัลยาณมิตรถึง 7 ประการ ดังนี้ 

1) ปิโย คือ ความน่ารัก หมายถึง มีเมตตากรุณา ใส่ใจคนและประโยชน์สุขของเขา เข้าถึง
จิตใจและสร้างความสนิทสนมเป็นกันเอง ทำให้ผู้อ่ืนเกิดความชุ่มช่ำใจ มีความสบายใจ 

2) ครุ คือ น่าเคารพ หมายถึง เป็นผู้หนักแน่น ถือหลักการเป็นสำคัญ มีความประพฤติสมควร
แก่ฐานะ ทำให้รู้สึกอบอุ่นใจและเป็นที่พ่ึงได้ เป็นบุคคลที่อุดมด้วยปัญญาทั้งทางโลก และทางธรรม ตระหนักได้
ดีว่าอะไรถูกอะไรผิด อะไรเป็นบุญอะไรเป็นบาป 

3) ภาวนีโย คือ น่าเจริญใจ หมายถึง มีความรู้จริง ทรงภูมิปัญญาแท้จริง  มีคุณธรรม มีความ
ประพฤติดีงาม เป็นผู้ฝึกฝนปรับปรุงตนอยู่เสมอและเป็นที่น่ายกยกเอาแบบอย่าง 

4) วตฺตา คือ รู้จักพูดให้ได้ผล หมายถึง รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู้ว่าเมื่อไรควรทำอะไร คอยให้
คำแนะนำตักเตือนและเป็นที่ปรึกษาที่ดี มีเหตุผล 

5) วจนกฺขโม คือ อดทนต่อถ้อยคำ หมายถึง พร้อมรับฟังคำปรึกษาซักถาม อดทนต่อคำ
ล่วงเกิน คำตักเตือนและอดทนฟังได้ไม่เสียอารมณ์ 

6) คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา คือ แถลงเรื่องล้ำลึกได้ หมายถึง กล่าวชี้แจงเรื่องต่าง ๆ ที่ยุ่งยาก
ลึกซึ้งให้เข้าใจได้ง่าย 

7) โน จฏฺฐาเน นิโยชเย คือ ไม่ชักนำในอฐาน หมายถึง ไม่ชักจูงไปในทางที่เสื่อมเสียหรือเรื่อง
เหลวไหล เพ้อเจ้อ 

2.5.4 สมชีวิตา (สะ) หมายถึง รู้จักกำหนดรายได้และรายจ่าย ความเป็นอยู่พอดีหรือความเป็นอยู่
สมดุล คือเลี้ยงชีพแต่พอดี ไม่ให้ฟุ่มเฟือย ไม่ให้ฝืดเคืองให้รายได้เหนือรายจ่าย มีเหลือเก็บไว้ใช้ในคราวจำเป็น 

 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 44 ~ 

2.6 หลักกุศลมูล 

เป็นแนวคิดทางเศรษฐศาสตร์ที่ประยุกต์หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาใช้ในการดำเนินชีวิตและการ
พัฒนาเศรษฐกิจ โดยเน้นหลักธรรม 3 ประการ คือ 

2.6.1 อโลภะ หมายถึง ความไม่โลภ หมายถึง สภาพที่จิตปราศจากความทะยานอยาก ฟุ่มเฟือย 
ในการบริโภคทรัพย์ ความต้องการสิ่งของหรือสิ่งใด ๆ เกินพอดี 

2.6.2 อโทสะ ความไม่คิดประทุษร้าย หมายถึง ไม่มุ่งร้ายต่อผู้อื่น ระงับความโกรธ ความโมโห
ผู้อื่นโดยไม่มีเหตุผล ในการประกอบอาชีพหรือกิจกรรมต่าง ๆ 

2.6.3 อโมหะ ความไม่หลง หมายถึง ความไม่หลงงมงาย เป็นผู้มีสติปัญญามั่นคงใช้ปัญญา
พิจารณาไตร่ตรองในการบริโภคทรัพย์ 

2.7 หลักโภคอาทิยะ 

โภคอาทิยะ 5 หมายถึง หลักธรรมที่สอนเกี่ยวกับการใช้จ่ายทรัพย์ที่หามาได้หรือแนวทางในการใช้จ่าย
โภคทรัพย์ ประกอบด้วย ดังนี้ 

2.7.1 ใช้จ่ายทรัพย์นั้นเลี้ยงตนเอง เลี้ยงดูครอบครัว มารดา บิดา ให้อยู่ดีมีสุข 
2.7.2 ใช้ทรัพย์นั้นบำรุงเลี้ยงมิตรสหาย ผู้ร่วมกิจการงานให้เป็นสุขเป็นครั้งคราว 
2.7.3 ใช้ป้องกันภัยอันตรายต่าง ๆ หรือยามเจ็บไข้ได้ป่วย 
2.7.4 ใช้จ่ายเพื่ออุปถัมภ์บำรุงนักบวช พระภิกษุสงฆ์ผู้ทรงศีล และกิจการพระศาสนา 
2.7.5 ทำพลี คือ การสละบำรุงสงเคราะห์ 5 อย่าง ได้แก่ 

1) อติถิพลี (ใช้ต้อนรับแขก) 
2) ญาติพลี (ใช้สงเคราะห์ญาติ) 
3) ราชพลี (ใช้บำรุงราชการด้วยการเสียภาษีอากร) 
4) เทวตาพลี (บำรุงเทวดา) 
5) ปุพพเปตพลี (ทำบุญอุทิศให้แก่บุพการีผู้ล่วงลับไปแล้ว) 

2.8 หลักคิหิสุข 

สุขของคฤหัสถ์ 4 ประการ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า คิหิสุข หรือ กามโภคีสุข หมายถึง ความสุขของ
ชาวบ้าน ความสุขระดับชาวบ้าน ความสุขระดับของผู้ครองเรือน เป็นความสุขที่อยู่ในระดับโลกิยสุข เป็น
ความสุขอันชอบธรรมที่ผู้ครองเรือนทั่วไปควรมี ท่านจำแนกไว้ 4 ประการ คือ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 45 ~ 

2.8.1 อัตถิสุข สุขเกิดจากการมีทรัพย์ เป็นหลักประกันของชีวิต โดยเฉพาะความอุ่นใจ ความ
ภูมิใจ ที่หามาได้ด้วยน้ำพักน้ำแรงด้วยกำลังของตนเอง ด้วยความขยันหมั่นเพียร และหามาได้โดยชอบธรรม 

2.8.2 โภคสุข สุขเกิดจากการบริโภคทรัพย์ หรือใช้จ่ายทรัพย์ คือ รู้จักใช้จ่ายทรัพย์นั้นให้เกิด
ประโยชน์แก่ชีวิตของตน ดูแลครอบครัวและทำประโยชน์สุขต่อผู้อื่นและสังคม 

2.8.3 อนณสุข สุขเกิดจากความไม่เป็นหนี้ ไม่ต้องทุกข์ใจ ไม่ต้องหยิบยืมใคร ไม่ต้องเป็นกังวลใจ
เพราะไม่มีหนี้สินติดค้างใคร 

2.8.4 อนวัชชสุข สุขเกิดจากความประพฤติที่ไม่มีโทษ คือ ความที่ตนเป็นผู้มีความประพฤติสุจริต 
ไม่มีความบกพร่องด้านศีลธรรม ประกอบการงานหาเลี้ยงชีพด้วยความสุจริต ไม่กระทำผิดกฎหมายบ้านเมือง
หรือจารีตประเพณีและมีความม่ันใจในการดำเนินชีวิตของตน 

2.9 หลักพรหมวิหาร 4 

การนำหลักพรหมวิหาร 4 มาประยุกต์ใช้กับเศรษฐกิจ จะช่วยให้เศรษฐกิจของประเทศเติบโตอย่าง
ยั่งยืนและเป็นประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม มีดังนี้ 

เมตตา หมายถึง ความรักความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน หลักเมตตาสามารถนำมาใช้กับการดำเนินกิจกรรม
ทางเศรษฐกิจได้ เช่น 

1) การประกอบอาชีพด้วยความสุจริต ไม่เอาเปรียบผู้อื่น 
2) การช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาสในสังคม 
3) การสร้างสภาพแวดล้อมในการทำงานที่เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 

กรุณา หมายถึง ความสงสารผู้อื่นและปรารถนาที่จะช่วยเหลือให้พ้นทุกข์ หลักกรุณาสามารถนำมาใช้
กับการดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจได้ เช่น 

1) การบริจาคเงินหรือสิ่งของให้กับผู้ประสบภัย 
2) การช่วยเหลือผู้ด้อยโอกาสในสังคม 
3) การส่งเสริมสวัสดิการสังคม 

มุทิตา หมายถึง ความยินดีเมื่อผู้อื ่นได้ดี หลักมุทิตาสามารถนำมาใช้กับการดำเนินกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจได้ เช่น 

1) การชื่นชมความสำเร็จของผู้อื่น 
2) การช่วยเหลือผู้อื่นให้ประสบความสำเร็จ 
3) การส่งเสริมการแข่งขันที่ยุติธรรม 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 46 ~ 

อุเบกขา หมายถึง การวางเฉย ไม่ลำเอียงต่อผู้อื่น หลักอุเบกขาสามารถนำมาใช้กับการดำเนินกิจกรรม
ทางเศรษฐกิจได้ เช่น 

1) การตัดสินความยุติธรรมอย่างเป็นกลาง 
2) การแก้ไขปัญหาอย่างเป็นธรรม 
3) การส่งเสริมการแข่งขันที่เท่าเทียม 

การนำหลักพรหมวิหาร 4 มาใช้กับเศรษฐกิจ จะช่วยให้เกิดประโยชน์ต่อทุกฝ่ายที่เกี ่ยวข้อง ทั้ง
ผู้ประกอบการ ผู้บริโภค และสังคมโดยรวม ดังนี้ 

ผู้ประกอบการ จะได้รับประโยชน์ดังนี้ 
1) ผู้บริโภคเกิดความไว้วางใจและซื้อสินค้าและบริการจากผู้ประกอบการอย่างต่อเนื่อง 
2) พนักงานมีความพึงพอใจและทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ 
3) สังคมมีความมั่นคงและน่าอยู่ 

ผู้บริโภค จะได้รับประโยชน์ดังนี้ 
1) ได้รับสินค้าและบริการที่มีคุณภาพและราคายุติธรรม 
2) สังคมมีการพัฒนาอย่างยั่งยืน 

สังคม จะได้รับประโยชน์ดังนี้ 
1) เศรษฐกิจเติบโตอย่างยั่งยืน 
2) ทุกคนมีความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น 

2.10 หลักอิทธิบาท 4 

หลักอิทธิบาท 4 เป็นหลักการที่ชี้นำให้มนุษย์มีความสำเร็จและเจริญก้าวหน้าในการประกอบอาชีพ
นำมาใช้กับการดำเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจได้ ดังนี้ 

2.10.1 ฉันทะ หมายถึง ความรัก และความพอใจ ในการทำงานหรือประกอบอาชีพใด ๆ หากมี
ความรักและความพอใจในงานที่ทำ ย่อมทำให้ทำงานได้อย่างมีความสุข เกิดประสิทธิภาพ และประสิทธิผล
มากขึ้น 

2.10.2 วิริยะ หมายถึง ความเพียร ในการประกอบอาชีพหรือดำเนินชีวิต หากมีความเพียร
พยายามไม่ย่อท้อต่ออุปสรรค ย่อมทำให้ประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่ตั้งไว้ 

2.10.3 จิตตะ หมายถึง ความเอาใจจดจ่อ ความเอาใจใส่ ในการทำงานหรือดำเนินชีวิต หากมี
สมาธิจดจ่ออยู่กับงานที่ทำ ย่อมทำให้งานออกมามีคุณภาพ และประสบความสำเร็จตามเป้าหมายที่ตั้งไว้ 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 47 ~ 

2.10.4 วิมังสา หมายถึง การใช้ปัญญาไตร่ตรอง ตรวจสอบ ในการทำงานหรือดำเนินชีวิต หากมี
ปัญญาไตร่ตรองตรวจสอบอย่างรอบคอบ ย่อมทำให้ตัดสินใจได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม 

2.11 หลักอริยสัจ 4 

อริยสัจ 4 สามารถนำมาใช้ร่วมกันเพื่อแก้ไขปัญหาเศรษฐกิจได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยอริยสัจ 4 จะ
ช่วยให้เราเข้าใจปัญหาทางเศรษฐกิจอย่างลึกซึ้งยิ่งขึ ้น และสามารถหาแนวทางการแก้ไขปัญหาได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ โดยคำนึงถึงทั้งมิติทางเศรษฐกิจและสังคมไปด้วยกัน มีดังนี้ 

2.11.1 ทุกข์ หมายถึง สภาพที่ทนได้ยาก ไม่เป็นสุข ซึ่งในบริบทของเศรษฐกิจ หมายถึงปัญหา
ทางเศรษฐกิจต่าง ๆ เช่น ความยากจน ความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ ภาวะเงินเฟ้อ ภาวะเศรษฐกิจตกต่ำ 

2.11.2 สมุทัย หมายถึง เหตุแห่งทุกข์ ซึ ่งในบริบทของเศรษฐกิจ หมายถึงปัจจัยต่าง ๆ ที่
ก่อให้เกิดปัญหาทางเศรษฐกิจ เช่น ความโลภ ความอยากได้อยากมี ความขาดความรู้ความเข้าใจทางเศรษฐกิจ 

2.11.3 นิโรธ หมายถึง ความดับทุกข์ ซึ่งในบริบทของเศรษฐกิจ หมายถึงสภาพที่ปราศจากปัญหา
ทางเศรษฐกิจ เช่น สังคมที่ทุกคนมีรายได้เพียงพอต่อการดำรงชีวิต มีความมั่นคงทางเศรษฐกิจ เศรษฐกิจ
เติบโตอย่างยั่งยืน 

2.11.4 มรรค หมายถึง ทางไปสู่ความดับทุกข์ ซึ่งในบริบทของเศรษฐกิจ หมายถึงแนวทางการ
แก้ไขปัญหาทางเศรษฐกิจ เช่น การพัฒนาคุณภาพชีวิตของคน การสร้างระบบเศรษฐกิจที่ยุติธรรม เป็นธรรม 
การพัฒนาเทคโนโลยีและนวัตกรรม เป็นต้น 

3. สรุป 

เศรษฐศาสตร์ตามแนวพุทธ เป็นแนวทางการดำเนินชีว ิตที ่อยู ่บนพื ้นฐานของหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เน้นการดำรงชีวิตอย่างพอดี อยู่ดีมีสุข มุ่งเน้นการสร้างประโยชน์สุขแก่ตนเอง  และสังคม
โดยรวม ภายใต้หลักธรรม เป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ทรงสอนไว้ เพื่อให้ชาวพุทธนำไปปฏิบัติในการ
ดำรงชีวิตหรือนำไปประยุกต์ใช้ เป็นแนวทางปฏิบัติที่จะช่วยให้ชาวพุทธสามารถดำรงชีวิตได้อย่างมีความสุข
และหลุดพ้นจากทุกข์ได้ ชาวพุทธควรศึกษาและปฏิบัติหลักธรรมเหล่านี้อย่างสม่ำเสมอ เพื่อให้เกิดประโยชน์
สูงสุดต่อตนเองและผู้อื่น หลักธรรมพื้นฐานที่สำคัญ ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา หลักธรรมขั้นสูง ที่สำคัญ ได้แก่ 
มัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง นอกจากหลักธรรมที่กล่าวมาแล้ว ยังมีหลักธรรมอื่น ๆ อีกมากมายที่ชาว
พุทธควรศึกษาและปฏิบัติ เช่น หลักพรหมวิหาร 4 , หลักสัปปุริสธรรม 7, อริยสัจ 4 เป็นต้น การศึกษาและ
ปฏิบัติหลักธรรมเหล่านี้จะช่วยให้ชาวพุทธมีความเข้าใจชีวิตอย่างลึกซึ้ง สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องและ
มีความสุข 



Wishing Journal Review. 
วารสารภาวนาสารปริทัศน ์

Volume 4 No 3 (September – December 2024) 
ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 3 (กันยายน – ธันวาคม 2567) 

 

 
 ~ AA 48 ~ 

4. เอกสารอ้างอิง 

วรัญญา สมฤทธิ ์ และ นลิตรา ไทยประเสริฐ. (2567). อาชีพ และ ความสุข: กรณีศึกษาจังหวัดพะเยา. 
ออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 25 กรกฎาคม 2567, จาก https://www.econ.cmu.ac.th/econmag/journals/ 
issue18-1_4.pdf 

ลัคเบญจา จิรวุฒิวงชัย. (2567). แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับความผาสุกและความอยู่ดีกินดี . ออนไลน์. 
สืบค้นเมื่อ 25 กรกฎาคม 2567, จาก http://oopm.rid.go.th/subordinate/opm9/pdf/km/2557_1/ 
file_2557_12.pdf 

สำนักงานสภาพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ . (2567). กรอบแนวคิด“ความอยู่ดีมีสุข”. ออนไลน์. 
สืบค้นเมื ่อ 25 กรกฎาคม 2567, จาก https://www.nesdc.go.th/article_attach/article_file_ 
20191018102435.pdf 

อรุณศิริวงศ์, นงเยาว์. (2557). แนวคิดการพัฒนาที่คำนึงถึงความอยู ่ดีมีสุข.  วารสารวิทยาการจัดการ
มหาวิทยาลัยขอนแก่น, ปีที่ 24 (ฉบับที่1). 

เมธาวี บุญพิทักษ์. (2560). ความอยู่ดีมีสุขของผู้สูงอายุกับการพัฒนาอุตสาหกรรมในอำเภอแปลงยาวจังหวัด
ฉะเชิงเทรา. หลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต (การบริหารการพัฒนาสังคม) คณะพัฒนาสังคมและ
สิ่งแวดล้อม. สถาบัณฑิตพัฒนบริหารศาสตร์. 

สาสินี เทพสุวรรณ. (2550). ดัชนีความอยู่ดีมีสุขมวลรวมของคนไทย: ความสำคัญของภาคประชาชน. เอกสาร
ประกอบการประชุมวิชาการประชากรศาสตร์แห่งชาติ 2550 สมาคมนักประชากรไทย. กรุงเทพฯ: 
สมาคมนักประชากรไทย. 

จิตตินันท์ เดชะคุปต์. (2567). “อยู่ดีมีสุข” ความหวังของครอบครัวในสังคมไทย. ออนไลน์. สืบค้นเมื่อ 25 
กรกฎาคม 2567, จาก https://legacy.orst.go.th/wp-content/uploads/2019/11/“อยู่ดีมีสุข”-
ความหวังของครอบครัวในสังคมไทย-อ.จิตตินันท์.pdf. 

ดารุณี จงอุดมการณ์. (2549). สุขภาพองค์รวม: วิธีวิทยาสู่ความอยู่ดีมีสุขของประชาชน. วารสารมนุษยศาสตร์ 
สังคมศาสตร์. มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 23 (มกราคม – มีนาคม), 2562. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์. (ป.อ. ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 
31. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ สหธรรมิก จำกัด. 

พระธรรมปิฎก. (ป.อ. ปยุตฺโต). (2544). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
E. F. Schumacher. (1973). Small is Beautiful: A Study of Economics as if People Mattered. 

Harper & Row. 


