
การสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาจากการศึกษาจิตรกรรมไทย 
รชต อยูยิ้ม 

The creation of Buddhist tradition illustration by studying the thai mural 
painting 

Rachata Yooyim 
 
คณะสถาปตยกรรมศาสตร ศิลปะและการออกแบบ มหาวิทยาลัยนเรศวร 
Faculty of Architecture, Art and Design, Naresuan University 
Corresponding author. E-mail address: rachatay@nu.ac.th 
received: Novembe 2,2023      revised: December 9,2024      accepted: January 26,2024 

 
 

บทคัดยอ 
 

           จิตรกรรมไทยมีความเปนลักษณะเฉพาะตัวที่แตกตางจากศิลปะของชนชาติอื่น แมจะไดรับอิทธิพลจากวัฒนธรรมใน
ประเทศอื่นมาบาง หากแตรูปแบบจิตรกรรมไทยไดผานกระบวนการคลี่คลาย ดัดแปลง ลดทอน และผสมผสาน จนเกิดเปน
เอกลักษณเฉพาะที่สะทอนอัตลักษณของสังคมไทย เนื้อหาในจิตรกรรมไทยสะทอนคุณคาความดีงาม วิถีชีวิต และวัฒนธรรม     
โดยมีประเพณีทางพุทธศาสนาเปนสวนที่มีความสำคัญในดานอิทธิพลทางความคดิและจติวิญญาณของสังคมไทยมาอยางยาวนาน 
ผูวิจัยจึงมีความสนใจในการพัฒนารูปแบบและวิธีการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนา โดยอาศัยพื้นฐานจาก
จิตรกรรมไทย เพ่ือใหไดรูปแบบผลงานที่มีความรวมสมัย สอดคลองกับบริบทของสื่อภาพประกอบในปจจุบัน และสามารถสื่อสาร
กับผู ชมรวมสมัยไดอยางมีประสิทธิภาพ การวิจัยครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพและการวิจัยเชิงสรางสรรค (Qualitative 
research and creative research) โดยประกอบดวยกระบวนการวิจัย 3 ขั้นตอนหลัก ไดแก 1. การศึกษาขอมูลและวิเคราะห
เอกสารเก่ียวกับรูปแบบ องคประกอบ และลักษณะเฉพาะของจิตรกรรมไทย รวมถึงแนวคิดและผลงานของศลิปนรวมสมัยท่ีไดรบั
อิทธิพลจากจิตรกรรมไทย 2. การวิเคราะหเชิงทัศนศิลป (Visual analysis) เพื่อสังเคราะหองคประกอบสำคัญ เชน เสน สี 
รูปทรง การจัดองคประกอบ พื้นที่วาง และสัญลักษณทางพุทธศาสนา 3. การวิจัยเชิงปฏิบัติการสรางสรรค (Practice-based 
research) โดยนำผลการวิเคราะหมาพัฒนาเปนแนวคิดและทดลองสรางสรรคผลงานภาพประกอบ โดยมีเครื่องมือในการวิจัย
ประกอบดวยแบบวิเคราะหองคประกอบศิลปะในงานจิตรกรรมไทย การศึกษาและคัดเลือกกรณีตัวอยางผลงานศิลปนที่นำ
จิตรกรรมไทยมาประยุกตใชในงานรวมสมัย การจัดทำภาพรางผลงานเพื่อการออกแบบแนวคิด (Concept design) และการ
ทดลองสรางสรรคผลงานโดยมีการนำโปรแกรมดิจิทัลสำหรับการสรางภาพประกอบควบคูกับกระบวนการสรางสรรคเชิงศิลปะ
ดั้งเดิม ผลการวิจัยพบวา จิตรกรรมไทยมีลักษณะเฉพาะดานการใชเสน สี รูปทรง การจัดองคประกอบ และการใชสัญลักษณทาง
พุทธศาสนาสามารถนำมาวิเคราะห สังเคราะห และประยุกตใชในการพัฒนารูปแบบภาพประกอบรวมสมัยไดอยางมี
ประสิทธิภาพ ผลงานสรางสรรคท่ีไดสามารถสะทอนอัตลักษณความเปนไทย ควบคูกับภาษาภาพที่สอดคลองกับสื่อและความเปน
ผลงานรวมสมัย งานวิจัยนี้จึงแสดงใหเห็นถึงศักยภาพของจิตรกรรมไทยในการเปนฐานความรูสำหรบัการสรางสรรคภาพประกอบ
รวมสมัย และสามารถนำไปใชเปนแนวทางในการพัฒนางานออกแบบ การเรียนการสอนดานศิลปะและการออกแบบ รวมถึงการ
ตอยอดมรดกทางวัฒนธรรมไทยในบริบทปจจุบัน 
 

ABSTRACT  
 

Thai traditional painting constitutes a highly distinctive visual tradition that is clearly differentiated 
from the artistic practices of other cultures. While it has historically absorbed influences from external 
cultural sources, Thai painting has evolved through sustained processes of transformation, adaptation, 
reduction, and synthesis, resulting in a coherent visual language that articulates the cultural identity of Thai 
society. The thematic content of Thai painting embodies ethical values, social practices, and cultural 
worldviews, with Buddhist traditions serving as a central intellectual and spiritual framework that has 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

145 
 

profoundly shaped Thai visual culture over centuries. In the context of contemporary visual communication, 
however, the transmission of Buddhist traditions through traditional artistic forms faces challenges in 
engaging modern audiences whose modes of perception are increasingly shaped by illustration, digital 
media, and popular visual culture. This research therefore seeks to develop approaches and methodologies 
for the creation of contemporary illustrations of Buddhist traditions grounded in the formal principles and 
conceptual foundations of Thai painting. The objective is to generate illustrative works that maintain cultural 
authenticity while employing visual strategies that resonate with contemporary modes of representation and 
reception. This study adopts a qualitative and creative research framework, integrating analytical inquiry with 
practice-based experimentation. The research process comprises three principal stages. The first stage 
involves documentary research and critical analysis of the formal structures, visual elements, and distinctive 
characteristics of Thai painting, alongside an examination of contemporary artists whose practices 
demonstrate a reinterpretation of Thai pictorial traditions. The second stage employs visual analysis to 
synthesize key compositional components, including line, color, form, spatial organization, narrative 
structure, and Buddhist symbolic systems. The third stage consists of practice-based research, in which the 
synthesized analytical insights are translated into conceptual design frameworks and subsequently realized 
through experimental illustration production. The research employs multiple instruments, including 
structured analytical frameworks for examining visual elements in Thai painting, case study analysis of 
contemporary artists who adapt Thai painting within modern visual contexts, the development of 
conceptual design sketches, and iterative creative experimentation. Digital illustration tools are utilized in 
conjunction with traditional artistic processes, enabling a hybrid methodology that reflects contemporary 
illustration practices while retaining the expressive qualities of traditional art-making. The findings reveal that 
the distinctive visual characteristics of Thai painting particularly its use of line, color, form, compositional 
hierarchy, and Buddhist symbolism can be systematically analyzed, recontextualized, and effectively applied 
to the development of contemporary illustration. The resulting creative works demonstrate the capacity to 
convey Thai cultural identity through a visual language that aligns with contemporary illustration media and 
aesthetic sensibilities. This research underscores the potential of Thai painting as a generative epistemological 
foundation for contemporary illustration practice and contributes a methodological framework applicable to 
design practice, art and design education, and the sustainable reinterpretation of Thai cultural heritage 
within contemporary visual culture. 

 
บทนำ 
          ศิลปะเกิดจากความคิดสรางสรรคของมนุษยเพื่อสนองความตองการทางดานอารมณและจิตใจ อีกทั้งเปนสื่อที่สะทอน
ปรากฏการณที่เกิดข้ึนในสังคมไดอยางชดัเจน (Read, 1951; อนันต ประภาโฆษิต, 2545) ผลงานศิลปะในแตละสังคมและแตละ
ยุคสมัยจึงสามารถบงบอกถึงระดับความเจริญ ความเสื่อมถอย ความเชื่อ คานิยม ความสามารถ และสติปญญาของมนุษยใน
สังคมนั้น ๆ ได และยังเปนหลักฐานทางวัฒนธรรมใหคนรุนหลังไดศึกษา นอกเหนือจากการบันทึกในรูปแบบลายลักษณอักษร 
(Gombrich, 1995) 
           ในประเทศไทยมีผลงานศิลปะที่มีลักษณะเฉพาะตัวหลากหลายรูปแบบ โดยหนึ่งในผลงานที่มีความโดดเดนทางดาน
ศิลปะ คือ จิตรกรรมไทย เนื่องจากมีลักษณะเฉพาะตัวที่แตกตางจากศิลปะของชนชาติอื่น แมจะไดรับอิทธิพลจากวัฒนธรรม
ตางชาติในบางชวงเวลา แตจิตรกรรมไทยไดผานกระบวนการคลี่คลาย ดัดแปลง ลดทอน และผสมผสาน จนกอใหเกิดเอกลักษณ
เฉพาะที่สะทอนอัตลักษณความเปนไทยอยางชัดเจน (ศักดิ์ชัย สายสิงห, 2553; ม.ร.ว.สุมนชาติ สวัสดิกุล, 2549) เนื้อหาใน
จิตรกรรมไทยสะทอนคุณคาความดีงาม ประวัติศาสตรเรื ่องราว ความเชื่อทางศาสนา วัฒนธรรม ประเพณี และวิถีชีวิตความ
เปนอยูของคนในสังคมไทย ซึ่งมีพัฒนาการอยางตอเนื่องตั้งแตอดีตจนถึงปจจุบัน โดยเฉพาะการสอดแทรกแนวคิดทางพุทธ
ศาสนาในรูปแบบสัญลักษณและการเลาเรื่องเชิงจริยธรรม (ณรงคฤทธ์ิ แสงสวาง, 2556) 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

146 
 

          ประเพณีไทยเปนสิ่งท่ีมีการปฏิบัติและสืบทอดกันมาอยางตอเนื่อง อยางไรก็ตาม ในบริบทของสังคมรวมสมัยพบวาความ
สนใจและความตระหนักในคุณคาของประเพณีในกลุมคนรุนใหมมีแนวโนมลดลง อันเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
วัฒนธรรม และสื่อ (Hall, 1997) ดวยเหตุนี้ การนำเสนอประเพณีในรูปแบบศิลปะรวมสมัยจึงเปนแนวทางหนึ่งที่สามารถ
เชื่อมโยงคุณคาทางวัฒนธรรมกับผูชมในยุคปจจุบันได 
          จากการศึกษาลักษณะเดนและความเฉพาะตัวของงานจิตรกรรมไทย ผูวิจัยไดทดลองกำหนดแนวทางการสรางสรรค
ผลงานโดยอาศัยรูปแบบ ศิลปะนาอีฟ (Naive art) ซึ่งหมายถึงผลงานศิลปะที่สรางสรรคโดยศิลปนสมัครเลนหรือศิลปนที่ไม     
ยึดติดกับหลักเกณฑทางศิลปะแบบสถาบัน เนนการถายทอดดวยวิธีการเฉพาะตัว มีความเรียบงาย ซื่อตรง และแสดงอารมณ
ความรูสึกอยางเปนธรรมชาติ (Fineberg, 1995) ผลงานสรางสรรคในงานวิจัยนี้เปนการถายทอดภาพสองมิติ แสดงบรรยากาศ
ของประเพณีทางพุทธศาสนา โดยการดัดแปลงและตัดทอนรายละเอียดจากขอมูลจิตรกรรมฝาผนัง นอกจากนี้ ผูวิจัยยังศึกษา
อิทธิพลจากผลงานศิลปะรวมสมัยและนักออกแบบภาพประกอบที่ไดรับแรงบันดาลใจจากศิลปะไทยเพื่อเปนกรณณีศึกษา เชน 
ผลงานการสรางสรรคของธีระยุทธ พืชเพ็ญ อารักษ ออนวิลัย และธีระวัฒน นุชเจริญผล เพ่ือนำมาวิเคราะหแนวคิดและกลวิธีใน
การสรางสรรคผลงาน จากนั ้นนำขอมูลภาพทั ้งหมดที่ไดรวบรวมมาจัดองคประกอบทางศิลปะ โดยอิงรูปแบบการวาง
องคประกอบและมุมมองภาพจากการวิเคราะหจิตรกรรมไทย 
          บรรยากาศของภาพที่ปรากฏในผลงานการสรางสรรคเปนการนำเสนอเหตุการณในบริบทของสังคมปจจุบัน เพื่อสื่อสาร
ความเปนยุคสมัย ผานการออกแบบสัดสวน รูปทรงของฉาก และบุคลิกของตัวละคร โดยยังคงอางอิงรูปแบบจากจิตรกรรมไทย
เปนฐานความคิดหลัก ผูวิจัยจึงมีความสนใจในการพัฒนารูปแบบและวิธีการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนา 
โดยนำรูปแบบและเนื้อหาจากจิตรกรรมไทยมาประยุกตใช เพ่ือใหเกิดผลงานที่มีความรวมสมัยและยังคงอัตลักษณความเปนไทย
อยางชัดเจน 
วัตถุประสงค 
          1. เพื่อศึกษารูปแบบจิตรกรรมไทยและวิเคราะหผลงานศิลปนท่ีไดรับอิทธิพลจากจิตรกรรมไทย  
          2.. เพ่ือสรางสรรคผลงานภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนา 
 
ขอบเขตของงานวิจัย 
          1. ดานเน้ือหา สะทอนใหเห็นถึงภาพกิจกรรมทางประเพณีทางพุทธศาสนาในอีกรูปแบบหนึ่งซึ่งมีความแตกตางจากภาพ
ประเพณีทางพุทธศาสนาในงานจิตรกรรมไทย 
          2. ดานรูปแบบ เปนการสรางภาพประกอบดวยวิธีการสรางสรรคแบบศิลปะนาอีฟโดยอิงโครงสรางและมุมมองของภาพ
จากจิตรกรรมไทย 
          3. ดานเทคนิควิธีการเปนการสรางโดยเทคนิควิธีการดิจิตอลและจิตรกรรมฝาผนัง 
วิธีดำเนินงานวิจัย การสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาจากการศึกษาจิตรกรรมไทยใชการวิจัยแบบคุณภาพ 
(Qualitative Research) มีวิธีดำเนินงานวิจัยดังนี้ 
 1. ขอมูลและการเก็บรวบรวมขอมูล 

2. การวิเคราะหขอมูล 
3. แนวความคดิสรางสรรค 
4. กระบวนการสรางสรรค 
5. วิเคราะหผลงานการสรางสรรค 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

147 
 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพ 1 แสดงกรอบวิธีดำเนินงานวจิัย 
 

การทบทวนวรรณกรรม 
          การวิจัยการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาจากการศึกษาจิตรกรรมไทยครั้งนี ้ ผู วิจัยไดทบทวน
วรรณกรรมที่เกี่ยวของใน 3 ประเด็นหลัก ไดแก 1. ลักษณะของจิตรกรรมไทยแบบประเพณี 2. รูปแบบการสรางสรรคศิลปะนา
อีฟ และ 3. แนวคิดเกี่ยวกับการสรางสรรคภาพประกอบ เพื่อใชเปนกรอบแนวคิดในการวิเคราะหและพัฒนางานสรางสรรคใหมี
ความสอดคลองทั้งในเชิงศิลปวัฒนธรรมและบริบทสื่อรวมสมัย 
          1. ลักษณะของจิตรกรรมไทยแบบประเพณี 
          จิตรกรรมไทยแบบประเพณีจัดเปนงานทัศนศิลปแขนงหนึ่งที่มีคุณคาในฐานะมรดกทางวัฒนธรรมและศิลปะประจำชาติ 
สะทอนใหเห็นถึงความเจริญรุงเรืองทางอารยธรรม ความเชื่อ และคานิยมของสังคมไทยที่สืบทอดตอเนื่องมาอยางยาวนาน 
โดยเฉพาะอยางยิ่งการยึดพุทธศาสนา ซึ่งเปนศาสนาประจำชาติ เปนแกนหลักในการสรางสรรคเนื้อหาและรูปแบบของผลงาน 
(ศักดิ์ชัย สายสิงห, 2553; ณรงคฤทธ์ิ แสงสวาง, 2556) 
         เนื้อหาของจิตรกรรมไทยแบบประเพณีสวนใหญมักเกี่ยวของกับพุทธประวัติ ทศชาติชาดก ไตรภูมิ วรรณคดี รวมถึงวิถี
ชีวิตของคนไทยในอดีต นิยมเขียนบนฝาผนังภายในพระอุโบสถและวิหาร โดยใชสีฝุนตามวิธีการของชางไทยโบราณ ซึ่งมีการ
ถายทอดองคความรูจากรุนสูรุน (กรมศิลปากร, 2551) ลักษณะของจิตรกรรมไทยแบบประเพณีเปนศิลปะเชิงอุดมคติ (Idealistic 
Art) ผสมผสานกับเนื้อหาเชิงตำนานและความเชื่อ (Mythology) โดยมุงเนนการสื่อความหมายเชิงจริยธรรมมากกวาความสมจริง
ทางกายภาพ (ม.ร.ว.สุมนชาติ สวัสดิกุล, 2549) นักวิชาการดานศิลปะไทยไดวิเคราะหลักษณะสำคัญของจิตรกรรมไทยแบบ
ประเพณีไวหลายประการ ประการแรกคือ การเปนภาพเลาเรื่อง โดยใชภาพธรรมชาติ เชน ภูเขา ตนไม หรือสถาปตยกรรม      
เปนตัวเชื่อมเหตุการณ ทำใหเรื่องราวดำเนินไปอยางตอเนื่อง ผูชมสามารถเขาใจเนื้อหาไดอยางครบถวนแมจะนำเสนอเพียงบาง
ชวงของเรื่อง (ศักดิ์ชัย สายสิงห, 2553) ประการท่ีสองคอื การเปนภาพสองมิติ จิตรกรรมไทยมิไดใชแสง เงา หรือทัศนียภาพแบบ
ตะวันตก แตใชเสนและสีเปนองคประกอบหลัก ภาพจึงมีลักษณะแบนราบ ตัดเสนตลอดทั้งภาพ โดยเสนถือเปนหัวใจสำคัญที่
แสดงถึงฝมือและจิตวิญญาณของชางไทย (ณรงคฤทธิ์ แสงสวาง, 2556) ประการที่สามคือ การแสดงอารมณความรูสึกดวยเสน
และทาทาง เน่ืองจากขอจำกัดดานมิติและการแสดงสีหนา จิตรกรรมไทยจึงใชทาทาง อากัปกิริยา และลีลาของตัวละครเปนสื่อใน
การถายทอดอารมณ เชน ความสงบ ความโกรธ ความสนุกสนาน หรือความดุดัน ซึ่งแตกตางกันไปตามสถานะของตัวละคร เชน 
เทวดา ยักษ วานร หรือชาวบาน (ศักดิ์ชัย สายสิงห, 2553) นอกจากนี้ จิตรกรรมไทยยังแสดง ความแตกตางระหวางบุคคลดวยสี
และเครื่องแตงกาย โดยเฉพาะตัวละครในหมวดกนก นารี กระบี่ และคชะ ซึ่งมีโครงสรางรูปรางใกลเคียงกัน สีของรางกายจึงทำ
หนาที่เปนสัญลักษณบงบอกอัตลักษณของตัวละคร เชน พระราม พระลักษณ ทศกัณฐ หรือหนุมาน (กรมศิลปากร, 2551) 
ลักษณะสำคัญอีกประการหนึ่งคือ การเนนจุดสนใจโดยไมคำนึงถึงสัดสวนจริง กลาวคือ ตัวละครหรือเหตุการณสำคัญจะถูกขยาย
ขนาดใหเดนชัด ขณะที่องคประกอบอื ่นถูกลดทอนลง แมจะไมสอดคลองกับความเปนจริง แตยังคงความกลมกลืนทาง
องคประกอบภาพ (ม.ร.ว.สุมนชาติ สวัสดิกุล, 2549) รวมถึงการใช ทัศนียภาพแบบตานกมอง (Bird’s Eye View) และการแบง
พื้นท่ีดวยเสนแผลงหรือเสนโคง เพ่ือจัดระเบียบเรื่องราวภายในภาพอยางมีระบบ (ณรงคฤทธิ์ แสงสวาง, 2556) 

2. รูปแบบการสรางสรรคศิลปะนาอีฟ 
ศิลปะนาอีฟ (Naive art) หมายถึงผลงานศิลปะที่สรางสรรคโดยศิลปนสมัครเลนหรือผูที่มิไดผานการฝกฝนตามระบบ

การศึกษาศิลปะแบบสถาบัน มีลักษณะการแสดงออกที่เปนอิสระ เรียบงาย และตรงไปตรงมา โดยไมยึดติดกับหลักเกณฑดาน
สัดสวน มิติ หรือทัศนียภาพแบบศิลปะคลาสสิก (Fineberg, 1995) ลักษณะเดนของศิลปะนาอีฟคือความไมสมบูรณตามหลัก
วิชาการ เชน การจัดองคประกอบที่ไมสมจริง การแสดงมิติที่ผิดพลาด หรือการกลับดานของภาพ อยางไรก็ตาม ศิลปะนาอีฟกลับ

ศึกษาขอมูล 

ภาคเอกสาร 

วิเคราะหขอมูล

และพัฒนาภาพ

รางกอนการ

สรางสรรค 

ทดลองและพัฒนา

รูปแบบผลงาน

สรางสรรค

ภาพประกอบประเพณี

พุทธศาสนา 

สรุปและอภิปรายผล 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

148 
 

มีคุณคาในดานการเลาเรื่องและการบันทึกสภาพแวดลอม วิถีชีวิต และกิจกรรมของผูคนอยางละเอียดและจริงใจ (Gombrich, 
1995) 

นักวิชาการหลายทานเห็นวาศิลปะนาอีฟมีลักษณะใกลเคียงกับศิลปะพื้นบานและศิลปะอารยธรรมยุคโบราณ เนื่องจาก
เกิดจากการสรางสรรคของผูที่เรียนรูดวยตนเองและใชประสบการณชีวิตเปนฐานในการถายทอด อยางไรก็ตาม ความแตกตางที่
สำคัญคือศิลปะนาอีฟเกิดขึ้นในบริบทของสังคมที่มีความเจริญทางอารยธรรมแลว และสะทอนภาพชีวิตรวมสมัย เชน อาคาร 
บานเมือง เทศกาล และกิจกรรมของผูคนในยุคปจจุบัน (Read, 1951) 

3. แนวคิดเก่ียวกับการสรางสรรคภาพประกอบ 
การสรางสรรคภาพประกอบเปนกระบวนการทางทศันศิลปท่ีมุงสื่อสารเน้ือหา เรื่องราว หรือแนวคิดใหเขาใจไดงายและ

ชัดเจนผานภาพ โดยภาพประกอบทำหนาที่ทั้งในเชิงสุนทรียภาพและเชิงการสื่อสาร (Heller & Chwast, 2011) ในบริบทของ
งานวิจัยนี้ การนำลักษณะของจิตรกรรมไทยแบบประเพณีมาผสมผสานกับแนวคิดศิลปะนาอีฟ จึงเปนแนวทางหนึ่งที่ชวยลด
ชองวางระหวางศิลปะดั้งเดิมกับการรับรูของผูชมรวมสมัย 

การทบทวนวรรณกรรมดังกลาวแสดงใหเห็นวา จิตรกรรมไทยมีองคประกอบเชิงรูปแบบและเนื้อหาที่สามารถนำมา
ประยุกตใชในการสรางสรรคภาพประกอบไดอยางมีศักยภาพ ขณะที่ศิลปะนาอีฟชวยเปดพื้นที่ใหเกิดการตีความใหมอยางอสิระ 
สงผลใหการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนามีความรวมสมัย แตยังคงรักษาอัตลักษณทางวัฒนธรรมไทยไวได
อยางชัดเจน 
 การวิเคราะหผลงานศิลปนกรณีศึกษาเพ่ือการสรางสรรคภาพประกอบ 

1. การวิเคราะหผลงานศิลปน ธีระยุทธ พืชเพ็ญ 
ธีระยุทธ พืชเพ็ญ เปนนักออกแบบภาพประกอบที่นำอัตลักษณความเปนไทยมาใชเปนแกนหลักในการสรางสรรค

ผลงาน โดยมีพื้นฐานความผูกพันกับศิลปะไทยตั้งแตวัยเยาว จากบริบทครอบครัวที่เกี่ยวของกับการเขียนภาพในโบสถและลาย
ไทย สงผลใหผลงานของธีระยุทธมีความเขาใจเชิงโครงสรางของจิตรกรรมไทยอยางลึกซึ้ง ทั้งในดานลวดลาย รูปทรง และการใชสี
ในเชิงรูปแบบ ผลงานของธีระยุทธสะทอนการนำลวดลายจากจิตรกรรมไทย เชน ลายกระหนก ลายสัตวในวรรณคดี ยักษ และ
เทวดา มาดัดแปลงใหรวมสมัย โดยลดทอนรายละเอียดเชิงชางแบบดั้งเดิม แลวนำมาสรางเปนตัวละครที่มีบุคลิกชัดเจน รูปทรง
แข็งแรง และสื่อสารไดในระดบัสากล สงผลใหผลงานสามารถเขาถึงกลุมผูชมรุนใหมโดยไมสญูเสยีอัตลักษณไทย ดานการใชสี ธีระ
ยุทธเลือกใชสีที่พบไดในบริบทของศิลปกรรมไทย เชน สีแดง เขียว น้ำเงิน เหลือง และทอง ซึ่งเปนสีที่ปรากฏในโบสถและวหิาร 
ผสมผสานกับการจัดคูสีตรงกันขามตามหลักทฤษฎีสีสากล ทำใหผลงานมีความโดดเดนทางสายตา เกิดพลังและความรวมสมัย   
ทั้งยังชวยขับเนนลวดลายและรูปทรงใหมีความชดัเจน จากการวิเคราะห พบวาผลงานของธีระยุทธเปนตัวอยางของการประยุกต
ศิลปะไทยเขาสูบริบทการออกแบบภาพประกอบรวมสมัยอยางมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะการนำลวดลายจิตรกรรมไทยมาใชเปน
ฐานในการออกแบบตัวละครและองคประกอบภาพ ซึ่งเปนแนวทางสำคัญที่สามารถนำมาใชในการสรางสรรคภาพประกอบ
ประเพณีทางพุทธศาสนาในงานวิจัยนี้ 
           2. การวิเคราะหผลงานศิลปน อารักษ ออนวิลัย 
           อารักษ ออนวิลัย เปนนักวาดภาพประกอบที่มีลายเสนและมุมมองการนำเสนอที่เปนเอกลักษณ ผลงานสวนใหญเนน
การเลาเรื่องผานพื้นที่ เมือง และกิจกรรมของผูคน โดยใชมุมมองแบบตานก (Bird’s eye view) ซึ่งมีลักษณะใกลเคียงกับการ    
จัดองคประกอบในจิตรกรรมไทยแบบประเพณีที่นิยมเลาเรื่องหลายเหตุการณในภาพเดียว ลักษณะเดนของผลงานอารักษคือการ
ใชลายเสนที่เรียบงาย ตรงไปตรงมา และไมเนนความสมจริงเชิงกายภาพ ตัวละครและสภาพแวดลอมถูกนำเสนอในลักษณะ      
กึ่งสัญลักษณ ทำใหผูชมสามารถรับรูบรรยากาศ อารมณ และอัตลักษณของพื้นที่ไดอยางรวดเร็ว ลักษณะดังกลาวสอดคลองกับ
แนวคิดการเลาเรื่องของจิตรกรรมไทย ซึ่งใหความสำคัญกับการรับรูเรื ่องราวมากกวาความถูกตองของสัดสวน ในดานเนื้อหา 
อารักษมักนำเสนอภาพชีวิตประจำวันและกิจกรรมของผูคนในมุมที่แฝงอารมณขัน เสียดสี และตั้งคำถามตอวิถีชีวิตหรือคานิยม
ของสังคมรวมสมัย แมผลงานจะดูเรียบงายและเปนกันเอง แตกลับมีมิติทางความคิดที่ลึกซึ้งและทาทายกรอบจารีตเดิมในบาง
ประเด็นจากการวิเคราะห พบวาผลงานของอารักษมีคุณคาในฐานะแบบอยางของการใชการจัดองคประกอบแบบจิตรกรรมไทย
มาผสมผสานกับภาษาภาพรวมสมัย โดยเฉพาะมุมมองภาพ การเลาเรื่อง และการลดทอนรายละเอียด ซึ่งเปนแนวทางท่ีสามารถ
นำมาประยุกตใชในการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาใหเขาถึงผูชมยุคใหมได 

3. การวิเคราะหผลงานศิลปน ธีรวัฒน นุชเจริญผล 
ธีรวัฒน นุชเจริญผล เปนศิลปนที่สรางสรรคผลงานทัศนศิลปโดยใชวิธีการซอนทับ (Overlay) ระหวางภาพเหตกุารณ

รวมสมัยกับภาพแรงบันดาลใจจากจิตรกรรมฝาผนังไทยในอดีต ผลงานของธีรวัฒนมุงเนนการตั้งคำถามตอสภาพสังคมไทย ผาน



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

149 
 

การเชื่อมโยงอดีตและปจจุบันใหปรากฏอยูในพื้นที่เดียวกันในเชิงรูปแบบ ธีรวัฒนใชความขัดแยงระหวางรูปแบบจิตรกรรมไทย
แบบประเพณีและจิตรกรรมสากลเปนกลวิธีหลักในการสรางความหมาย ไมวาจะเปนการจัดฉาก การใชพื้นที่ และการวางตัว
ละครจากตางยุคสมยัใหดำรงอยูรวมกัน ภาพที่เกิดข้ึนจึงไมเพียงทำหนาที่เลาเรื่อง แตยังสะทอนความซ้ำซอนและการวนกลับของ
เหตุการณทางประวัติศาสตรและสังคมไทยดานเทคนิคและการเลาเรื่อง ธีรวัฒนอาศัยโครงสรางการเลาเรื่องของจิตรกรรมไทย
เปนแกนกลาง เชน การจัดเหตุการณหลายชวงเวลาในภาพเดียว การใชสัญลักษณ และการวางลำดับความสำคัญของตัวละคร 
จากนั้นนำมาผสมผสานกับภาษาภาพรวมสมัย เพื่อกระตุนใหผูชมเกิดการตีความและตั้งคำถามตอบริบทสังคมในปจจุบัน จาก
การวิเคราะห พบวาผลงานของธีรวัฒนมีบทบาทสำคัญในการชี้ใหเห็นศักยภาพของจิตรกรรมไทยในฐานะแหลงขอมูลทาง
ความคิด ไมใชเพียงรูปแบบทางศิลปะ แตเปนเครื่องมือในการสะทอนและวิพากษสังคม ซึ่งสามารถนำมาเปนแนวคิดในการ
สรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาใหมีมิติรวมสมัยและเชื่อมโยงกับบริบทปจจุบันไดอยางมีพลังสังเคราะหการ
วิเคราะหกรณีศึกษา 

การวิเคราะหผลงานของศิลปนทั้งสามรายสะทอนใหเห็นแนวทางที่หลากหลายในการนำศิลปะไทยและจิตรกรรมไทย
มาประยุกตใชในงานรวมสมัย ทั้งในระดับรูปแบบ ลวดลาย การเลาเรื่อง และแนวคิดเชิงสังคม องคความรูจากการศึกษา
กรณีศึกษาเหลานี้จึงเปนฐานสำคัญในการกำหนดแนวทางการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาในงานวิจัยนี้ 
เพื่อใหเกิดผลงานที ่มีอัตลักษณไทย ชัดเจน รวมสมัย และสามารถสื่อสารกับผูชมในบริบทปจจุบันไดอยางมีประสิทธิภาพ
กระบวนการสรางสรรคผลงาน 
          1. เริ่มตนจากการศึกษาและพัฒนาลายเสนกอนทำการสรางสรรค กำหนดกรอบแนวคิดในการสรางสรรคโดยนำเนื้อหา
จากขอมูลทั้งจากภาพเอกสารและภาคสนามมาวิเคราะหเพ่ือทำการทดลองการสรางสรรค 
          2. การกำหนดกรอบแนวทางการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนา 
          3. การทำแบบรางภาพผลงานและการสรางสรรคภาพผลงาน 
          4. สรุปผลและอภิปรายผล 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพ 2 แสดงกรอบแนวทางการสรางสรรค 
 

แนวความคิดและแรงบันดาลใจในการสรางสรรคผลงาน 
           การสังเคราะหแนวความคิดเพื่อสรางจินตภาพในผลงานที่มีคุณคาทางทัศนศิลป ซึ่งมีเนื้อหาจากคติ ความเชื่อของการ
สรางสรรคผลงานจิตรกรรมไทยที่มีความสัมพันธกับรูปธรรมที่มีคุณคาทางทัศนศิลปโดยการนำใหเห็นถึงแนวคิดเพื่อการสราง
ภาพประกอบประเพณีทางพุทธศาสนาจากสิ่งท่ีปรากฏในลักษณะของจิตรกรรมไทยและสรางจินตภาพจากรูปแบบในแตละกลุม
เนื้อหาในแตประเพณีทางพุทธศาสนาที่ปรากฏภาพใหเห็นในปจจุบัน 
 
การสรางสรรคผลงาน 
 การศึกษาและพัฒนาลายเสนกอนทำการสรางสรรคระยะที่ 1 
 ในสวนของแบบรางลายเสนกอนทำการสรางสรรคขั้นตอนนี้ เปนการศึกษาบุคลิกของลายเสน รูปราง รูปทรงจาก
จิตรกรรมไทยเพื่อทำการดัดแปลง ตัดทอน ไปสูการสรางสรรค เปนการคิด วิเคราะหองคประกอบเริ่มแรกในการทดลองหา
รูปแบบอัตลักษณของผลงานที่มีการคลี่คลายเพื่อใหไปสูรูปแบบใหมที่ไมทิ้งความเปนบุคลิคของงานจิตรกรรมไทย การเลือกใช
รูปทรงเปนสัญลักษณเพื่อใชสื่อความหมายใหสัมพันธกับทางดานเนื้อหาและเร่ืองราวเพื่อใหเกิดเอกภาพในตัวผลงาน การศึกษา
และทดลองนี้เพื่อหาความเปนไปไดของลายเสนจากการทดลองคัดลอกภาพจากจิตรกรรมไทยดวยลายเสนที่ผสมผสานความ

กาํหนดกรอบแนวคิด

และแรงบนัดาลใจ 
ศกึษาและ

พฒันาแบบรา่ง 

พฒันากระบวนการ

สรา้งสรรค ์

การสรา้งสรรค์

ภาพประกอบ

ประเพณีทาง

พุทธศาสนา 

สรุปและอภิปราย

ผล 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลยันเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

150 
 

เหมือนจริง สงผลใหภาพที่ปรากฏเกิดความเปนมิติ มีความเปนแสงและเงา ลักษณะคลายภาพลายเสนการตูนญี่ปุน การทดลอง
ลักษณะนี้ยงัขาดความเปนศิลปะแบบนาอีฟจึงสามารถที่จะพัฒนารูปรางและรูปทรงเพื่อใหเกิดความตรงไปตรงมาจากลายเสนที่
ทดลองคัดลอกนี้ไดย่ิงขึ้น 

   
    

ภาพ 3 การทดลองคัดลอกลายเสนจากจิตรกรรมไทย  
ที่มา: รชต อยูยิ้ม 

 
          การศึกษาและพัฒนาลายเสนกอนทำการสรางสรรคระยะที่ 2 
          ในสวนของแบบรางลายเสนกอนทำการสรางสรรคขั ้นตอนนี้ เปนการคนหาบุคลิกของลายเสน รูปราง รูปทรงและ
องคประกอบในโครงสรางภาพจากจิตรกรรมไทยเพื่อทำการจัดวางองคประกอบของภาพโดยนำอัตลักษณที่โดดเดนของงาน
จิตรกรรมไทยไมวาจะเปนรูปแบบองคประกอบแบบตานกมอง (bird eye view) รวมถึงรูปแบบทางสถาปตยกรรมที่ไดจาก
สถานที่ที ่สามารถพบเห็นไดในปจจุบันนำมาเปนจุดเดนของภาพ ซึ ่งใชกลุมคนและฉากประกอบ อาทิเชนตนไม ภูเขาเปน
องคประกอบยอยรายลอมรอบ ๆ ผลงาน ซึ่งสามารถที่จะกำหนดจุดเดนใหกับภาพที่ทำการสรางสรรคใหเกิดความนาสนใจได 
ผูวิจัยไดทำการดัดแปลง ตัดทอนรายละเอียดตาง ๆ ตามแนวทางการสรางสรรคศิลปะนาอีฟเพื่อใหผลงานเกิดความเรียบงายไม
ซับซอน และเกิดมิติระยะใกลไกลดวยการใชขนาดใหญในระยะหนาและขนาดเล็กในระยะหลังของการสรางองคประกอบยอย
โดยรวม ซึ่งสงผลใหภาพที่ปรากฏเกิดมติิและไมแบนเรียบ เนื้อหาภายในผลงานมีการเพ่ิมเตมิเน้ือหาเพ่ือใหสอดคลองกับกิจกรรม
ในประเพณีทางพทุธศาสนา บอกเลาเรื่องราว พิธีกรรม บรรยากาศ ความสนุกสนานของกิจกรรม การทดลองน้ียังขาดบุคลิกเร่ือง
ของการใชลายเสนเฉพาะตัวเนื่องดวยในหลาย ๆ วัตถุนั้นยังคงไวซ่ึงโครงสรางตามแบบภาพจริง 
 

     
 

ภาพ 4 แบบรางลายเสนกอนพัฒนาการสรางสรรคระยะที่ 1 
ที่มา: รชต อยูยิ้ม 

 
การศึกษาและพัฒนาลายเสนกอนทำการสรางสรรคระยะที่ 3 
 ในสวนของแบบรางลายเสนกอนทำการสรางสรรคขั้นตอนนี้ เปนการคนหาบุคลิกของลายเสน รูปราง รูปทรงและ
องคประกอบในโครงสรางภาพจากจิตรกรรมไทยและทำการปรับปรุงลายเสนโดยวิเคราะหจากผลงานศิลปนรวมสมัยและนัก
ออกแบบภาพประกอบที่มีการใชลายเสนที่เรียบงายตามบุคลิกของผูสรางสรรค 
 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลยันเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

151 
 

   
 

ภาพ 5 แบบรางลายเสนกอนพัฒนาการสรางสรรคระยะที่ 2 
ที่มา : รชต อยูย้ิม 

 
           เมื่อไดแบบรางตามที่ตองการ ผูวิจัยไดใชกระบวนการทางดิจิตอลในการสรางสรรคเพื่อกำหนดทิศทางของภาพ ทั้งใน
ดานเนื้อหา ลายเสน การใชสี และองคประกอบจิตรกรรมไทยในการสรางสรรคผลงาน ใชลายเสนที่เรียบงายตามบุคลิกของผู
สรางสรรครวมถึงการใชแนวทางการสรางสรรคศิลปะนาอีฟเพื่อใหผลงานเกิดความเรียบงายไมซับซอน และเกิดมิติระยะใกลไกล
ดวยการใชขนาดใหญในระยะหนาและขนาดเล็กในระยะหลังของการสรางองคประกอบยอยโดยรวม สงผลใหภาพที่ปรากฏเกิด
มิติและไมแบนเรียบ เนื้อหาภายในผลงานมีเนื้อหาที่สอดคลองกับกิจกรรมในประเพณีทางพุทธศาสนามากขึ้น บอกเลาเรือ่งราว 
พิธีกรรม บรรยากาศ ความสนุกสนานของกิจกรรม 
 

   
 

ภาพ 6 ภาพผลงานการสรางสรรคแบบดิจิตอล 
ที่มา : รชต อยูย้ิม 

 
การวิเคราะหผลงานการสรางสรรค 
          การวิเคราะหรูปแบบและโครงสรางภาพ (Form and composition) 
          ภาพประกอบชิ้นนี้ใชโครงสรางการจัดองคประกอบแบบ จิตรกรรมไทยประเพณี อยางชัดเจน โดยเฉพาะการจัดภาพใน
ลักษณะ เลาเรื่องหลายเหตุการณในพื้นที่ ซึ่งปรากฏผานการแบงพื้นที่ออกเปนสวน ๆ โดยไมใชเสนขอบที่ตายตัว หากแตใช 
องคประกอบธรรมชาติ สถาปตยกรรม และกิจกรรมของตัวละคร เปนตัวแบงพื้นที่แทน การจัดวางภาพมีลักษณะใกลเคียงกับ 
ทัศนียภาพแบบตานกมอง (Bird’s-eye View) ซึ่งเปนลักษณะสำคัญของจิตรกรรมฝาผนังไทย ผูชมสามารถมองเห็นเหตุการณ
ตาง ๆ ไดพรอมกันในภาพเดียว แมเหตุการณเหลานั้นจะเกิดขึ้นคนละตำแหนงหรือคนละชวงเวลา แนวทางนี้สะทอนวิธีคิดเชิง
นามธรรมของจิตรกรรมไทยที่ไมยึดติดกบักฎทัศนียภาพแบบตะวันตก 

2. การวิเคราะหเสน (Line) 
เสนในภาพเปน เสนรอบรูป (Outline) ที่มีความชัดเจน น้ำหนักเสนสม่ำเสมอ ไมเนนแสงเงาหรือมิติความลึก เสนทำ

หนาที่กำหนดรูปทรงและสรางจังหวะการเคล่ือนไหวของภาพ ซึ่งสอดคลองกับลักษณะของ จิตรกรรมไทยแบบสองมิติ และยังมี



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

152 
 

ความใกลเคียงกับลักษณะของ ศิลปะนาอีฟ (Naive art) เสนโคงถูกใชกับตัวละคร สัตว และพืชพรรณ เพื่อสรางความรูสึก
ออนโยน เปนมิตร และเคลื่อนไหว ขณะที่เสนตรงและรูปทรงเรขาคณิตถูกใชกับสถาปตยกรรมและวัตถุรวมสมัย เชน อาคาร 
เครื่องเสียง หรือถนนหนทางเพ่ือสรางความแตกตางเชงิบริบทระหวาง “ประเพณี” และ “รวมสมัย” 

3. การวิเคราะหสี (Color) 
การใชสีในภาพเปนสีแบนราบ (Flat color) ไมมีการไลน้ำหนักแสงเงา สอดคลองกับลักษณะของจิตรกรรมไทยและ

ภาพประกอบรวมสมัย สีที่เลอืกใชมีความสดใสและตัดกันอยางชัดเจน เชน สีชมพูของชาง สีทองของเจดีย สีเขียวของตนไม และ
สีฟาของทองฟา ซึ่งชวยดึงดูดสายตาและสรางจุดสนใจในแตละพื้นที่ของภาพนอกจากนี้ สีในภาพยังทำหนาที่เชิงสญัลักษณ เชนสี
ทอง สื่อถึงความศักดิ์สิทธิ์และพุทธศาสนา สีชมพูของชาง สะทอนการลดทอนความสมจริงเพื่อสรางอารมณรวมสมัยและแสดง
ความออนโยนเปนมิตรของตัวละคร การที่นำสีสดมาใชในเครื่องแตงกายของผูคนและกิจกรรม สื่อถึงความมีชีวิตชีวาของประเพณี
ในบริบทปจจุบัน 
           4. การวิเคราะหรูปทรงและตัวละคร (Form and character) 
           ตัวละครในภาพถูกออกแบบใหมีลักษณะ เรียบงาย ไมสมจริง (Stylized form) สัดสวนของรางกายและใบหนาไมยึด
ตามหลักกายวิภาค แตเนนการจดจำงายและสื่ออารมณผานทาทางมากกวาทางสีหนา ลักษณะดังกลาวสอดคลองกับทั้งจิตรกรรม
ไทยและศิลปะนาอีฟสัตว เชน ชาง มา และสัตวเชิงสัญลักษณ ถูกใชเปนตัวแทนของประเพณีและความเชื่อทางพุทธศาสนา โดย
ไมเนนความสมจริง แตเนนบทบาทเชงิความหมายและการเลาเรื่อง 

5. การวิเคราะหการเลาเรื่องและเนื้อหา (Narrative and content) 
ภาพนี้แสดงใหเห็นการผสมผสานระหวาง ประเพณีทางพุทธศาสนา กับ บริบทชีวิตรวมสมัย อยางชัดเจน การปรากฏ

ของพระสงฆ ขบวนแห ชาง เจดีย และศาสนสถาน ถูกนำเสนอรวมกับองคประกอบสมัยใหม เชน เคร่ืองเสียงขนาดใหญ การแตง
กายรวมสมัย และกิจกรรมของผูคนในลักษณะงานเทศกาล การจัดวางเหตุการณหลายเหตุการณในภาพเดียวสะทอนแนวคิดเรื่อง 
เวลาเชิงวัฒนธรรมของจิตรกรรมไทย ซึ่งไมไดมองเวลาแบบเสนตรง แตเปนการรับรูเชิงประสบการณและความทรงจำรวมของ
สังคม 

6. การวิเคราะหเชิงสรางสรรคและการประยุกต (Creative synthesis) 
จากการวิเคราะหตามกรอบวิธีการวิจัย พบวาภาพนี้เปนตัวอยางของการ นำองคประกอบจิตรกรรมไทยมาสังเคราะห

ใหมในรูปแบบภาพประกอบรวมสมัย โดยการคงโครงสรางการเลาเรื่องแบบจิตรกรรมไทยเพ่ือสะทอนอัตลักษณศลิปะประจำชาติ
เมื่อผนวกกับวิธีการลดทอนรายละเอียดและปรับรูปแบบใหสอดคลองกับภาพประกอบดิจิทัลนั้น เปนการใชภาษาภาพที่เขาถึง
ผู ชมรวมสมัยไดงายผลงานจึงสามารถทำหนาที่เปนสื่อกลางระหวางมรดกทางวัฒนธรรมกับการสื ่อสารรวมสมัยไดอยางมี
ประสิทธิภาพ 

 
สรุปผลการวิเคราะห 
          ภาพประกอบชิ้นน้ีแสดงใหเห็นวาการนำลักษณะเฉพาะของจิตรกรรมไทย ไดแก การเลาเรื่องแบบหลายเหตุการณ ภาพ
สองมิติ การใชเสน สี และสัญลักษณทางพุทธศาสนา มาประยุกตใชกับแนวคิดศิลปะนาอีฟและภาพประกอบดิจิทัล สามารถสราง
ผลงานที่สะทอนอัตลักษณไทยไดอยางรวมสมัยและมีศักยภาพในการสื่อสารกับผูชมในบริบทปจจุบัน 

จากวัตถุประสงคขอที่ 1 เพื่อศึกษารูปแบบจิตรกรรมไทยและวิเคราะหผลงานศิลปนที่ไดรับอิทธิพลจากจิตรกรรมไทย
พบวาองคประกอบในงานจิตกรรมไทยนั้นมีความเปนเอกลักษณที่ชัดเจน เปนปจจัยในการสรางสรรคศิลปะรวมสมัยที่ตองการ
สื่อสารความเปนไทย เนื่องดวยจิตรกรรมไทยมีระบบองคประกอบทางทัศนศิลปท่ีพัฒนาอยางตอเนื่องและมีลักษณะเฉพาะตัวซึ่ง
มีความแตกตางจากระบบทัศนศลิปแบบตะวันตกทั้งในเชิงรูปแบบ แนวคิด และวิธีการรับรูภาพ องคประกอบเหลานี้มิไดทำหนาที่
เพียงดานความงาม หากแตเปนโครงสรางเชิงความคิดที่เชื่อมโยงศิลปะกับความเชื่อ วัฒนธรรม และระบบคุณคาของสังคมไทย
สามารถนำองคประกอบที่มีในงานจิตรกรรมไทยมาประยุกตใชกับรูปแบบศิลปะจากวัฒนธรรมอ่ืน ๆ เพ่ือใหเกิดความหลากหลาย
ในการสรางสรรคแตยังคงไวซึ่งอัตลักษณความเปนไทย โครงสรางการเลาเรื่องในจิตรกรรมไทยมีลักษณะเปนการเลาเร่ืองแบบไม
เปนเสนตรงโดยสามารถนำหลายเหตุการณ หลายชวงเวลา และหลายสถานที่มาจัดวางรวมกันภายในพื้นที่ภาพเดียว การจัดภาพ
ในลักษณะนี้สะทอนมุมมองเชิงวัฒนธรรมที่ใหความสำคัญกับความหมายของเหตุการณมากกวาลำดับเวลาเชิงกายภาพ สงผลให
ผูชมสามารถรับรูเรื ่องราวไดผานการไลสายตาและการเชื่อมโยงเชิงสัญลักษณ จากการระบุและทำความเขาใจเอกลักษณของ
องคประกอบในจิตรกรรมไทย ผูวิจัยไดดำเนินกระบวนการวิเคราะหเชิงทัศนศิลปเพื่อสังเคราะหองคประกอบหลัก ไดแก เสน สี 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

153 
 

รูปทรง การจัดองคประกอบพื้นที่ การเลาเรื่อง และสัญลักษณทางพุทธศาสนา กระบวนการวิเคราะหดังกลาวมิไดมุงเพียงการ
ถอดแบบเชิงรูปทรง แตเนนการทำความเขาใจ “วิธีคิดเชิงภาพ” ที่อยูเบื้องหลังงานจิตรกรรมไทย 
          จากวัตถุประสงคของที่ 2 ขั้นตอนในการทำงานตั้งแต การสรางแบบราง โดยเริ่มจากการทำแบบรางแนวความคิด แบบ
รางลายเสน การเขียนแบบรางสมบูรณและการปฏิบัติงานจริง สามารถนำเอาโครงสราง องคประกอบในงานจิตรกรรมไทยมา
ประยุกตใชกับลักษณผลงานศิลปะในรูปแบบตาง ๆ ไดอยางหลากหลาย การใชเนื้อหาเรื่องราวที่เชื่อมโยงกับเนื้อหาในจิตกรรม
ไทยจะทำใหผลงานที่สรางสรรคนั้นยังคงเอกลักษณความเปนไทย คุณลักษณะของสีมีโทนที่สดใส ใหอารมณความรูสึกรื่นเริง
สนุกสนาน ความรูสึกเหลานึ้ในทางศิลปะเปนความรูสึกเชงิคุณภาพ (Qualitative Sensation) มิใชเชิงปริมาณท่ีสามารถวัดคาได 
เปนความรูสึกทางศิลปะซึ่งมาจากประสบการณ การรับรู ความเขาใจ สงผลใหเกิดการตอบสนองที่ไมตรงกันของผูชมแตดวย
ความเปนสีที ่มีลักษณะรวมในทางการสงผลทางความรูสึกที่มาจากประสบการณรับรูโดยตรงจึงสามารถแสดงบุคลิกภาพ 
(Personality) และอัตลักษณ (Individuality) ของผูสรางสรรคไดเปนอยางด ี
 
อภิปรายผลการสรางสรรค 
          ในการสรางสรรคภาพประกอบประเพณีพุทธศาสนาจากการศึกษาจิตรกรรมไทย มีขั้นตอนการดำเนินงานทั้งทางดาน
ทฤษฎีและดานปฏิบัติ โดยทางดานทฤษฎีนั้นมุงไปที่การศึกษาองคประกอบการสรางสรรคจิตรกรรมไทย การศึกษาโครงสราง
ของภาพจิตรกรรมไทย บุคลิก ตัวละคร การถายทอดเนื้อหาเรื่องราว กลวิธีในการสรางสรรคทั้งในดานการใชเสนและการใชสี
รวมท้ังการไดศึกษากลวิธีในการสรางสรรคผลงานของศิลปนรวมสมัยและนักออกแบบภาพประกอบในประเทศไทยที่มีผลงานโดด
เดนเปนที่ยอมรับในปจจุบันเพื่อสังเคราะหรูปแบบและวิธีการนำมาปรับใชในการสรางสรรค การทดลองหารูปแบบในการ
ถายทอดทั้งการคัดลอกลวดลาย การคลี่คลายเสน และการพัฒนาสูรูปแบบที่สื่อสารเพ่ือสอดรับกับความสนกุสนานใหกับตัวภาพ
เพ่ือสอดรับกับแนวคิดใหมีการพัฒนาไปสูความเฉพาะตัว 
          กระบวนการสรางสรรคผลงานชุดนี ้มีขั ้นตอนในการทำงานตั ้งแต การสรางแบบราง โดยเริ ่มจากการทำแบบราง
แนวความคิด แบบรางลายเสน การเขียนแบบรางสมบูรณและการปฏิบัติงานจริง ในชวงระยะของการทำงานนั้นผูวิจัยไดใช
เทคนิคทางดิจิตอลเพิ่มเติมนอกเหนือจากการเขียนแบบจิตรกรรมฝาผนัง ทำใหไดทั ้งภาพประกอบที่สามารถพิมพไดและ
ภาพประกอบที่ปรากฏอยูบนฝาผนังในสถานท่ีจรงิและการใชสีท่ีเปนสีคอนขางฉูดฉาดเราอารมณความรูสึกของผูชมตามแนวทาง
ที่นักออกแบบภาพประกอบนิยมใชเพื่อใหเกิดความรูสึกสนุกสนานและความดึงดูดสายตาแกผูมาพบเห็น ในผลงานนั้นแสดง
สภาวะแวดลอมและกลุมคน การแตงกาย สถานที่เพ่ือที่จะสื่อสารความเปนปจจุบันที่ผูคนยังคงสืบสานประเพณี ความคิด ความ
เชื่อ ความงดงามในอดีตคงสืบตอเนื่องย่ิงไป 
 

ขอเสนอแนะ 
          ตลอดการสรางสรรคผลงานในงานวิจัยชิ้นนี้ จะพบปญหาจากการทำงานในขั้นตอนตาง ๆ ซึ่งผูวิจัยไดนำมาสรุปเปน
ขอเสนอแนะในการทำงานเพื่อเปนแนวทางใหแกผูท่ีจะสรางสรรคผลงานตอไป โดยสรุปไดดังนี้ 
          1. การสรางสรรคที่เกี่ยวของกับประเพณีและวัฒนธรรมควรตองมีการศึกษาเพิ ่มเติม การลงพื้นที่เพื่อจะสัมผัสกับ
บรรยากาศในสถานที่จริง เพื่อจะไดนำมาเปนแนวทางและแบบแผนในการสรางสรรค 
          2. ในการนำเสนอองคประกอบของผลงานตองมีการศึกษาทฤษฎีองคประกอบทางศิลปะ (Composition) ใหเกิดความ
เขาใจและสามารถนำไปพัฒนาผลงานสูการปฏิบัติงานไดเปนอยางดี 
          3. ในการสรางสรรคผลงาน รายละเอียดปลีกยอยที่ปรากฏตามพิธีกรรมประเพณีตาง ๆ เชนเครื่องประกอบพิธีกรรม 
ลวดลายผา การแตงกายที่ปรากฏตามพื้นท่ีตาง ๆ ควรนำมาใชในการสรางสรรคเพ่ือใหผูชมไดเห็นถึงรายละเอียดปลีกยอยนั้น ๆ 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

154 
 

เอกสารอางอิง 
Arnheim, R. (1974). Art and visual perception: A psychology of the creative eye. University of California  
          Press. 
 
Barrett, T. (2011). Criticizing art: Understanding the contemporary. McGraw-Hill. 
 
Bourdieu, P. (1993). The field of cultural production. Columbia University Press. 
 
Candy, L., & Edmonds, E. (2018). Practice-based research in the creative arts. Leonardo, 51(1), 63–69.  
          https://doi.org/10.1162/LEON_a_01471 
 
Chapman, L. H. (1978). Approaches to art in education. Harcourt Brace Jovanovich. 
 
Dissanayake, E. (1995). Homo aestheticus: Where art comes from and why. University of Washington Press. 
 
Eisner, E. W. (2002). The arts and the creation of mind. Yale University Press. 
 
Gray, C., & Malins, J. (2004). Visualizing research: A guide to the research process in art and design.  
         Ashgate. 
 
Hall, S. (1997). Representation: Cultural representations and signifying practices. Sage Publications. 
 
Heller, S., & Chwast, S. (2018). Illustration: A visual history. Laurence King Publishing. 
 
Kress, G., & van Leeuwen, T. (2006). Reading images: The grammar of visual design (2nd ed.). Routledge. 
 
กรมศิลปากร. (2556). จิตรกรรมไทยประเพณี. กรุงเทพฯ: กรมศลิปากร. 
 
ชลูด นิ่มเสมอ. (2541). องคประกอบศิลป. กรุงเทพฯ: อมรินทร. 
 
ธนิต อยูโพธิ์. (2539). ศิลปะไทย. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
 
ประเวศ ศรเีพชร. (2550). จิตรกรรมไทยกับการถายทอดคตคิวามเช่ือทางพุทธศาสนา. วารสารศิลปกรรมศาสตร, 12(1),  
         45–62. 
 
ภิญโญ สุวรรณคีรี. (2545). สุนทรียศาสตร. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพแหงจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
 
ศักดิ์ชัย สายสิงห. (2554). ศิลปะไทย: รูปแบบ ความหมาย และบริบท. กรุงเทพฯ: เมืองโบราณ. 
 
สุชาติ เถาทอง. (2552). แนวคิดและรูปแบบการสรางสรรคศิลปะรวมสมัยไทย. วารสารศิลปะและการออกแบบ, 3(2), 1–15. 
 
 
 



วารสารวิชาการ ศิลปะสถาปตยกรรมศาสตร มหาวิทยาลัยนเรศวร ปที่ 16 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม - ธันวาคม 2568 
_____________________________________________________________________________________________ 
 

155 
 

 
ธีระยุทธ พืชเพ็ญ. (2560). ผลงานจิตรกรรมรวมสมัยจากแรงบันดาลใจศลิปะไทย [แคตตาล็อกนิทรรศการ]. กรุงเทพฯ. 
 
อารักษ ออนวิลัย. (2562). การประยุกตจิตรกรรมไทยสูภาษาภาพรวมสมัย. วารสารศิลปกรรม, 8(1), 23–38. 
 
ธีรวัฒน นุชเจริญผล. (2564). จิตรกรรมไทยกับการเลาเรื่องเชิงสัญลักษณในบริบทสมัยใหม. วารสารวิจัยทัศนศิลป, 5(2), 55–
71. 


