
99

ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว

กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย

Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : 

A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province

จิตรมณี ดีอุดมจันทร์* วันดี พินิจวรสิน** และอรศิริ ปาณินท์***

Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

บทคัดย่อ
	 ชมุชนและเรอืนพืน้ถิน่ เป็นสิง่ทีส่ะท้อนวถิชีวีติทางสงัคมวฒันธรรมของชาวบ้านและพืน้ทีท่ีพ่วกเขาอยูอ่าศยั 

ในขณะเดียวกันความสัมพันธ์ในภาพรวมของปัจจัยเหล่านี้ เป็นสิ่งสะท้อนให้เห็นลักษณะเฉพาะของคุณค่าทาง

วัฒนธรรมของท้องถิ่นอีกด้วย อย่างไรก็ตามจากการพัฒนาที่มุ่งเน้นความเจริญไปสู่พื้นที่ต่างๆ ของประเทศได้เกิดขึ้น

อย่างต่อเนื่องและรวดเร็ว ท�ำให้ชาวบ้านในแต่ละท้องถิ่นมีการปรับตัวให้สอดคล้องกับบริบทที่เปลี่ยนแปลงไป ซึ่งเข้า

มากระทบกับการใช้ชีวิตประจ�ำวัน และพื้นที่ในการอยู่อาศัยของชาวบ้านถูกปรับเปลี่ยนไป และบางครั้งถูกละเลยจน

บางคุณค่าทางวัฒนธรรมได้สูญหายไป โดยเฉพาะกลุ่มไทลาวในภาคอีสาน ในการศึกษานี้มุ่งเน้นค้นหาและท�ำความ

เข้าใจลกัษณะเฉพาะทางวฒันธรรมในการอยูอ่าศยัของชาวไทลาวในภาคอสีาน ข้อมลูในบทความนี ้มาจากการศกึษา

ภาคสนามในเขตเทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียง-คาน จังหวัดเลย ในระหว่างช่วงปี พ.ศ. 2551-2555 โดยการ

สังเกตการณ์ และการสัมภาษณ์ ข้อมูลที่ได้รับถูกน�ำมาวิเคราะห์โดยการจ�ำแนก การเปรียบเทียบ และการให้ความ

หมายกับลักษณะส�ำคัญของชาวบ้าน เพื่ออธิบายลักษณะเฉพาะทางวัฒนธรรมของเรือนและชุมชนพื้นถิ่นไทลาว

	 ผลจากการศกึษา พบว่าลกัษณะเฉพาะของชมุชนและเรอืนพืน้ถิน่ไทเชยีงคาน สะท้อนให้เหน็ถงึความสมัพนัธ์

ของพื้นที่กับการอยู่อาศัย หรือการใช้งานในชีวิตประจ�ำวัน โดยสามารถอธิบายผ่านประสบการณ์ที่ผู้อาศัยมีความ

สัมพันธ์ต่อลักษณะกายภาพ การใช้พื้นที่และคติความเชื่อทางสังคมวัฒนธรรมของพวกเขา คุณลักษณะเฉพาะที่แฝง

ในเรือนนี้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่อง และโดยมากแสดงออกถึงแบบแผนการอยู่ของชาวบ้านที่ผสานคุณค่าแบบ

สมัยใหม่เข้ากับคุณค่าแบบดั้งเดิมของตนไว้ด้วยกัน นอกจากนี้ยังพบว่าคติความเชื่อทางสังคมวัฒนธรรม ครอบครัว

และเครอืญาต ิเป็นปัจจยัส�ำคญัในการแสดงออก และคงรกัษาไว้ ซึง่ลกัษณะเฉพาะของชมุชนและเรอืนพืน้ถิน่เชยีงคาน

*	 นักศึกษา หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาสิ่งแวดล้อมสรรค์สร้าง คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์
	 E-mail: Jit_manee@hotmail.com
**	 อาจารย์ประจ�ำ หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาสิ่งแวดล้อมสรรค์สร้าง คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์
***	อาจารย์ประจ�ำ หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาสิ่งแวดล้อมสรรค์สร้าง คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

100
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ABSTRACT
Communities and Vernacular houses reflect social-cultural living of local people and place 

in which they exist. This holistic relationship also discloses some values in accordance with local 
culture of a particular place. However, the modern development of the country has been rapidly 
expanding into many local areas. Thus, local people have to adjust themselves toward those  
changing conditions. This has resulted in changes of their dwelling accordingly. In some case, 
changes have brought about loss of significant values of particular culture, especially Tai Lao in the 
Northeast (e-san) Thailand. This study emphasizes to explore and to understand characters of  
communities and vernacular houses of Tai Lao in the Northeast Thailand. The data were obtained 
from fieldwork during 2008 - 2012 in Chiang Khan District, Loei Province by using the methods of 
observations and interviews. Typological analysis, comparative analysis and the residents’ narrations 
were used to explain the essence characters of communities and vernacular houses of Tai-Lao.
	 This study found that characters of communities and vernacular houses of Tai Chiang Khan 
express through the relationship between living space and living patterns of the villagers in  
everyday life. This can be explained through the villagers’ experiences with physical appearance 
of their living environment, their way of using space and their social-cultural beliefs. These  
characters always change. The most changes of characters express the living patterns of the  
villagers, blending between modern values, and their past values. The study also found that the 
social-cultural beliefs, family system and kinship are the importance factors expressing and  
persisting characters of communities and vernacular houses of Tai Chiang Khan.

ค�ำส�ำคัญ: ลักษณะเฉพาะ ชุมชนและเรือนพื้นถิ่น การอยู่อาศัย ไทลาว ไทเชียงคาน
Keywords: Character, Communities and Vernacular Houses, Dwelling, Tai Lao, Tai Chiang Khan

บทน�ำ
ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นเป็นองค์ประกอบส�ำคัญของสภาพแวดล้อมที่อยู่อาศัย ที่สะท้อน

วัฒนธรรมทางสังคมของชาวบ้านในท้องถิ่น ปัจจุบันพบว่าการวางแผนพัฒนาทางเศรษฐกิจและสังคมของประเทศ  
ส่งผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลงทางกายภาพและสังคมของชุมชนท้องถิ่นอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในภาคอีสาน  
การเปลี่ยนแปลงรูปแบบทางกายภาพและวิถีชีวิตตามรูปแบบเมืองหรือความทันสมัย ส่งผลให้ภาพลักษณ์อันแสดง
ลกัษณะเฉพาะทางวฒันธรรมของชมุชนและเรอืนท้องถิน่ถกูลดทอนคณุค่าและสญูสลายไป บทความนีจ้งึมุง่ค้นหาและ
ท�ำความเข้าใจคุณลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นของชาวไทลาวในภาคอีสาน คือ อะไร? มีการถูก
เปลี่ยนแปลงไปอย่างไร? และเนื่องจากเหตุใด?
	 การศึกษานี้เป็นการศึกษาเฉพาะกรณี โดยพิจารณาเลือกกลุ่มชาติพันธุ์ไทลาวในภาคอีสาน เนื่องจากเป็น
ชาวไทลาวกลุ่มใหญ่ที่มีวิถีชีวิต และเป็นพื้นที่ที่ยังคงวัฒนธรรมลาวเข้มข้น การเลือกกรณีศึกษาท�ำโดยการสุ่มแบบ
เจาะจง เกณฑ์ในการเลือกส�ำคัญ คือ เป็นชุมชนไทลาวที่มีอายุการตั้งถิ่นฐานมากกว่า 100 ปี มีเอกลักษณ์และความ
เข้มข้นทางวัฒนธรรมของตนเองสูง มีจ�ำนวนเรือนดั้งเดิมเหลือพอให้ท�ำการศึกษาเชิงลึก การศึกษานี้ได้เลือกชุมชน 



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

101
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

หมู่ 1 และหมู่ 2 ในพื้นที่เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย เป็นกรณีศึกษา ซึ่งนอกจากเป็นพื้นทีที่

มีศักยภาพสภาพแวดล้อมพื้นถิ่นแล้ว ชุมชนนี้ยังมีการพัฒนาเป็นแหล่งท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม และพัฒนาระบบ

สาธารณูปโภคเพื่อตอบรับการท่องเที่ยวอีกด้วย 

ข้อมูลในบทความนี้มาจากการเก็บรวบรวมข้อมูลภาคสนาม ในช่วงระหว่างปี พ.ศ. 2551-2555 โดยส�ำรวจ

เรือนพักอาศัยที่เป็นลักษณะเรือนเดี่ยว ซึ่งเป็นเรือนที่ตอบสนองวิถีการอยู่ของวัฒนธรรมแบบดั้งเดิมของชาวบ้านใน

ชุมชน การศึกษานี้ใช้วิธีการในการเก็บข้อมูลผ่านการสังเกตรูปแบบเรือน การจัดผังและการใช้งานพื้นที่ภายในเรือน 

และการสัมภาษณ์เจ้าของเรือนจ�ำนวน 29 ครัวเรือน รวมถึงผู้ให้ข้อมูลจ�ำนวน 83 คน ข้อมูลที่ได้รับถูกน�ำมาวิเคราะห์

คุณลักษณะเฉพาะเชิงกายภาพ โดยการจ�ำแนก (Typological Analysis) และการเปรียบเทียบความเหมือนและ 

แตกต่าง (Comparative Analysis) ร่วมกับการให้ความหมายกับลักษณะแวดล้อมของชาวบ้าน 

บทความนี้ประกอบด้วยเนื้อหา 3 ส่วน ดังนี้ ส่วนแรกความหมายและลักษณะเฉพาะของชุมชนและ 

เรอืนพืน้ถิน่ไทลาว ส่วนต่อมาเมอืง (ชมุชน) เชยีงคาน และส่วนสดุท้ายลกัษณะเฉพาะของเมอืงและเรอืนพืน้ถิน่เชยีงคาน

ความหมายและลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว
	 ในส่วนนีป้ระกอบด้วยความหมายของไทลาว ชมุชนและเรอืนพืน้ถิน่ และลกัษณะเฉพาะของชมุชนและเรอืน

พื้นถิ่นไทลาว 

	 ไทลาว (ไท+ลาว) คือ กลุ่มชนหลากหลายกลุ่มที่ตั้งถิ่นฐานอาศัยอยู่ร่วมกันในภาคอีสาน มีลักษณะภาษา

และวัฒนธรรมร่วมกัน และยังคงลักษณะเฉพาะทางสังคมวัฒนธรรมของกลุ่มชนไว้ชัดเจน

ชุมชนและเรือนพื้นถิ่น ค�ำว่า ชุมชน และค�ำว่า เรือนพื้นถิ่น มีนัยความหมายเกี่ยวข้องกับกลุ่มชนหรือ 

ชาวบ้าน ถิ่นที่และการอยู่อาศัยร่วมกัน หรือเป็นพื้นที่ที่ชาวบ้านอาศัยอยู่รวมกันในบริบทท้องถิ่น สัมพันธ์กับบริบท

ทางสภาพแวดล้อม วิวัฒนาการทางสังคม วิถีชีวิตและคติความเชื่อในการอยู่อาศัยทางวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มชน 

(อรศิริ, 2551: 4; วันดี, 2550: 2-2; วิวัฒน์, 2537: 44; 2541: 60 และทิพย์สุดา, 2539: 40-41) ศรีศักร (2552:  

70-71) และNorberg-Schulz (1993: 13) มองว่าชุมชนและเรือนเป็นความสัมพันธ์ทางสังคมที่แยกออกจากกันไม่ได้ 

เรือนเป็นสิ่งแสดงโครงสร้างการอยู่อาศัยที่เป็นส่วนตัว หรือครอบครัว มีลักษณะเป็นที่หลบภัย (Refuge) เพื่อความ

รู้สึกมั่นคงและปลอดภัย อีกทั้งยังเป็นที่ที่ผู้คนเก็บ และแสดงความทรงจ�ำอันเป็นลักษณะนิสัยส่วนตัว ส่วนชุมชนเป็น 

สิ่งแสดงถึงการอยู่อาศัยร่วมกัน (Collective Dwellings) เรือนและกลุ่มเรือนจึงเป็นการอาศัยอยู่ร่วมกันของตาม

ลกัษณะครอบครวัและเครอืญาต ิและความผกูพนัทีผู่อ้ยูอ่าศยัมต่ีอรปูแบบและถิน่ที ่(Place) ทีพ่วกเขาด�ำรงชวีติและ

อัตลักษณ์ของตนเอง (Waterson, 1990: 71-72) 

เรือนพื้นถิ่นเป็นมรดกทางวัฒนธรรมที่ถูกถ่ายทอดต่อๆกันมา สัมพันธ์กับคุณค่า เศรษฐกิจและวิถีชีวิตทาง

วฒันธรรมทีก่่อสร้างอาคารขึน้มา และมกีารเปลีย่นแปลงอยูเ่สมอไปตามล�ำดบัความต้องการ พร้อมกบัปัจจยัแวดล้อม 

(Oliver, 2003: 14 และ 1998: xxiii) รูปแบบมีลักษณะร่วมกัน คล้ายคลึงกันในแต่ละพื้นที่และเวลา (Mercer, 1975: 1 

อ้างใน Lawrence, 1987: 16) ในปัจจบุนัลกัษณะของเรอืนเป็นพฒันาการทีส่มัพนัธ์กบับรบิท วถิชีวีติ และวฒันธรรม

ในกลุ่มของตน (อรศิริ, 2551: 8) รวมถึงความเชื่อ ความต้องการและคุณค่าในตัวของมันเอง (Rapoport, 1969: 2)

ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว ค�ำว่า ลักษณะเฉพาะ (Character) โดยทั่วไปหมายถึง 

คุณสมบัติ และลักษณะที่เด่นชัดเฉพาะตัวของบุคคล กลุ่มบุคคล และสถานที่ (Turnbull, 2010: 242) และในความ

หมายเช่นเดียวกัน ลักษณะเฉพาะชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว หมายถึง สิ่งที่ผูกพันกับรูปแบบที่เป็นลักษณะร่วมกัน



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

102
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ของพื้นที่อยู่อาศัยของชาวไทลาวในภาคอีสาน มักมีความคุ้นเคย และความผูกพันในบริบททางสังคมวัฒนธรรมใน

แต่ละท้องถิน่และเวลา ซึง่มลีกัษณะร่วม และลกัษณะแตกต่างกนัในกลุม่ย่อย สภาพแวดล้อมเฉพาะทางสงัคมวฒันธรรม

ในท้องถิ่น (วิโรฒ, 2536: ก-2) และความแปรเปลี่ยนของบริบทแวดล้อมลักษณะชุมชนและเรือนไทลาวแบบดั้งเดิม 

โดยทั่วไปชุมชนมีลักษณะกายภาพ ที่มีกลุ่มของเรือนตั้งถิ่นฐานสัมพันธ์ไปกับลักษณะภูมิศาสตร์ และสะท้อนวิถีชีวิต

และคติความเชื่อในการอยู่อาศัยร่วมกันแล้ว ยังสะท้อนความสัมพันธ์ของผู้คนที่อาศัยอยู่ร่วมกันในสังคม (สมภพและ

คณะ, 2538: 232) โครงสร้างหลักทางกายภาพของชุมชนประกอบด้วยกลุ่มของเรือน 

หลกับ้านและลานกลางบ้าน ดอนปูต่า ป่าช้าและวดั เป็นศนูย์รวมท�ำพธิกีรรมทางความเชือ่และความสมัพนัธ์

ทางสังคมของกลุ่มชาวไทลาว กลุ่มของเรือนหรือคุ้มบ้านจะมีรั้วกั้นเขตแบบหลวมๆ มีเรือนอยู่รวมกันเป็นกลุ่ม  

มีลานดิน และทางเดินเท้าเชื่อมเข้าสู่เรือนแต่ละหลังของคุ้มบ้าน ส่วนบริเวณโดยรอบเป็นพื้นที่ท�ำนาท�ำไร่ ถัดไปจะ

เป็นพืน้ทีป่่าของชมุชน (สนุทร, 2530: 29-31 และธาดา, 2546: 87) ลกัษณะเฉพาะของโครงสร้างสงัคมมคีวามสมัพนัธ์

แบบครอบครัวและเครือญาติ (สมชายและคณะ, 2555: 26) เครือญาติมีนัยความหมายที่ครอบคลุมถึงความเคารพ 

ทั้งผู้อาวุโสตามสายตระกูลและผีบรรพบุรุษร่วมกันของผู้คนในชุมชน (เอกวิทย์, 2544: 44-45; ฉัตรทิพย์และ 

พรพิไล, 2541: 64-65) 

เรอืน หรอืเฮอืนไทลาว เป็นพืน้ทีอ่ยูอ่าศยัของครอบครวั ลกัษณะเรอืนดัง้เดมิส่วนใหญ่เป็นเรอืนไม้ยกสงูเช่น

เดยีวกบัเรอืนในภมูภิาคอืน่ หลงัคาทรงจัว่ มงุกระเบือ้งหรอืแป้นเกลด็ ตฝีาไม้กระดาน เป็นเรอืนครอบครวัเดีย่วมเีรอืน

ใหญ่ หรือเรือนนอนเป็นเรือนสามห้องเสา หลังคาทรงจั่ว วางผังเรือนยาวตามแนวตะวันออกและตะวันตก มีการกั้น

ฝาผนังล้อมรอบทั้งสี่ด้าน และเรือนครัวที่แยกต่างหาก เป็นเรือนสองห้องเสา หลังคาทรงจั่ว วางขวางท้ายเรือนนอน 

มีชานแดดเชื่อมพื้นที่ทั้งสองไว้ด้วยกัน

เรือนมีระบบการจัดพื้นที่และการใช้งานพื้นที่ 2 ระดับ ดังนี้ ระดับแรก คือพื้นที่บนเรือน ประกอบด้วย 

เรือนใหญ่ เกย นอกซานและเรือนครัว เรือนใหญ่ พื้นที่ภายในประกอบด้วย ห้องเปิง (ห้องผี/ห้องพระ) ห้องนอนพ่อ-

แม่ และห้องส้วม (ห้องนอนลกูสาวและลกูเขย) เกย หรอืเซยีพืน้ทีก่ึง่เปิดโล่งมหีลงัคาคลมุด้านหน้าเรอืน และชานแดด

พื้นที่เปิดโล่งไม่มีหลังคาคลุมใช้งานเอนกประสงค์คล้ายคลึงกัน เช่น รับแขก พักผ่อนและเป็นที่นอนส�ำหรับแขกหรือ

สมาชิกผู้ชาย และเป็นพื้นที่เปิดโล่งบนเรือนที่เป็นสื่อเชื่อมกับธรรมชาติ และสังคมของผู้คนในชุมชนอย่างกลมกลืน 

พื้นที่บนเรือนนอกจากสัมพันธ์กับการใช้งานและกิจกรรมแล้วยังผูกพันกับคติความเชื่อในการอยู่อาศัย และสถานะภาพ

ของผู้ใช้งานด้วย เช่น การจัดวางล�ำดับส�ำคัญของพื้นที่จากหัวเรือนไปท้ายเรือน เช่น ห้องเปิงมักจัดวางไว้ที่หัวเรือน 

และห้องส้วมไว้ด้านท้ายเรือน และการยกสูงของพื้นที่ตามความเคารพของผู้ใช้งาน เช่น หิ้งพระในห้องเปิง  

(สมชายและคณะ, 2555: 19) และระดบัสดุท้าย คอืพืน้ใต้ถนุเรอืน พืน้ทีเ่ปิดโล่งระดบัพืน้ดนิเชือ่มกบัอาณาเขตบรเิวณ

บ้านของเรือนแต่ละหลัง กลุ่มของเรือน และสภาพแวดล้อมธรรมชาติ เป็นพื้นที่ใช้งานเอนกประสงค์ เช่น ท�ำคอกสัตว์ 

นั่งเล่น พักผ่อน รับแขกและท�ำงานเล็กๆน้อยๆในช่วงกลางวัน ยกเว้นในจังหวัดเลย ไม่นิยมใช้งานและท�ำใต้ถุนเรือน

สูงมาก เนื่องจากอากาศหนาวชื้นท�ำให้มีกลิ่นอับ (อุดม, 2532: 61-67) 

อย่างไรก็ตามการพัฒนาทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมที่มุ่งน�ำความเจริญสู่สังคมชนบทของประเทศ 

ได้เปลีย่นแปลงคณุลกัษณะเฉพาะของชมุชนและเรอืนให้สญูหายไปอย่างต่อเนือ่ง เช่น การขยายตวัของกลุม่ของเรอืน 

การพัฒนาระบบถนนและปรับเรือนไปตามแนวถนน การเพิ่มเติมระบบไฟฟ้าและประปา สะท้อนให้เห็นถึงการปรับ

ตวัอย่างรวดเรว็ในระดบัชมุชน (ธาดา, 2546: 86-87; นพดลและจนัทนย์ี, 2548: 100-103) อกีสิง่ทีท่�ำให้ลกัษณะของ

เรือนไทลาวเปลี่ยนแปลงอย่างมาก คือ สื่อต่างๆ ท�ำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางค่านิยมเดิม ซึ่งเป็นเอกลักษณ์ที ่



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

103
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

บ่งบอกคณุค่าเฉพาะของตน (วโิรฒ, 2551: 118) ลกัษณะทีเ่ด่นชดั คอื การรือ้ถอนเรอืนดัง้เดมิและปลกูสร้างใหม่เรอืน

แบบสมัยใหม่ ซึ่งมีลักษณะกระชับและปิดล้อม พื้นที่ใต้ถุนมีการใช้งานมากขึ้นในชีวิตประจ�ำวัน ห้องครัวถูกย้ายลงมา

ไว้ชั้นล่าง และมีการท�ำรั้วกั้นชัดเจนมากขึ้น แต่ที่ส�ำคัญ คือ พื้นที่ว่างบนเรือน เช่น เกย นอกซานถูกลบเลือนไป ท�ำให้

รูปแบบเรือนและลักษณะเฉพาะของชุมชนโดยรวมเปลี่ยนแปลงไป แต่หากพิจารณาคติความเชื่อตามฮีตคองต่างๆ ที่

แฝงอยู่ในระบบสังคม และวัฒนธรรมของชุมชน พบว่ามีอิทธิพลต่อรูปแบบการจัดพื้นที่ และแบบแผนการใช้พื้นที่ทั้ง

ในระดับชุมชนและระดับเรือน (ทรงยศ, 2555: 11-12; นพดล, 2548: 128) 

ดังนั้น ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว เป็นสิ่งที่สัมพันธ์กันระหว่าง 3 ปัจจัย คือ รูปแบบ 

(Form) คอื รปูแบบทางกายภาพของเรอืนรวมถงึชมุชนถกูสร้างขึน้เชือ่มโยงกบัภมูอิากาศ หรอืกบัสภาพแวดล้อมทาง

ภูมิศาสตร์เฉพาะของท้องถิ่น (Tetsuro, 1988: 6; Norberg-Schulz, 1971: 31 ) และรูปแบบของเรือนแต่ละหลังส่ง

ผลต่อลักษณะเฉพาะหรือคุณค่าโดยรวมของชุมชน (วันดี, 2550: 2-17; อรศิริ, 2551: 5) หน้าที่ใช้สอย (Function) 

คือ เนื้อหาหลักของตัวเรือนที่แสดงความสัมพันธ์ของพื้นที่ การใช้งานและกิจกรรมของผู้อาศัย ท�ำให้เกิดลักษณะของ

การอยูอ่าศยัทัง้ในเชงิกายภาพและเชงิจติใจทีผู่อ้าศยัมใีห้กบัพืน้ทีอ่าศยัของตนเอง ในลกัษณะแบบแผนการใช้งานจาก

ประสบการณ์ในอดีต ความคุ้นเคย และความสามารถในการปรับตัวเพื่อตอบสนองความพึงใจ ณ. สถานที่ และช่วง

เวลานัน้ (วนัด,ี 2550) คตคิวามเชือ่ (Belief) คอื หน้าทีใ่ช้สอยเชงินามธรรมทีก่่อให้เกดิทศันคตทิีม่ต่ีอบางสิง่กบัคณุค่า

ทีถ่กูอ้างองิถงึ (Long, 1988: 19) หรอืการให้ความหมายกบัสิง่ทีต่นเองรูส้กึผกูพนั และสะท้อนการมองโลกของตนเอง 

(Waterson, 1990: 91) มีอิทธิพลต่อลักษณะของรูปแบบ ผังพื้น การจัดพื้นที่ว่าง และการวางทิศทางของเรือน  

(Rapoport, 1969: 41) รวมถึงควบคุมความสัมพันธ์ระหว่างพฤติกรรมของผู้คนในการอยู่ร่วมกันจากลักษณะการจัด

แบ่งพื้นที่ในการอยู่อาศัย (สมชายและคณะ, 2555: 29) ก่อให้เกิดจริยธรรมส�ำคัญของชาวไทลาวในอยู่อาศัยร่วมกัน 

และหากปัจจัยทั้งสามข้างต้นมีการเปลี่ยนแปลงย่อมมีผลต่อลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว

เมือง (ชุมชน) เชียงคาน 
	 เมืองเชียงคาน เมืองใหม่เชียงคานหรือเมืองใหม่ (เติม, 2513: 341; ทองสมุทรและสมหมาย, 2539: 192) 

ตั้งขึ้นเมื่อปี พ.ศ. 2417 เมื่อชาวลาวหรือชาวเชียงคานจากเมืองเชียงคานเดิม หรือเมืองชนะคาม แขวงเวียงจันท์ 

สาธารณรัฐประชาธิปไตยประชาชนลาว อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในหมู่บ้านท่านาจัน ประเทศไทย ชาวบ้านที่อาศัยอยู่

โดยมากนิยมเรียกชุมชนของตนเองว่า “เมืองเชียงคาน” และเรียกตนเองว่า “ไท (คนหรือชาว) เชียงคาน” 

	 เมอืงเชยีงคาน ตัง้อยูร่มิแม่น�ำ้โขง เป็นพืน้ทีร่อยต่อระหว่างไชยะบรุแีละจงัหวดัเลย ทีย่งัคงมรีปูแบบวฒันธรรม

หลวงพระบาง (ประภสัสร์, 2557: 166) ในอดตีเคยเป็นเมอืงหน้าด่าน และเมอืงท่าแห่งหนึง่ของแม่น�ำ้โขงตอนล่างจาก

เมืองหลวงพระบางจนถึงเมืองหนองคาย ในปัจจุบัน คือ เขตเทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย  

มีพื้นที่ 2.7 ตารางกิโลเมตร มีจ�ำนวนประชากร 5,565 คน จ�ำนวน 2,526 ครัวเรือน แบ่งการปกครองเป็นหมู่ 1 และ

หมู่ 2 (เทศบาลต�ำบลเชียงคาน, 2557)

ลกัษณะภมูปิระเทศโดยทัว่ไปเป็นทีร่าบลุม่แม่น�ำ้โขงและแม่น�ำ้สาขา มคีวามลาดเทจากทางด้านทศิใต้ไปทาง

ด้านทิศเหนือ มีพื้นที่ราบเชิงภูเขาอยู่บริเวณทางด้านทิศตะวันออกจรดทิศตะวันตก กลุ่มของเรือนตั้งอยู่บริเวณที่ราบ

ลุ่มริมแม่น�้ำโขง ล้อมรอบด้วยที่นา และแหล่งน�้ำส�ำหรับบริโภคของชาวบ้าน มีภูเขาและป่าสงวนโอบล้อมเมืองอีกชั้น

ในอดีตเคยเป็นแหล่งต้นน�้ำบริโภค แหล่งอาหารและแหล่งวัสดุก่อสร้างเรือน 



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

104
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

บ้านเรือนในเมืองเชียงคานมีลักษณะเป็นกลุ่มเรือนทอดยาวขนานกับล�ำน�้ำ และไม่มีหลักบ้านเหมือนกับ

ชุมชนไทลาวอื่นๆ ในภาคอีสาน แต่มีวัดมากถึง 8 วัด โดยวัดส�ำคัญและเก่าแก่ของเมือง ได้แก่ วัดมหาธาตุ และวัดศรี

คุณเมือง ทั้ง 2 วัดมีกลุ่มเรือนตั้งกระจายล้อมรอบเป็นวงรัศมี และส่วนใหญ่เป็นชาวเชียงคานดั้งเดิมที่สืบเชื้อสายต่อ

เนื่องมาจนถึงปัจจุบัน ป่าช้าของเมืองเชียงคานมีอยู่ 3 แห่ง ตั้งอยู่ทางทิศตะวันออก (ปัจจุบันคือโรงเรียนวิจิตร) อีก

สองแห่งตัง้อยูท่ศิใต้ (ปัจจบุนั คอื วดัสนัตวินาราม และวดัศรพีนมมาศ) ศาลปูต่า ชาวบ้านเรยีกว่า “ศาลเจ้าพ่อคกค�ำ” 

พื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ตั้งอยู่ห่างออกไปจากบริเวณเมืองอยู่ทางด้านทิศตะวันตก เป็นศาลขนาดกลางตั้งอยู่ริมฝั่งแม่น�้ำโขง  

(ภาพที่ 1-2) 

ภาพที่ 1 แสดงสภาพแวดล้อมและการแบ่งอาณาเขตหมู่บ้าน ในเขตเทศบาลต�ำบลเชียงคาน 

อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย พ.ศ. 2551
ปรับปรุงเพิ่มเติมจาก: กรมแผนที่ทหาร. (2542). องค์การบริหารส่วนต�ำบลเชียงคาน. (ม.ป.ท.).

ชาวเชยีงคานส่วนใหญ่ประกอบอาชพี เกษตรกรรม ท�ำไร่ท�ำนาและค้าขายเป็นอาชพีหลกั ส่วนทอผ้า จกัสาน 

เลีย้งปลา และปลกูผกัตามรมิแม่น�้ำโขงเป็นอาชพีเสรมิ ชาวเชยีงคานเป็นกลุม่คนทีศ่รทัธาในพทุธศาสนาผสมกบัความ

เชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษเช่นเดียวกับกลุ่มไทลาวอื่นๆ มีพิธีกรรมในประเพณีที่ส�ำคัญ 2 พิธี ได้แก่ พิธีบุญเดือนหก 

(พฤษภาคม) เป็นการท�ำบุญโดยน�ำพิธีบุญบั้งไฟ บุญเผวส และพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษ หรือพิธีไหว้เจ้าพ่อ (แห่เจ้าพ่อ)  

มารวมกัน และพิธีบุญออกพรรษา และการไหลเรือไฟเพื่อขอขมาแม่น�ำโขงกับบูชาพญานาค พิธีกรรมส�ำคัญทั้งสอง

แสดงความผูกพันระหว่างศรัทธาศาสนาและสังคมวัฒนธรรมของชาวเชียงคาน เพื่อขอขมาและขอพรให้คุ้มครองให้

เมืองและชาวบ้านอยู่เย็นเป็นสุข สถานที่ใช้ในกิจกรรม คือ วัดมหาธาตุ และถนนในเมือง พร้อมมีการแห่แหนใส่รถ

ประดับตกแต่งสวยงามตามถนนไปยังวัดด้วย ส่วนพิธีบุญประจ�ำปีอื่นๆตามฮีต 12 มักจัดเป็นพิธีประจ�ำปีของแต่ละ 

คุ้มวัด



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

105
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

สภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของเมืองเชียงคาน

กลุ่มเรือนที่ตั้งกระจายรอบวัดส�ำคัญ ศาลเจ้าพ่อ

ภาพที่ 2 แสดงสภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของเมืองเชียงคาน

ลักษณะเฉพาะของเมืองและเรือนพื้นถิ่นเชียงคาน
ตามทีก่ล่าวในหวัข้อทีแ่ล้วว่า ลกัษณะเฉพาะของเรอืนและชมุชนพืน้ถิน่ไทลาว คอื ความสมัพนัธ์ทีก่ลมกลนื

ระหว่างรูปแบบ หน้าที่ใช้สอย และคติความเชื่อหรือความหมายของตนเองกับพื้นที่ ดังนั้นในส่วนต่อไปนี้เป็นการน�ำ

เสนอลกัษณะของกลุม่บ้าน-เมอืงเชยีงคาน คณุลกัษณะของเรอืนเชยีงคานและการแปรเปลีย่น ลกัษณะเฉพาะของการ

ใช้งานพื้นที่ภายในเรือน และความหมายทางวัฒนธรรม

ลักษณะกลุ่มบ้าน-เมืองเชียงคาน

ในเมืองเชียงคานการรวมกลุ่มบ้านสามารถแบ่งได้เป็น 2 รูปแบบ คือ คุ้มบ้าน และคุ้มวัด 

คุม้บ้าน (ภาพที ่3) เป็นความสมัพนัธ์ของกลุม่ของเรอืนเครอืญาตทิัง้แบบโคตรตระกลูเดยีวกนัและต่างโคตร

ตระกูล สามารถจ�ำแนกได้เป็น 2 คุ้ม คือ คุ้มบ้านเหนือ (หมู่ 1) และคุ้มบ้านใต้ (หมู่ 2) แต่ละคุ้มบ้านประกอบไปด้วย

เรอืนหลายๆ หลงั อาณาเขตพืน้ทีบ้่านของแต่ละกลุม่โคตรตระกลูประกอบด้วย 3-5 ครวัเรอืน บรเิวณบ้านจงึเป็นทีด่นิ

ขนาดใหญ่ ในระหว่างบ้านต่อบ้านผู้อยู่อาศัยจะปลูกต้นไม้เป็นเครื่องหมายบอกอาณาเขตอย่างง่ายๆ ไม่มีศาลพระภูมิ

หรอืศาลเจ้าที ่แต่พบว่าองค์ประกอบนีม้เีฉพาะบางบ้านทีผู่อ้ยูอ่าศยัเป็นคนมาจากทีอ่ืน่ บรเิวณบ้านโดยทัว่ไปประกอบ

ด้วย ลานดนิ ตัวเรอืน เลา้ข้าว ส้วมซมึ และสวนครัวอยู่บรเิวณท้ายบ้าน ลานดนิเป็นพืน้ทีว่่างกบัทางสญัจรเชือ่มตอ่ไป

ยังคุ้มบ้านอื่น และทางเดินเข้าสู่ตัวเรือน ตัวเรือนวางหน้าเรือนหันเข้าหากัน เล้าข้าวมีขนาดและจ�ำนวนแตกต่างกัน

ตามฐานะและจ�ำนวนสมาชิกในครอบครัว 



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

106
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ปัจจบุนัพบว่าเนือ่งจากการตดัถนน การแบ่งทีด่นิให้ลกูหลาน และการกัน้รัว้ถาวรในทีด่นิแต่ละแปลง ส่งผล

ให้อาณาเขตของทีด่นิของแต่ละตระกลูมขีนาดพืน้ทีล่ดลง โดยทัว่ไปมลีกัษณะแคบและยาว ซึง่ส่งผลให้ลานดนิถกูปรบั

เป็นส่วนหนึ่งของถนน เล้าข้าวถูกรื้อถอนออกประกอบกับมีการใช้งานน้อยลง เพราะชาวบ้านนิยมเก็บข้าวเปลือกใส่

ถุงปุ๋ย และจัดวางบนแคร่ไม้เตี้ยๆ บริเวณโถงครัว เพื่อความสะดวกในการขนส่งข้าวไปโรงสี นอกจากนั้นยังส่งผลต่อ

การเปลี่ยนแปลงรูปแบบ และการจัดพื้นที่ใช้งานภายในเรือนตามรูปที่ดิน ซึ่งจะอธิบายในหัวข้อต่อไป 

ภาพที่ 3 แสดงความสัมพันธ์ระหว่างคุ้มบ้านกับคุ้มวัดของเมืองเชียงคาน

คุ้มวัด เป็นการรับรู้ร่วมกันของชาวบ้านในเชิงพฤติกรรม โครงสร้างของคุ้มวัดมีกลุ่มของเรือนเครือญาติ

หลายๆ กลุม่มาอยูร่่วมกนัในอาณาเขตของวดัเดยีวกนั และกจิกรรมทีท่�ำร่วมกนัในชมุชน (ภาพที ่3) คุม้วดัส�ำคญั ได้แก่ 

คุ้มวัดศรีคุณเมือง และคุ้มวัดมหาธาตุ ชาวบ้านส่วนใหญ่เรียกคุ้มวัดและคุ้มบ้านโดยไม่แบ่งแยกชัดเจนนัก ต�ำแหน่งวัด

และกลุ่มของเรือนแสดงถึงปฏิสัมพันธ์ทางสังคมของเครือญาติ และความหมายของอาณาเขตพื้นที่อยู่อาศัยของกลุ่ม

คนในสังคมอย่างเข้มข้น 

อาณาเขตพืน้ทีข่องคุม้บ้าน และคุม้วดัในเมอืงเชยีงคาน (ภาพที ่4) สะท้อนความสมัพนัธ์ของระบบครอบครวั

และเครือญาติ อาณาเขตกลุ่มของเรือนเครือญาติท�ำหน้าที่ก�ำหนดขอบเขตของผู้คนในเชิงพฤติกรรม จากการศึกษา

พบพื้นที่ที่สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ส่วน คือ 1) พื้นที่ศูนย์กลาง โดยมีครอบครัวต้นตระกูล ซึ่งเป็นคุ้มบ้านในตระกูล

ที่อาวุโสที่สุด เป็นเสมือนศูนย์กลางความสัมพันธ์ของกลุ่มเครือญาติตระกูลเดียวกัน และความสัมพันธ์ทั้งหมดภายใน

เมอืง 2) พืน้ทีก่ลาง เป็นครอบครวัลกูหลานทีแ่ต่งงานกนัในแต่ละรุน่แต่ละกลุม่ตระกลู หรอืผูห้ญงิทีแ่ต่งงานกบัคนนอก

ชุมชนแล้วเข้ามาตั้งเรือนในบริเวณคุ้มบ้านของโคตรตระกูล ซึ่งท�ำให้คนในเมืองเกือบทั้งหมดสามารถนับญาติกันได้  

ไม่ว่าโดยสายเลือดหรือการแต่งงาน และ 3) พื้นที่ชายขอบ คือ ครอบครัวนอกวงศ์วาน หรือกลุ่มคนต่างถิ่นเข้ามาตั้ง

บ้านเรือนอยู่ชายขอบของเมือง ชาวบ้านเรียกว่า “ไทครัว” หรือกลุ่มชนที่ผสมผสานกัน และเป็นที่น่าสังเกตว่าการ

ล�ำดบัเครอืญาตขิองชาวบ้านนอกจากจะเป็นในลกัษณะของกระจายตวัจากศนูย์กลางแล้ว ส่วนใหญ่ยงัให้ความส�ำคญั

กบัตระกลูฝ่ายหญงิ โดยเฉพาะกลุม่ตระกลูเก่าแก่ทีเ่ป็นชนชัน้ปกครอง ทัง้นีเ้พือ่ความมัน่คงและความสขุในการอยูร่่วม

กัน และภายใต้การล�ำดับเครือญาติลักษณะนี้ ยังสะท้อนการจัดการทางสังคมผ่านระบบเครือญาติ และการจ�ำแนก

กลุ่มคนที่แฝงนัยของความเป็นคนเมืองเชียงคาน หรือผู้ที่มาจากเมืองหลวงพระบาง ซึ่งเป็นผู้ที่มีสถานะที่เจริญกว่าไป

ด้วยในเวลาเดียวกัน อันเป็นคุณลักษณะเฉพาะประการหนึ่งของพื้นที่อยู่อาศัยของชาวเชียงคาน



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

107
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

ภาพที่ 4 แสดงอาณาเขตพื้นที่อยู่อาศัยของคุ้มบ้านและคุ้มวัดของชาวบ้านในเมืองเชียงคาน

ปัจจบุนัอาณาเขตดงักล่าวได้ถกูเปลีย่นแปลงไปตัง้แต่ราวปี พ.ศ. 2553 โดยมกีารแบ่งเป็นชมุชนคุม้วดัย่อยๆ 

8 ชุมชนตามจ�ำนวนวัดที่ตั้งอยู่ โดยใช้เส้นทางเดินบิณฑบาตของภิกษุเป็นตัวก�ำหนดขอบเขตชุมชนคุ้มวัดแทนความ

สัมพันธ์ของคุ้มบ้านและคุ้มวัดแบบดั้งเดิม

คติความเชื่อบางประการจากการบอกเล่าของชาวเชียงคาน (ภาพที่ 5) คือ การวางแนวแกนเมืองในเชิง

สัญลักษณ์ ทั้งแนวแกนตามกระแสน�้ำไหลและแนวแกนตามความสูงและต�่ำของสัณฐานทางภูมิศาสตร์ 

การวางแนวแกนเมอืง โดยทศิเหนอืและใต้ตามกระแสน�้ำไหล ต้นน�ำ้ เรยีกว่า ทศิเหนอื กลุม่บ้านทีต่ัง้อยูต้่นน�ำ้ 

ชาวบ้านเรียกว่า “คุ้มบ้านเหนือ” หรือคุ้มวัดศรีคุณเมือง และปลายน�้ำนี้ เรียกว่า ทิศใต้ กลุ่มบ้านที่ตั้งอยู่ปลายน�้ำ ซึ่ง

ชาวบ้านเรยีกว่า “คุม้บ้านใต้” หรอืคุม้วดัมหาธาต ุส่วนด้านตัง้ฉากเป็นแนวแกนตามความสงูและต�ำ่ทางภมูศิาสตร์ ซึง่

ชาวบ้านเรยีกว่า “เทงิ-ลุม่” โดยถนนทีส่ร้างบนพืน้ทีส่งูเรยีกว่า “ถนนเทงิ” หรอืถนนศรเีชยีงคาน ส่วนถนนทีส่ร้างบน

พืน้ทีท่ีต่�ำ่กว่าเรยีกว่า “ถนนลุม่” หรอืถนนชายโขง การศกึษานีม้ข้ีอสนันษิฐานว่าการเรยีกชือ่คุม้บ้าน และชือ่ถนนตาม

บรบิททางสภาพแวดล้อม เป็นววิฒันาการจากคตคิวามเชือ่ดัง้เดมิ เนือ่งจากเป็นชาวลาวทีอ่พยพมาจากเขตเมอืงหลวง

พระบาง นอกจากนี้พบว่ามีคติความเชื่อเกี่ยวกับทิศหัวนอนที่สัมพันธ์กับภูเขาและแม่น�้ำ ซึ่งจะอธิบายในหัวข้อต่อไป 

ทิศความเชื่อ ทิศสากล

ภาพที่ 5 แสดงแกนทิศความเชื่อและทิศสากลตามค�ำบอกเล่าของชาวบ้านในเมืองเชียงคาน 
ปรับปรุงเพิ่มเติมจาก: เกรียงไกร, ม.ป.ท.: 176-177



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

108
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

คุณลักษณะเรือนเชียงคาน และการแปรเปลี่ยน

จากการส�ำรวจเรือนและตามค�ำบอกเล่าของชาวเชียงคาน สามารถจ�ำแนกรูปแบบเรือนได้เป็น 2 ช่วง  

ตามอายกุารก่อสร้าง และรปูแบบของเรอืนทีพ่ฒันาไป ได้แก่ เรอืนแบบดัง้เดมิ และเรอืนแบบววิฒันาการต่อจากเรอืน

แบบดั้งเดิม 

เรือนแบบดั้งเดิม (ภาพที่ 6: H-01) ชาวบ้านเรียกว่า “เรือนเก่า” อายุการสร้าง 54-140 ปี ปัจจุบันหลง

เหลือให้ศึกษาน้อยลง เนื่องจากการพัฒนาทางเศรษฐกิจและการเปลี่ยนแปลงค่านิยมแบบสมัยใหม่ท�ำให้เจ้าของรื้อ

ถอนเรือนของตนทิ้งไป ในอดีตเรือนเก่าเป็นเรือนของผู้ที่มีฐานะในเมืองเชียงคาน ลักษณะโดยทั่วไปเป็นเรือนไม้จริง

ขนาดใหญ่ ยกใต้ถุนสูง บนเรือนประกอบด้วยเรอืนนอน และเรือนครัวแยกออกจากกนั มีชานเปิดโล่ง (นอกซาน) เป็น

ส่วนเชื่อม โดยมีบันไดทอดขึ้นโดยตรง เรือนนอนเป็นเรือนขนาดใหญ่ (เต้าใหญ่) หลังคาทรงปั้นหยา หรือทรงจั่วสูงมุง

ดนิขอ ส่วนเรอืนครวัเป็นเรอืนขนาดเลก็วางขวางท้ายเรอืนนอน มหีลงัคาทรงจัว่คลมุแยกต่างหาก เรอืนทัง้สองมลีกัษณะ 

ฝาผนังไม้คล้ายคลึงกัน คือ ฝาผนังไม้เป็นเกล็ดตามแนวนอนหรือแนวตั้ง ด้านบนของฝาผนังเป็นระแนงไม้เพื่อระบาย

อากาศ เรอืนนอนมช่ีองหน้าต่างขนาดเลก็ (ป่องเอีย้ม) ซึง่มอียูเ่ฉพาะทางด้านสกดัของเรอืน เรอืนนอนค่อนข้างปิดทบึ

เนือ่งจากอยูใ่นภมูอิากาศทีห่นาวเยน็ ด้านหน้าเรอืนมรีะเบยีงด้านหน้าขนาดใหญ่ขนานไปตามความยาวของเรอืน (เซยี) 

ฝาผนังด้านที่เปิดเข้าสู่เรือนนอนจะมีประตูเปิด-ปิดติดตั้งทุกห้องเสา 

ระดบัพืน้เรอืนมกัยกพืน้ทีส่�ำคญัสงูขึน้ โดย เรอืนนอน เซยี และเรอืนครวัเป็นส่วนทีอ่ยูส่งูทีส่ดุ และนอกซาน

เป็นส่วนที่ต�่ำที่สุด ใต้ถุนเรือน (ใต้ล่าง) เป็นพื้นที่เปิดโล่ง เสารับตัวเรือนนอนมีสองแบบ คือ เสาไม้กลม และเสาก่ออิฐ

ขนาดใหญ่วางบนหินหรือคอนกรีต เพื่อปรับให้เรือนเหมาะกับที่ตั้ง และระดับพื้นให้เสมอกัน อีกทั้งป้องกันความชื้น

จากดินและปลวก 

เรือนแบบดั้งเดิมโดยมาก แม้ว่ามีการเปลี่ยนแปลงไปบ้าง เนื่องจากการซ่อมบ�ำรุง หรือเพิ่มเติมพื้นที่ใช้งาน

ใหม่ เช่น การเปลีย่นวสัดมุงุหลงัคาจากดนิขอเป็นสงักะส ีการสร้างหลงัคาคลมุนอกชาน และการเพิม่เตมิห้องน�ำ้-ส้วม

บริเวณนอกซาน แต่ยังคงลักษณะของรูปแบบเรือนดั้งเดิมไว้ การศึกษานี้จึงได้น�ำแบบแผนรูปแบบเรือนดั้งเดิมมาใช้

เพื่อการศึกษาเปรียบเทียบคุณลักษณะความงามกับเรือนแบบวิวัฒนาการต่อไป แต่เรือนแบบดั้งเดิมนี้ยังคงหลงเหลือ

อยู่ในชุมชนเพียงเล็กน้อยและคาดว่าน่าจะสูญหายไปในอนาคตอันใกล้

	 เรือนแบบวิวัฒนาการต่อจากเรือนแบบดั้งเดิม เรือนลักษณะนี้สามารถจ�ำแนกได้เป็น 2 รูปแบบย่อย คือ 

เรือนประยุกต์อายุการสร้าง 35-53 ปี และเรือนธรรมดาอายุการสร้างน้อยกว่า 35 ปีลงมา ภายในบริเวณชุมชนเรือน

กลุ่มนี้มีจ�ำนวนมากกว่าเรือนเก่า ปัจจัยส�ำคัญของการเปลี่ยนแปลงเนื่องจากการปิดประเทศของสาธารณะรัฐ

ประชาธิปไตยประชาชนลาว การรับอิทธิพลจากเรือนไทลาวกลุ่มอื่นพร้อมเรือนแบบสมัยใหม่ และการก่อสร้างที่ง่าย

และประหยัด ในปัจจุบันพบว่าการพัฒนาการท่องเที่ยวในชุมชนส่งผลให้ทิศทางและอัตราการเปลี่ยนแปลงเรือน 

เหล่านี้เพื่อต้อนรับนักท่องเที่ยวที่เข้ามาในชุมชนและได้กลายเป็นภาพลักษณ์หนึ่งของเมืองเชียงคาน ลักษณะความ

แตกต่างของเรือนกลุ่มนี้มีดังนี้

	 เรือนประยุกต์ (ภาพที่ 6: H18) ลักษณะโดยทั่วไปเป็นเรือนไม้จริงยกใต้ถุนสูง บนเรือนประกอบด้วย 

เรือนนอนและห้องครัวเชื่อมติดกัน ไม่มีนอกซาน มีหลังคาทรงจั่วมุงสังกะสีคลุมพื้นที่บนเรือนทั้งหมดไว้ด้วยกัน  

ตวัเรอืนปิดล้อมด้วยฝาผนงัไม้เป็นเกลด็ตามแนวนอนสลบัแนวตัง้ ไม่มช่ีองระบายอากาศด้านบนผนงัแบบเรอืนดัง้เดมิ 

แต่มช่ีองหน้าต่างและช่องแสงกระจกโดยรอบ ด้านหน้าเรอืนมเีซยีขนาดเลก็และบนัไดทอดขึน้โดยตรง ฝาผนงัด้านตดิ

เรอืนนอนและประตเูปิด-ปิดมลีกัษณะคล้ายเรอืนดัง้เดมิ ห้องครวัด้านหลงัในบางเรอืนจะมนีอกซานเลก็ๆ ส�ำหรบัล้าง



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

109
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

จาน มีการปรับระดับพื้นโดยเฉพาะเซีย และห้องครัวให้ต�่ำกว่าระดับพื้นเรือนนอน ใต้ถุนเรือนเปิดโล่ง และเสารับ 

ตัวเรือนนอนมีลักษณะคล้ายคลึงเรือนแบบดั้งเดิม แต่เสามีขนาดเล็กลง

เรือนแบบดั้งเดิม เรือนแบบวิวัฒนาการ

เรือนเก่า เรือนประยุกต์ เรือนธรรมดา 

รูปด้านหน้า รูปด้านหน้า รูปด้านหน้า

ผังเรือนชั้นบน ผังเรือนชั้นบน ผังเรือนชั้นบน

ผังเรือนชั้นล่าง (H-01) ผังเรือนชั้นล่าง (H-18) ผังเรือนชั้นล่าง (H-28)

ภาพที่ 6 แสดงรูปแบบเรือนแบบดั้งเดิมและเรือนแบบวิวัฒนาการ

	



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

110
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

	 เรือนธรรมดา (ภาพที่ 6: H-28) เรือนกลุ่มนี้บางส่วนเกิดจากการปรับปรุงเรือนแบบดั้งเดิมมามีรูปแบบ

ภายนอกคล้ายคลึงกัน แต่เรือนโดยมากที่ก่อสร้างภายหลังมักเป็นเรือนครึ่งปูนครึ่งไม้สูง 2 ชั้น ชั้นบนเรือนเป็น 

เรอืนนอน อาจมรีะเบยีงเลก็ๆยืน่คลมุทางเข้าด้านหน้า หรอืด้านหลงั ชัน้ล่างประกอบด้วยห้องโถงรบัแขกและพกัผ่อน  

ห้องครวั และห้องน�ำ้-ส้วม ไม่มเีซยีและนอกซาน ชัน้บนมหีลงัคาทรงจัว่ต�ำ่มงุกระเบือ้งลอนคูห่รอืสงักะสคีลมุเรอืนนอน 

ชั้นล่างที่เชื่อมต่อด้านท้ายนิยมต่อหลังคาจากระดับพื้นชั้นบนในลักษณะเพิงทิ้งชายคาลงมาคลุมพื้นที่ครัวชั้นล่างไว้ 

ลักษณะฝาผนังครึ่งปูนครึ่งไม้ โดยชั้นล่างนิยมท�ำเป็นผนังก่ออิฐฉาบปูน ชั้นบนคงความเป็นฝาผนังไม้ไว้ มีหน้าต่างกับ

ช่องแสงกระจกขนาดใหญ่โดยรอบ รูปแบบเรือนโดยรวมเป็นรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้าวางยาวขนานลึกตามรูปที่ดิน และหน้า

เรือนหันเข้าหาถนนเป็นหลัก ใต้ถุนเรือนที่เคยเปิดโล่งถูกปิดล้อมด้วยทั้งสี่ด้านเป็นพื้นที่ใช้งานชั้นล่าง ผนังด้านหน้า

และด้านท้ายเรือน มีประตูเปิด-ปิดเข้าสู่พื้นที่รับแขกและพักผ่อน และห้องครัว มีการปรับระดับพื้นเรือนเป็นสองชั้น 

ระดับพื้นสูงสุดเป็นเรือนนอน เสารับเรือนนอนชั้นล่างนิยมใช้เสาคอนกรีต และฐานรากตอม่อ ชั้นบนคงนิยมใช้เสาไม้

แบบเรือนที่ปลูกสร้างในระยะแรกๆ	

	 จากวิวัฒนาการของรูปแบบเรือนโดยรวมที่ปรากฏ คือ การเปลี่ยนแปลงรูปทรงหลังคาจากหลังคาปั้นหยา

เอียงลาดสูงเป็นหลังคาจั่วต�่ำคลุมพื้นที่ใช้งานมากขึ้น การย้ายต�ำแหน่งเรือนครัวเชื่อมต่อท้ายเรือนนอน การหายไป

ของนอกซาน และการลดทอนขนาดพื้นที่เซียจนกระทั่งสูญหายไปเนื่องด้วยข้อจ�ำกัดของรูปที่ดิน ถือได้ว่าเป็นการ

เปลี่ยนแปลงที่ส�ำคัญของรูปแบบเรือนเชียงคาน การสร้างเรือนธรรมดาพร้อมทั้งวัสดุแบบใหม่ พร้อมทั้งมีการปิดล้อม

ใต้ถนุเรอืนทัง้หมดเป็นชัน้ล่างเป็นพืน้ทีร่บัแขกและพกัผ่อน ห้องครวั และห้องน�ำ้-ส้วมเพือ่ความเป็นส่วนตวัและความ

ปลอดภยัมากขึน้ ดงันัน้ลกัษณะเฉพาะของเรอืนเชยีงคาน และการแปรเปลีย่นโดยเฉพาะรปูแบบภายนอก จงึอาจสรปุ

ได้ว่า มกีารปรบัเปลีย่นจากเรอืนเก่า เป็นเรอืนประยกุต์ทีม่เีรอืนนอนและเรอืนครวัเชือ่มต่อท้าย และสดุท้ายเป็นเรอืน

ธรรมดาที่ปิดล้อมใต้ถุนโล่งเป็นพื้นที่ใช้สอย พร้อมกับใช้วัสดุแบบใหม่ผสมผสานกัน เป็นการรับเอาค่านิยมแบบสมัย

ใหม่เข้าไว้และการพยายามปรับตัวให้เข้ากับสภาพแวดล้อมที่เข้ามามีอิทธิพลในแต่ช่วงเวลาที่ปลูกสร้างเรือน 

	 ลักษณะเฉพาะของการใช้งานพื้นที่ภายในเรือน และความหมายทางวัฒนธรรม

	 เรือนแบบดั้งเดิม (ภาพที่ 7) พื้นที่ใช้งานบนเรือนประกอบด้วย นอกซาน เซีย (ระเบียงด้านหน้า) เรือนนอน 

และเรอืนครวั นอกซานพืน้ทีเ่ปิดโล่งไม่มหีลงัคาคลมุ ใช้วางโอ่งน�ำ้ส�ำหรบัใช้ล้างถ้วยชาม และซกัล้าง ปัจจบุนันอกซาน

นิยมเพิ่มเติมหลังคาคลุม เพื่อป้องกันแสงแดด และน�้ำฝนไม่ให้ท�ำลายพื้นไม้ และห้องน�้ำ-ส้วมบริเวณด้านท้ายใกล้กับ

เรอืนครวั เพือ่ความสะดวกต่อกจิกรรมในชวีติประจ�ำวนั ถดัจากนอกซานเป็นเซยีพืน้ทีก่ึง่เปิดโล่งอยูใ่ต้ชายคาเดยีวกบั

เรือนนอน ใช้ส�ำหรับนั่งเล่น รับประทานอาหาร รับแขกและเป็นที่นอนส�ำหรับสมาชิกหรือแขกผู้ชายในบางโอกาส  

ถัดจากเซียเป็นเรือนนอนพื้นที่ใช้งานส่วนตัว มีประตูทางเข้าจากเซีย 3 ประตู ประตูนอกจากแบ่งอาณาเขตพื้นภาย

ภายในและภายนอกของเรือนแล้ว ยังมีล�ำดับศักดิ์ตามสถานะของผู้ใช้ ประตูห้องเสาแรกส�ำหรับภิกษุ และผู้อาวุโสที่

นบัถอืของครอบครวัหรอืคนในชมุชน ประตหู้องเสาทีส่องส�ำหรบับคุคลทัว่ไปใช้บอกถงึความเท่าเทยีม ส่วนประตหู้อง

เสาสุดท้ายส�ำหรับผู้หญิง และเด็ก ปัจจุบันการใช้งานประตูที่แฝงนัยดังกล่าวได้ถูกลืมเลือนไป หากแต่เมื่อมีงานบุญ

เรือนพฤติกรรมการใช้งานประตูและความหมายของล�ำดับศักดิ์ของประตูทั้งสามก็มักปรากฏขึ้นเช่นกัน 

ภายในเรอืนนอนแบ่งพืน้ที่ใช้งานเป็น 2 ส่วน คือ พื้นที่ศกัดิ์สิทธิ์ และพื้นที่นอน พื้นที่ศักดิส์ิทธิ์มกัวางไว้ห้อง

เสาแรกทางด้านหัวเรือน ทางทิศตะวันออก ภายในติดหิ้งบูชาพระ ที่เสาหรือฝาผนัง ชาวบ้านเรียกว่า “หน้าฮ่อง”  

ในอดีตเป็นเขตหวงห้ามเฉพาะสมาชิกในครอบครัวปัจจุบันก็ได้จางหายไป ชาวเชียงคานไม่ท�ำพิธีไหว้ผีบรรพบุรุษที่

เรอืน แต่นยิมไปประกอบพธิทีีว่ดัประจ�ำคุม้ในช่วงเทศกาลสงกรานต์ ส่วนพืน้ทีน่อนแยกเป็นสดัส่วน โดยกัน้ฝาผนงัต่อ

เนื่องกันจากห้องเสากลางจรดห้องเสาสุดท้าย เป็นห้องนอนขนาดใหญ่สมาชิกทุกคนนอนรวมกันในห้อง พื้นที่นอนจะ



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

111
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

แยกเป็นกลุ่มโดยการปูเสื่อและปูสาด (ที่นอนและเสื่อ) และกางมุ้งหรือมีตู้กั้น การนอนสมาชิกในครอบครัวจะนอน

เรียงล�ำดับตามความอาวุโส พ่อและแม่จะนอนอยู่ใกล้หิ้งพระมากที่สุด ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ที่สมาชิกในครอบครัวต้อง

เคารพสูงสุดเช่นเดียวกับหิ้งพระ ถัดมาเป็นพื้นที่นอนของลูกสาว หรือห้องส้วม (ส่วม) นอน ส�ำหรับลูกสาวที่แต่งงาน

แล้วจะนอนกบัลกูเขยในห้องนีก่้อนแยกออกไปสร้างเรอืนของตน ส่วนลกูชายเมือ่เป็นวยัรุน่มกัจะนอนบรเิวณเซยี หรอื

บริเวณโถงทางเดินหน้าห้องนอน 

เรอืนครวัแยกต่างหากวางไว้ด้านท้ายเรอืนนอนทางด้านทศิตะวนัตก โดยมนีอกซานเชือ่มไว้ ภายในเรอืนครวั

ประกอบด้วย เตาไฟจดัวางไว้ทีร่ะดบัพืน้เรอืนบรเิวณมมุห้อง ชาวบ้านนยิมใช้เตาถ่านหรอืเตาฝืน หงุต้มอาหาร เนือ่งจาก

ประหยัดและหาเองได้ง่าย เครื่องใช้ต่างๆ ในการครัว เช่น กระทะ ฝาหม้อ เครื่องจักสาน จะถูกจัดวางไว้อย่างเป็น

ระเบียบบนฝาเรือนหรือห้อยแขวนที่ฝ้าเพดาน ใต้ถุนเรือนไม่นิยมใช้งานในชีวิตประจ�ำวัน ยกเว้นระบายน�้ำทิ้งจากบน

เรอืนและเกบ็สิง่ของทีไ่ม่ใช้งาน ส�ำหรบัห้องน�ำ้-ส้วม แต่เดมินยิมสร้างเป็นอาคารแยกต่างหากตัง้อยูบ่รเิวณบ้าน ถกูน�ำ

มาอยู่ชั้นบนและคงแยกเป็นอาคารต่างหากตั้งอยู่บริเวณนอกซานต่อท้ายเรือนครัว

ชั้นบนเรือน (H-01) หน้าฮ่องกับต�ำแหน่งหิ้งพระ

ภาพที่ 7 แสดงลักษณะการใช้งานพื้นที่ภายในของเรือนแบบดั้งเดิม 

เรือนแบบวิวัฒนาการต่อจากเรือนแบบดั้งเดิม ซึ่งแบ่งออกเป็นเรือนประยุกต์และเรือนธรรมดา

ในเรอืนประยกุต์ (ภาพที ่8) พืน้ทีใ่ช้งานบนเรอืนประกอบด้วย เซยี เรอืนนอน ครวัและห้องน�ำ้-ส้วม ส�ำหรบั

นอกซานทีเ่ชือ่มเรอืนนอนกบัครวัหายไป ท�ำให้บนัไดทอดขึน้เซยีโดยตรง เซยีถกูปรบัให้มขีนาดพืน้ทีเ่ลก็ลง และใช้งาน

ส�ำหรับทางเดินเข้า-ออกของเรือน ประตูทางเข้าเรือนนอนยังคงแบบแผนการใช้งานคล้ายคลึงกับเรือนแบบดั้งเดิม 

ภายในเรอืนนอนพืน้ทีส่่วนหวัเรอืน หรอื หน้าฮ่อง เป็นห้องโถงขนาดใหญ่มหีิง้พระหรอืโต๊ะหมูบ่ชูาทีบ่รเิวณ

มุมห้องด้านในสุด และมีลักษณะการใช้งานแบบเอนกประสงค์เพิ่มขึ้น พื้นที่นอนมีการกั้นฝาผนังแยกเป็นสัดส่วนมาก

ขึ้นกว่าเรือนแบบดั้งเดิม 

ห้องครวัย้ายมาเชือ่มตดิกบัเรอืนนอนด้านท้าย ต�ำแหน่งทีต่ัง้อาจอยูท่างด้านทศิตะวนัออก หรอืทศิตะวนัตก

แล้วขึน้อยูก่บัรปูพืน้ทีด่นิทีป่ลกูสร้างเรอืน เรอืนบางหลงัอาจมซีานเลก็ๆ ส�ำหรบัล้างถ้วยชามและบนัไดทอดขึน้ ภายใน

ห้องครวัเตาไฟนยิมใช้เป็นเตาแก๊สตัง้วางบนโต๊ะ มเีครือ่งใช้ในการครวัแบบสมยัใหม่ เช่น ตูเ้ยน็ ชดุโต๊ะอาหาร ตูก้บัข้าว 



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

112
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

และเพิ่มเตมิห้องน�้ำ-ส้วมและพื้นที่แต่งตัว ไวท้ี่บริเวณห้องครัวควบคู่กนั เพือ่ความสะดวกในการใช้งานในชวีิตประจ�ำวนั 

และแสดงถึงการรับวัฒนธรรมแบบใหม่เข้ามาในวิถีความเป็นอยู่มากขึ้น

ชั้นบนเรือน (H-18) หน้าฮ่องกับต�ำแหน่งโต๊ะหมู่บูชาพระ

ภาพที่ 8 แสดงลักษณะการใช้งานพื้นที่ภายในของเรือนประยุกต์

ในเรือนธรรมดา (ภาพที่ 9) พื้นที่ใช้งานแบ่งเป็น 2 ชั้น โดยที่ชั้นบนเป็นเรือนนอน ส่วนชั้นล่างประกอบด้วย

ห้องรับแขก-พักผ่อน ห้องครัว ห้องน�้ำห้องส้วม และบันไดเชื่อมระหว่างชั้น

เรือนนอนชั้นบน พื้นที่ที่สูญหายไปสิ้นเชิง ได้แก่ เซีย และนอกซาน การใช้งานพื้นที่ภายในเรือนนอนยังคง

แบบดั้งเดิมไว้ พื้นที่หน้าฮ่องถูกปรับเป็นห้องโถงที่มีลักษณะแคบและยาว มีโต๊ะหมู่บูชาตั้งอยู่มุมห้องด้านหน้าและ 

มักใช้เก็บสิ่งของต่างๆ ที่ไม่ใช้งาน เรือนบางหลังมีการจัดวางโต๊ะหมู่บูชาบรรพบุรุษไว้ข้างๆกัน มีบันไดขึ้น-ลงเชื่อม

ระหว่างชั้นล่างกับชั้นบน ท�ำให้การเขาถึงพื้นที่หน้าฮ่องมิใช่ส่วนที่อยู่ในสุดอีกต่อไป พื้นที่นอนมีการกั้นฝาผนังมิดชิด

เพือ่ความเป็นส่วนตวั และมจี�ำนวนห้องเพิม่ขึน้ตามจ�ำนวนสมาชกิในครอบครวั ชัน้บนมกัถกูใช้งานเฉพาะช่วงกลางคนื

ในการพกัผ่อนนอนหลบั ระเบยีงขนาดเลก็ยืน่คลมุทางเข้าด้านหน้า นอกจากใช้ส�ำหรบักนัแดดกบัพกัผ่อนในบางโอกาส

แล้ว ยังเป็นเครื่องหมายแสดงสถานะภาพทางสังคมของผู้เป็นเจ้าของในลักษณะที่มีฐานะทางเศรษฐกิจที่ดี 

ชัน้ล่างตอนหน้าเป็นห้องรบัแขกและพกัผ่อนของสมาชกิในครอบครวั ชาวบ้านนยิมใช้พกัผ่อนและท�ำกจิกรรม

ต่างๆ ในช่วงระหว่างวนั เนือ่งจากเยน็สบายกว่าชัน้บน พืน้ทีภ่ายในจงึมกีารจดัวางเครือ่งเรอืนต่างๆ เพือ่อ�ำนวยความ

สะดวก เช่น เก้าอี้รับแขก ตู้ตั้งทีวี พัดลมและเตียงพักผ่อน ประตูเปิดเข้าสู่ห้องรับแขกและพักผ่อน เป็นเส้นแบ่ง

ปฏสิมัพนัธ์ของคนในชมุชนและสภาพแวดล้อม แต่การอยูร่่วมกนัแบบเครอืญาต ิชาวบ้านส่วนใหญ่ยงัคงไปมาหาสูก่นั

เพื่อพบปะพูดคุย และรับประทานอาหารร่วมกัน กิจกรรมดังกล่าวเกิดขึ้นบริเวณพื้นที่ทางเข้าด้านหน้าแทน ห้องครัว

ที่ตอนท้ายมักมีพื้นที่รับประทานอาหาร พื้นที่แต่งตัวและห้องน�้ำ-ส้วมรวมอยู่ด้วยกัน ภายในห้องครัวประกอบด้วย

เครื่องครัวแบบทันสมัยเพิ่มขึ้นมากกว่าเรือนรูปแบบอื่น เช่น เคาน์เตอร์วางเตาแก๊ส อ่างล้างจานแสตนเลส และตู้เย็น 

ขณะเดียวกันมีเตาถ่านตั้งอยู่ด้านนอกท้ายครัวเพื่อใช้ปิ้งย่าง เนื่องจากควันและกลิ่นของอาหารจะได้ไม่เข้ามาภายใน

ตัวเรือน



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

113
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

จากวิวัฒนาการของการจัดและการใช้งานพื้นที่ภายในเรือน มีลักษณะที่คล้ายคลึงกัน คือ การสูญหายไป
ของนอกซาน และเซีย การปิดล้อมพื้นที่ใต้ถุนเรือน และการคงอยู่ของพื้นที่ใช้งานภายในเรือนนอน การสูญหายไป
ของนอกซานพื้นที่เปิดโล่งเชื่อมเรือนนอนกับเรือนครัวไว้ด้วยกัน ทั้งจากการซ่อมแซมปรับปรุง หรือสร้างใหม่ตาม
เงื่อนไขของพื้นที่ดิน ส่งผลให้มีการปรับพื้นที่การใช้งานภายในของเรือนประยุกต์ ดังนี้ มีการย้ายพื้นที่ครัวมาเชื่อมต่อ
ท้ายเรือนนอน และบันไดทอดขึ้นเซียโดยตรง ส่วนเซียมีการปรับเปลี่ยนขนาด ระดับ และการใช้งานเป็นทางเดินเข้า-
ออก หรือจนกระทั่ง นอกซานและเซีย ได้สูญหายไปในเรือนธรรมดาอย่างสิ้นเชิง 

การเปลีย่นแปลงใต้ถนุเรอืนด้วยการปิดล้อมผนงัทัง้สีด้่านเป็นพืน้ทีใ่ช้งานในชวีติประจ�ำวนั มบีนัไดเชือ่มพืน้ที่
ชั้นบนและชั้นล่างไว้ด้วยกัน มีประตูเปิด-ปิด เพื่อความปลอดภัยและเป็นส่วนตัว แสดงถึงพื้นที่ใช้งานแบบใหม่ที่ตอบ
รับความเป็นส่วนตัวของสมาชิกในครอบครัวมากขึ้น ขณะเดียวกันก็ลดปฏิสัมพันธ์ทางสังคม และสภาพแวดล้อมใน
ชุมชนลง ห้องครัวที่ย้ายลงมาชั้นล่างมักมีพื้นที่ใหม่เพิ่มเติมเข้ามา ได้แก่ พื้นที่รับประทานอาหาร ห้องน�้ำ-ส้วมพร้อม
ด้วยพื้นที่แต่งตัวร่วมไว้ด้วยกัน โดยเฉพาะห้องน�้ำ-ส้วมจากเดิมที่แยกคนละหลังกับเรือนพักอาศัย มีการย้ายต�ำแหน่ง
จากบริเวณเรือน สู่นอกซาน และถูกน�ำมารวมไว้ชั้นล่างพร้อมกับห้องครัว เพื่อความสะดวกในการใช้งานของสมาชิก

ในครอบครัว 

 

H-28 ชั้นบน หน้าฮ่อง (H-29 ภาพแทน)

ชั้นล่าง (H-28) ห้องรับแขก-พักผ่อน

ภาพที่ 9 แสดงลักษณะการใช้งานพื้นที่ภายในของเรือนธรรมดา



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

114
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

การคงอยู่ของพื้นที่ใช้งานภายในเรือนนอนกับโครงสร้างครอบครัว และคติความเชื่อ โดยหน้าฮ่องพื้นที ่

ศักดิ์สิทธ์ยังคงไว้ที่หัวเรือนเป็นพื้นที่ใช้งานหลัก แต่สิ่งที่เปลี่ยนแปลงไปบ้าง คือ ขนาดพื้นที่ใช้งานที่เล็กลงและใช้เป็น

ที่เก็บสิ่งของต่างๆ พื้นที่นอนมีแบบแผนของการจัดพื้นที่ในการอยู่อาศัยที่สืบทอดจากอดีตจนถึงปัจจุบันอย่างชัดเจน 

คอื มกีารจดัพืน้ทีน่อนเรยีงตามล�ำดบัอาวโุส หากแต่มกีารปิดล้อมฝาผนงัเป็นห้องปิดชดิและมจี�ำนวนห้องมากขึน้ตาม

จ�ำนวนสมาชิกในครอบครัว เพื่อความเป็นส่วนตัวมากขึ้น 

แม้ว่าวฒันธรรมการอยูข่องชาวเชยีงคานจะถกูปรบัเปลีย่นไปบางส่วน แต่แบบแผนการใช้งานทีส่ะท้อนผ่าน

การเปลีย่นแปลงและการคงอยูข่องการจดัวางพืน้ทีภ่ายในเรอืน ยงัคงสมัพนัธ์กบัโครงสร้างครอบครวัและคตคิวามเชือ่

ทางศาสนา พร้อมกับการผสานวัฒนธรรมการอยู่แบบดั้งเดิมและแบบสมัยใหม่เข้าไว้ด้วยกัน อันแสดงถึงคุณลักษณะ

เฉพาะประการหนึ่งของชาวบ้านที่แฝงในพื้นที่ใช้งานกับกิจกรรมในชีวิตประจ�ำวัน

คติความเชื่อบางประการของการใช้งานพื้นที่ภายในเรือน 

	 ข้อสังเกตการใช้งานภายในเรือน พบว่าคติความเชื่อที่เกี่ยวเนื่องกับการอยู่อาศัยของชาวเชียงคานใน  

2 ประเดน็ คอื ล�ำดบัศกัดิข์องพืน้ที ่และทศิทีเ่ป็นมงคล ในประเดน็แรกการล�ำดบัศกัดิข์องพืน้ทีพ่บการแบ่งพืน้ทีส่�ำคญั

ในสองแกน คือ แกนแนวราบแบบหัว-ท้ายของเรือน และแกนแนวตั้งแบบยกสูง-ต�่ำ โดยเฉพาะเรือนนอนมีการแบ่ง

พืน้ทีต่ามกจิกรรมการใช้งานจากหวัเรอืนไปท้ายเรอืน พืน้ทีศ่กัดิส์ทิธ์ และหิง้พระ เป็นส่วนหวัเรอืน ส่วนพืน้ทีน่อนของ

ลูกสาวที่เชื่อมต่อไปยังเรือนครัวเป็นส่วนท้ายของเรือน รวมถึงพื้นที่นอนหรือห้องนอน ที่ประกอบด้วย ห้องพ่อแม่  

ห้องลูกสาว ห้องลูกสาวและลูกเขย ที่ก�ำหนดต�ำแหน่งตามล�ำดับอาวุโสของสมาชิกในครอบครัว

หิ้งบูชาพระ (H-09) หิ้งบูชาพระกับรูปเคารพบรรพบุรุษ (H-03)

ภาพที่ 10 แสดงต�ำแหน่งหิ้งบูชาพระ และรูปเคารพบรรพบุรุษของเรือนแบบดั้งเดิมกับเรือนแบบวิวัฒนาการ

ส่วนแกนแนวตั้งแบบยกสูง-ต�่ำของหิ้งพระกับรูปเคารพบรรพบุรุษ (หิ้งผี) ระดับหิ้งพระมักติดสูงเหนือศีรษะ

เจ้าของเรอืน และหิง้ผวีางทีร่ะดบัพืน้เรอืน (ภาพที ่10: H-09) แสดงถงึการให้ระดบัความเชือ่ทางพทุธศาสนามอีทิธพิล

ต่อวิถีความเป็นอยู่ในชีวิตประจ�ำวันสูงมากกว่าผี (ภาพที่ 10: H-25) แต่การยกหิ้งผีให้สูงขึ้น โดยแขวนที่ฝาผนัง หรือ

จัดวางไว้บนเครื่องเรือน เช่น โต๊ะหรือตู้ สะท้อนให้เห็นถึงความเชื่อเรื่องผีเริ่มเข้ามามีอิทธิพลต่อวิถีความเป็นอยู่ของ

ชาวบ้านเพิม่ขึน้ อย่างไรกต็ามการพฒันาการท่องเทีย่วได้ส่งผลให้มกีารปรบัเปลีย่นพืน้ทีใ่ช้งานภายในเรอืนโดยเฉพาะ



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

115
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

พื้นที่นอนเพื่อรองรับนักท่องเที่ยวมากขึ้น แต่ต�ำแหน่งหน้าฮ่อง และหิ้งพระยังคงอยู่ดังเดิม อันเป็นการยืนยันถึงว่า

ความเชื่อเป็นสิ่งที่ใช้สืบทอดพื้นที่ใช้งานของเรือนเชียงคานให้คงอยู่ไม่สูญหายไป

ในประเด็นที่สองทิศที่เป็นมงคลพบ 2 ลักษณะ คือ ทิศการวางแนวแกนของเรือน และทิศหัวนอน 

ทิศการวางแนวแกนของเรือนเชียงคานนั้นเป็นการวางเรือนตามตะวัน โดยการหันด้านสกัดหรือด้านกว้าง

ของเรือนไปทางทิศตะวันออกและตะวันตก การวางเรือนตามตะวันเพื่อลดความร้อนจากแสงแดด เพื่อให้ความเย็น

สบายแก่เรือน และบ่งบอกถึงความอยู่เย็นเป็นสุขอันเป็นผลจากสภาพแวดล้อม 

ส่วนทศิหวันอน พบว่าชาวเชยีงคานให้ความส�ำคญักบัภเูขาและแม่น�้ำ (ภาพที ่11) โดยเฉพาะกลุม่ของเรอืน

ดั้งเดิม มักหันหัวนอนไปทางภูเขา และปลายเท้าชี้ไปทางแม่น�้ำ ส่วนเรือนที่อยู่ตรงข้ามก็จะก�ำหนดทิศหัวนอนสลับคู่

ตรงข้ามกัน คือ ลักษณะหัวชนหัว และเท้าชนเท้า แม้ว่าผู้วิจัยจะไม่พบค�ำอธิบายที่ชัดเจนจากชาวบ้าน เนื่องจาก 

ถูกลืมเลือนไป แต่สันนิษฐานว่าเป็นคติความเชื่อดั้งเดิมที่ชาวบ้านปฏิบัติจนเกิดความคุ้นเคย และถือเป็นมงคล  

ส่วนการหันหัวนอนไปทางทิศตะวันออกนั้นไม่แน่นอน และมักพบในกลุ่มเรือนรุ่นหลังๆ นอกจากนี้ยังพบว่ามีค�ำบอก

เล่าในเชิงห้ามการหันหัวนอนไปทางทิศอัปมงคล ดังนี้ “หัวหนุนพระจันทร์ ตีนยันพระอาทิตย์” ซึ่งหมายถึง หัวนอน

หันไปทางพระจันทร์ ปลายตีนชี้ไปทางพระอาทิตย์นั้น ถือว่าเป็นทิศคนตาย หรือทิศอัปมงคลนั้นเอง

ภาพที่ 11 แสดงการก�ำหนดทิศหัวนอนของไทเชียงคานอิงตามต�ำแหน่งของภูเขาและแม่น�้ำ1

บทสรุป
จากการศกึษาลกัษณะเฉพาะของชมุชนและเรอืนพืน้ถิน่ ในเมอืงเชยีงคานน�ำไปสูข้่อค้นพบส�ำคญั 3 ประการ 

คือ 



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

116
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ประการแรก รูปแบบการตั้งถิ่นฐานลักษณะดั้งเดิมสอดคล้องไปกับแนวล�ำน�้ำโขง กลุ่มของเรือนขยายตัว

เกาะไปตามริมแม่น�ำ้ ลักษณะเฉพาะที่ส�ำคัญของเมืองเชียงคาน คือ วัด และเรือน กลุ่มของเรือน หรือคุ้มบ้านที่ตั้ง

กระจายโดยรอบซึง่ประกอบด้วยคุม้บ้านหลายๆกลุม่ วดัจงึท�ำหน้าทีเ่ป็นศนูย์กลางทีร่องรบัการใช้งานทีม่ากบัคตคิวาม

เชือ่และระบบสงัคม การไม่มหีลกับ้านเหมอืนชมุชนไทลาวกลุม่อืน่ แต่มศีาลเจ้าพ่อคกค�ำท�ำหน้าทีค่ล้ายคลงึกบัศาลปู่

ตา และมีการไหว้ผีในระดับเมือง บริเวณบ้านไม่มีศาลพระภูมิ อาณาเขตบ้านแต่ละหลังเชื่อมโยงกับคุ้มบ้าน และคุ้ม

วดั มคีวามสมัพนัธ์ทางเครอืญาตหิรอืมคีวามผกูพนัแบบคนในเมอืง (ชมุชน) เดยีวกนั และจ�ำแนกลกัษณะความสมัพนัธ์

ของกลุ่มคนที่อาศัยอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างเข้มข้น การจ�ำแนกสังคมชนชั้นในเมืองเชียงคานโดยเขตพื้นที่พักอาศัย 

แบ่งออกเป็น 3 ระดับ คือ ครอบครัวต้น ครอบครัวลูก และครอบครัวนอกวงศ์วาน หรือไทครัว ลักษณะความสัมพันธ์

ในมิติสังคมวัฒนธรรมนี้ มีบทบาทส�ำคัญต่อลักษณะเฉพาะทั้งของเมืองและเรือนพื้นถิ่นเชียงคาน อย่างไรก็ตามการ

เปลี่ยนแปลงทางสังคม เศรษฐกิจและสภาพแวดล้อมในพื้นที่ในช่วง 7 ปีที่ผ่านมา เนื่องจากการพัฒนาการท่องเที่ยว 

ส่งผลให้เมืองมีการเปลี่ยนแปลงลักษณะเฉพาะทางกายภาพ โดยเฉพาะกลุ่มของเรือนมีความหนาแน่น เกาะไปตาม

แนวถนน และมีการกั้นรั้วแบ่งแยกบริเวณบ้านชัดเจนมากขึ้น ท�ำให้อาณาเขตพื้นที่พักอาศัยของคุ้มบ้านและคุ้มวัด

ค่อยๆถูกลบเลือนไป ส่วนการจ�ำแนกชนชั้นทางสังคมแบบดั้งเดิมสูญหายไปอย่างสิ้นเชิง 

ประการที่สอง เรือนเชียงคาน มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบจากเรือนหลังคาทรงปั้นหยา เป็นเรือนประยุกต์

หลงัคาทรงจัว่ และเรอืนธรรมดาหลงัคาทรงจัว่เอยีงลาดต�ำ่ ตามล�ำดบั และในเชงิพืน้ทีใ่ช้สอยมกีารเปลีย่นแปลงลกัษณะ

ขององค์ประกอบพืน้ฐานของการอยูอ่าศยัเพือ่ให้เหมาะสมกบัล�ำดบัความต้องการ จากเรอืนนอนทีม่เีซยีด้านหน้าและ

เรอืนครวัแยกออกจากกนัมนีอกซานเชือ่มไว้ เป็นเรอืนนอนทีเ่ซยีมพีืน้ทีล่ดลงและห้องครวัเชือ่มต่อท้าย แต่ยงัคงความ

โล่งที่ชั้นใต้ถุนโล่งและไม่นิยมใช้งาน จนกระทั่งมีการย้ายห้องครัวและห้องรับแขก-พักผ่อนมาไว้ชั้นล่างและปิดล้อม

ใต้ถุนเรือนเป็นเรือนสูงสองชั้นและเรือนนอนคงไว้ชั้นบน พร้อมกับการหายไปของเซีย และลักษณะของพื้นที่เปิดโล่ง

บนเรือน เพื่อความเหมาะสมกับเงื่อนไขของสมาชิกในครอบครัว และรูปที่ดิน ในขณะเดียวกันก็มีการแปรเปลี่ยนรูป

แบบภายนอกของเรือนที่มีลักษณะผสานกับลักษณะเรือนแบบสมัยใหม่มากขึ้น ท�ำให้ลักษณะของเรือนในภาพรวมมี

การปิดล้อมและจ�ำกัดปฏิสัมพันธ์กับผู้คนในสังคมและสภาพแวดล้อมมากขึ้น แต่ลักษณะที่แสดงให้เห็นถึงการรักษา

และสืบทอดแบบแผนทางวัฒนธรรมที่ส�ำคัญ คือ เรือนนอนพื้นที่ และการใช้งานตามคติความเชื่อในเรื่องความอาวุโส

ในเชิงกายภาพ เช่น ล�ำดับพื้นที่จากหัวเรือนไปท้ายเรือนของหน้าฮ่องพื้นที่ศักดิ์สิทธิ์ และห้องส้วมพื้นที่ส่วนนอนของ

ลูกสาว และในเชิงผู ้อาศัยตามล�ำดับความอาวุโสของสมาชิกในครอบครัวเช่น พ่อ-แม่ และลูกสาวคนเล็กไว้ 

ไม่เปลี่ยนแปลง แต่มีการดัดแปลงการใช้งานให้มีความเป็นส่วนตัวส�ำหรับผู้อยู่อาศัยมากขึ้น

ประการที่สาม ในการศึกษาพบว่า ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทเชียงคาน พบว่ายังคง

สอดคล้องสัมพันธ์ไปกับการอยู่อาศัยและประสบการณ์ของชาวเชียงคาน โดยเฉพาะแบบแผนการใช้งานพื้นที่ในชีวิต

ประจ�ำวนัทีย่งัคงมคีวามผกูพนักบัคตคิวามเชือ่ของการอยูอ่าศยัในสงัคมวฒันธรรมของตนอย่างลกึซึง้ และแม้ว่ามกีาร

เรียกชื่อกลุ ่มวัฒนธรรมตนเองแตกต่างจากกลุ ่มอื่นในภาคอีสาน แต่ในลักษณะเฉพาะร่วมกันของชุมชนและ 

เรอืนพืน้ถิน่ไทลาว คอื ชมุชน กบัแบบแผนความสมัพนัธ์ของเรอืน และกลุม่เรอืนทีผ่กูพนักบัสงัคมเครอืญาต ิและสงัคม

ชนชั้นของไทลาวแบบอดีตที่มีเจ้าเมืองปกครอง เรือนใหญ่ หรือเรือนนอนกับประเพณีการอยู่ ซึ่งลักษณะเฉพาะทาง

กายภาพ การใช้พืน้ทีแ่ละคตคิวามเชือ่สมัพนัธ์กบัครอบครวัเดีย่ว ท�ำให้รปูแบบเรอืนทีห่ลากหลายและเปลีย่นแปลงไป

ตามสภาพแวดล้อมโดยรอบยังคงแฝงคุณค่าแบบดั้งเดิมของตนไว้ภายใน ท�ำให้ลักษณะเฉพาะที่ส�ำคัญของเรือนยังคง

1	 จากการส�ำรวจเรือนทั้งหมด 33 หลัง เรือนเดี่ยว 29 หลัง เรือนแถว 4 หลัง



Characteristics of Tai Lao Communities and Vernacular Houses : A Case Study in Chiang Khan District, Loei Province
Chitmanee Deeudomjant, Wandee Pinijvarasin and Ornsiri Panin

117
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

ด�ำรงอยู่ หากแต่ลักษณะภายนอก หรือเปลือกค่อยๆสูญหายไปและผสานคุณค่าแบบสมัยใหม่เข้ามาแทน ดังนั้นอาจ

กล่าวได้ว่า ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว ซึ่งเป็นพื้นฐานของความสัมพันธ์ระหว่างลักษณะ 

เชิงกายภาพ และคติความเชื่อ ตลอดจนความสัมพันธ์ทางสังคมของชาวบ้านในชุมชน มีอิทธิพลต่อรูปแบบ และ

แบบแผนการใช้ทางกายภาพและทางพฤติกรรม ถึงแม้ลักษณะทางกายภาพปลีกย่อยของชุมชนและเรือนแตกต่างกัน

ตามวฒันธรรมในกลุม่ของตน แต่ความส�ำคญัของคตคิวามเชือ่ ครอบครวัและเครอืญาต ิหรอืลกัษณะเฉพาะทางสงัคม

วฒันธรรมทีม่ต่ีอลกัษณะของเรอืนและชมุชนของกลุม่ชาวไทลาวยงัคงมคีวามส�ำคญั แต่ความสมัพนัธ์ของเครอืญาตทิี่

มีต่อลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนมีแนวโน้มจะหมดความส�ำคัญลงและมีความหมายน้อยลงด้วย เมื่อมีการ 

ปรับตัวทางสังคมและวัฒนธรรม ซึ่งน�ำไปสู่การเปลี่ยนแปลงของระบบเศรษฐกิจของชุมชน

เอกสารอ้างอิง
กรมแผนที่ทหาร. 2542. แผนที่อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. 

เกรียงไกร เกิดศิริ. (ม.ป.ป). เรือนลาวในเขตเวียงจันและหลวงพระบาง. กรุงเทพฯ: คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยศิลปากร.

ฉัตรทิพย์ นาถสุภา และพรพิไล เลิศวิชา. 2541. วัฒนธรรมหมู่บ้านไทย. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: บริษัทส�ำนัก

พิมพ์สร้างสรรค์ จ�ำกัด.

เติม วิภาคย์พจนกิจ. 2513. ประวัติศาสตร์อีสาน. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์สมาคมสังคมศาสตร์แห่งประเทศไทย. 

ทิพย์สุดา ปทุมานนท์. 2539. ก�ำเนิดสถาปัตยกรรม. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ทรงยศ วีระทวีมาศ. 2555. หมู่บ้านและเรือนพวน บ้านกลาง ต�ำบลปากตม อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย. ม.ป.ท 

: ม.ป.พ.

ธาดา สุทธิธรรม. 2549. รูปแบบแผนผังชุมชนอีสานสายวัฒนธรรมไท. ขอนแก่น: คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ 

มหาวิทยาลัยขอนแก่น.

นพดล ตั้งสกุล และจันทนีย์ วงศ์ค�ำ. 2548. คติความเชื่อและระบบสังคม. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลังนานาวิทยา. 

นพดล ตั้งสกุล. 2548. “รูปแบบเรือนพื้นถิ่นกลุ่มไทลาวในภาคอีสานของประเทศไทยและในสาธารณรัฐ

ประชาธิปไตยประชาชนลาว”. วารสารสังคมลุ่มน�้ำโขง. ปีที่ 1 (ฉบับที่ 1): 113-130.

ประภัสสร์ ชูวิเชียร. 2557. ศิลปะลาว. กรุงเทพฯ: มติชน.

วันดี พินิจวรสิน. 2550. โครงการวิจัยวิวัฒนาการลักษณะสัณฐานและคุณค่าความหมายทางวัฒนธรรมของบ้าน

ไทยพื้นถิ่นในละแวกจังหวัดพระนครศรีอยุธยา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.

วิโรฒ ศรีสุโร. 2536. สิมอีสาน. กรุงเทพฯ: เมฆาเพรส.

วิวัฒน์ เตมียพันธ์. 2541. “เรือนพักอาศัย รูปแบบส�ำคัญของสถาปัตยกรรมพื้นถิ่น”. วารสารอาษา. 2541: 53-65.

_______. 2537. “ความส�ำคัญของสถาปัตยกรรมพื้นถิ่น”. วารสารอาษา. 2537: 43-52.

ศรีศักร วัลลิโภดม. 2552. เรือนไทยบ้านไทย. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์เมืองโบราณ.

สมชาย นิลอาธิ ราชันย์ นิลวรรณาภา และณรงค์ศักดิ์ ราวะรินทร์. 2555. เรือนพื้นถิ่น วิถีชีวิต และคติความเชื่อใน

ใบลาน. มหาสารคาม: อภิชาตการพิมพ์. 

สมภพ พิรมย์ และคณะ. 2538. บ้านไทย. กรุงเทพฯ: บริษัทหลักทรัพย์ กองทุนรวมจ�ำกัด (มหาชน). 



ลักษณะเฉพาะของชุมชนและเรือนพื้นถิ่นไทลาว กรณีศึกษา เทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย
จิตรมณี ดีอุดมจันทร์ วันดี พินิจวรสิน และอรศิริ ปาณินท์

118
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

สุนทร ตุลยะสุข. 2530. “ชุมชนชนบทและบ้านชนบทภาคอีสาน.” ใน กรรมาธิการสถาปนิกอีสาน (บรรณาธิการ). 

สถาปัตยกรรมอีสาน. กรุงเทพฯ: เมฆาเพรส. 

องค์การบริหารส่วนต�ำบลเชียงคาน. ม.ป.ท.. แผนที่เขตเทศบาลต�ำบลเชียงคาน อ�ำเภอเชียงคาน จังหวัดเลย.

อรศิริ ปาณินท์ และคณะ. 2551. เรือนพื้นถิ่นไทย-ไท. กรุงเทพฯ: คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัย

ศิลปากร.

อุดม บัวศรี. 2532. “เฮือนอีสาน”. วารสารอาษา. (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2532): 61-67.

เอกวิทย์ ณ.ถลาง. 2544. ภูมิปัญญาชาวบ้านกับกระบวนการเรียนรู้และการปรับตัวของชาวบ้านไทย: ภูมิปัญญา

อีสาน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ส�ำนักพิมพ์อมรินทร์.

Aymonier, M.E. 1895. Voyage Dans Le Laos Tom Premier 1895. N.P.: n.p. แปลโดย ทองสมุทร โดเร 

และสมหมาย เปรมจิตต์. 2539. บันทึกการเดินทางในลาว ภาคหนึ่ง พ.ศ. 2438. เชียงใหม่: สถาบันวิจัย

สังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Lawrence, R. J. 1987. Housing, Dwellings and Homes design Theory, Research and Practice. 

Great Britain: John Wiley & Sons Ltd.

Long, J. 1988. “Symbolic Aesthetics in Architecture: Toward a Research Agenda.” In Jack L. Nasar. 

(Ed.). Environmental Aesthetics: Theory, Research, and Applications. Cambridge: 

Cambridge University Press. pp. 11-26.

Norberg-Schulz, C. 1971. Existence, Space & Architecture. New York: Praeger Publishers.

_______. 1993. The Concept of Dwelling. Italy: Rizzoli International Publications, Inc.

Oliver, P. 1998. Encyclopedia of Vernacular Architecture of the World. 2nd ed. The United 

Kingdom: Cambridge University press.

_______. 2003. Dwellings The Vernacular House World Wide. China: Phaidon press Ltd.

Rapoport, A. 1969. Houses Form and Culture. London: Prentice-Hall International, Inc.

Turnbull, J. 2010. Oxford Advanced Learner’s Dictionary. 8th ed. New York: Oxford university 

press.

Tetsuro, W. 1967. Climate and Culture: A Philosophical Study. New York: Greenwood Press.

Waterson, R. 1990. The Living House an Anthropology of Architecture in South-East Asia. 

Singapore: Oxford University Press.

ฐานข้อมูลอิเล็กทรอนิกส์

เทศบาลต�ำบลเชียงคาน. 2557. ข้อมูลประชากร. [ออนไลน์] [อ้างเมื่อ 28 พฤศจิกายน 2558]. เข้าถึงได้จาก: 

http://www.chiangkhan.info/home/


