
119

อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่

เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถาน

พระนครศรีอยุธยา

Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments 

and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 

(Pannana Bhumi Sathan Phra Nakorn Sri Ayutthya)

เกรียงไกร เกิดศิริ*

Kreangkrai Kirdsiri

บทคัดย่อ
บทความนี้ มุ่งน�ำเสนอผลการศึกษาเอกสารทางประวัติศาสตร์ “พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำ

แห่งพระนครศรีอยุธยา เอกสารจากหอหลวง (ฉบับความสมบูรณ์)” ในภาคส่วนที่เกี่ยวกับพระราชวัง พระที่นั่งและ

พระมหาปราสาท ตลอดจนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นศูนย์กลางจิตใจของผู้คนชาวพระนครศรีอยุธยา อันน�ำมาสู่การตีความ

ใหม่ และสู่ข้อเสนอใหม่ทางวิชาการ เพิ่มเติมขึ้นจากสถานภาพความรู้และข้อเสนอทางวิชาการที่มีอยู่เดิม ด้วยการวิธี

วิจัยเอกสารอย่างพินิจพิเคราะห์ตามหลักการวิจัยทางประวัติศาสตร์ ผสานกับระเบียบวิธีการวิจัยทางประวัติศาสตร์

สถาปัตยกรรม และการศกึษาส�ำรวจในสนาม น�ำไปสูก่ารพจิารณาอย่างเป็นองค์รวมโดยใช้ระเบยีบวธิกีารต่างๆ ผสาน

กัน เพื่อลดเพดานความคิดที่เกิดขึ้นจากการมองด้วยศาสตร์ใดศาสตร์หนึ่งเพียงอย่างเดียวลง

ผลของการศึกษาพบประเด็นที่น่าสนใจจ�ำนวนมากที่ช่วยสอบทวนกับสถานภาพของข้อเสนอที่มีอยู่เดิม ทั้ง

ในส่วนที่สอดคล้องกัน และในส่วนที่มีความเห็นที่แตกต่างกันออกไป ในที่นี้จึงน�ำเสนอเฉพาะในส่วนที่พบประเด็นที่

แตกต่างไปจากสถานภาพความรู ้ที่มีอยู ่เดิม เพื่อน�ำมาสู ่ข้อเสนอใหม่ทางวิชาการที่เกี่ยวเนื่องกับพระราชวัง 

หลวง พระที่นั่ง พระมหาปราสาท และพระพุทธรูปส�ำคัญประจ�ำพระนครศรีอยุธยา

ABSTRACT
This study aims at presenting the palaces, residences, and sacred places of Ayutthaya which 

lead to another aspect of interpretation and body of knowledge. Documentation reaearch,  

historical redearch, and history of architetcture research were done along with field works. In other 

words, integreation was the goal leading to holistic consideration. 

*	 อาจารย์ประจ�ำ ภาควิชาสถาปัตยกรรม คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยศิลปากร
	 Email: Arch.su.kreangkrai@gmail.com
(บทความนี้เป็นส่วนหนึ่งของโครงการวิจัย เกรียงไกร เกิดศิริ. อยุธายศยิ่งฟ้า: จินตทัศน์ต่อราชธานีศรีอยุธยาจากหลักฐานทาง
ประวัติศาสตร.์)



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

120
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

Many interesting facts were found and led to another consideration and interpretation. 

Some points related to previous results and conclusion while some issues presented different views. 

However, this study focuses on the new and different ones so as to propose new academic facts 

about the palaces, royal residences, and significant Buddha images of Ayutthaya.

ค�ำส�ำคัญ:	ภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา พระราชวังหลวงอยุธยา พระที่นั่ง พระมหาปราสาท สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ�ำ

Keywords:	Description of Ayutthaya, Pannana Bhumi Sathan Phra Nakorn Sri Ayutthya, Grand Palace 

of Ayutthaya, Throne Hall, Phra Maha Prasat, Sacred Monuments and Statues

บทน�ำ
เอกสารทีใ่ห้ความรูเ้กีย่วกบั “ภมูสิถานพระนครศรอียธุยา” นัน้ วนิยั (2551) สนันษิฐานว่าเรยีบเรยีงขึน้จาก

ความทรงจ�ำของผู้คนที่มีชีวิตอยู่ในช่วงกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย และเมื่อเกิดเหตุการณ์เสียกรุงศรีอยุธยาก็ได้อพยพ

เคลือ่นย้ายมาตัง้หลกัแหล่งยงัราชธานใีหม่ ณ กรงุรตันโกสนิทร์ ทัง้นี ้มลูเหตขุองการเรยีบเรยีงต้นฉบบัเดมินัน้อาจเกดิ

จากกระแสรับสั่งของพระมหากษัตริย์ หรือรับสั่งของเจ้านายพระองค์ใดพระองค์หนึ่ง เนื่องจากชนชั้นน�ำในสมัยต้น

รัตนโกสินทร์ผู้เคยใช้ชีวิตอยู่ในสมัยปลายสมัยกรุงศรีอยุธยาได้มีความนิยมชมชอบต่อกรุงศรีอยุธยานั้นมีความทรงจ�ำ

ต่อกรงุศรอียธุยาในฐานะของ “เมือ่ครัง้บ้านเมอืงยงัด”ี (วนิยั. 2551: 10-11) และอาจจะเป็นส่วนหนึง่ของกระบวนการ

สร้างบ้านแปงใหม่โดยได้ใช้คติความเชื่อ และระเบียบแบบแผนบางประการที่รับสืบเนื่องต่อมาจากกรุงศรีอยุธยามา

ประยุกต์ ซึ่งการค้นคว้าเรียบเรียงเชิงพรรณนาถึงสภาพทางกายภาพของที่ตั้งเมือง การวางผังเมือง และองค์ประกอบ

หลกัของเมอืง อาท ิพระราชวงัต่างๆ วดัวาอาราม ตลาด ชมุชนการค้า และชมุชนการผลติต่างๆ รวมทัง้สาธารณปูการ

ต่างๆ อาท ิถนนหนทาง คคูลอง และสะพาน ซึง่ชดุความรูเ้หล่านีไ้ด้น�ำมาสูก่ารประยกุต์สูก่ระบวนการสร้างสรรค์สภาพ

แวดล้อมขององค์ประกอบต่างๆ ของราชธานีแห่งใหม่ นอกจากนี้ เอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยายังมี

คณุค่าส�ำหรบัการศกึษาประวตัศิาสตร์สงัคมวฒันธรรม และประวตัศิาสตร์สถาปัตยกรรมอนัอนัเคยรุง่โรจน์ของราชธานี

กรุงศรีอยุธยา

การศึกษานี้ใช้เอกสาร “พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำแห่งพระนครศรีอยุธยา เอกสารจากหอ

หลวง (ฉบับความสมบูรณ์)” ซึ่ง วินัย พงศ์ศรีเพียรได้ช�ำระ และรวบรวมขึ้นมาในปี พ.ศ. 2551 เป็นเอกสารหลัก 

ในการวิจัย โดยมีขอบเขตเนื้อหาที่ท�ำการศึกษาเฉพาะส่วนที่ว่าด้วย “เขตพระราชฐาน 2: พระราชวังชั้นใน  

แลพระมหาปราสาทต่างๆ” ใน “ตอนที่ 3: ว่าด้วยเขตพระราชฐานในและนอกพระนคร” (วินัย, 2551: 48-63) และ

ส่วนทีว่่าด้วย “สิง่ทีเ่ป็นหลกัประธานของบ้านเมอืง” (วนิยั, 2551: 103-107) ซึง่กล่าวถงึ “พระทีน่ัง่” “พระมหาธาต”ุ 

“พระเจดย์ี” และ “พระพทุธรปูส�ำคญั” ของกรงุศรอียธุยาซึง่เป็นทีเ่คารพบชูา และเป็นสญัลกัษณ์ของพระนครศรอียธุยา 

จากการวเิคราะห์พบว่า เนือ้หาของเอกสารทัง้ 2 ส่วนทีก่ล่าวมาข้างต้น มลีกัษณะทีแ่ตกต่างกนั กล่าวคอื ใน

เนื้อหาส่วนที่ว่าด้วย “เขตพระราชฐาน 2: พระราชวังชั้นใน แลพระมหาปราสาทต่างๆ” ใน “ตอนที่ 3: ว่าด้วยเขต

พระราชฐานในและนอกพระนคร” (วินัย, 2551: 48-63) มีลักษณะของการเขียนแบบพรรณนาข้อมูล ที่แสดงถึงการ

เรียบเรียงจากความทรงจ�ำจึงเป็นการให้ข้อมูลที่ไม่มีล�ำดับชั้นของข้อมูล ทั้งที่ควรจะน�ำเสนอตามความคล้องจองของ 

“พระนามของพระที่นั่ง” หรือการน�ำเสนอตาม “ล�ำดับการวางผังทางกายภาพ” ดังที่กล่าวมานั้นเพื่อจะสะท้อนให้



Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 
Kreangkrai Kirdsiri

121
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

เหน็ถงึว่าเป็นข้อมลูจากความทรงจ�ำโดยแท้ทีน่กึถงึสิง่ใดออกกบ็อกให้จดไปตามนัน้ ไม่ได้น�ำมาจดัหมวดหมูห่รอืล�ำดบั

ใหม่

ทว่าเนื้อหาส่วนที่ 2: “สิ่งที่เป็นหลักประธานของบ้านเมือง” (วินัย, 2551: 103-107) จะเห็นได้ว่ามีรูปแบบ

การเขียนเรียบเรียงเป็นหัวข้อ และขยายความหัวข้อดังกล่าวสั้นๆ ลักษณะเช่นเดียวกับการจดบันทึกจดหมายเหตุ ซึ่ง

เมื่อพิจารณาเนื้อหาโดยละเอียดพบว่า เนื้อหาบางส่วนนั้นถูกเขียนมาอย่างเร็วที่สุด คือ พ.ศ. 2146 ในสมัยสมเด็จ

พระเจ้าทรงธรรม เนื่องจากกล่าวถึงพระพุทธสยมภูวญาณโมฬีว่าประดิษฐานในมหาวิหารที่มีหลังคาเป็นยอดมณฑป 

(วินัย, 2551: 106) เพราะต่อมาได้เกิดเหตุฟ้าผ่าไฟไหม้ และถูกซ่อมแปลงเป็นวิหารทรงจั่วแทน และก็คงมีการจด

บันทึกเรื่อยมา และเอกสารดังกล่าวคงได้ตกทอดมาจนกระทั่งสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ จึงถูกน�ำมารวบรวมเป็นเอกสาร

เดียวกันในภายหลัง

ส�ำหรับการศึกษาที่ผ่านมานั้น ถือว่ามีการศึกษาเอกสารเหล่านี้อย่างกว้างขวาง ทั้งนี้ มีงานบุกเบิกที่ส�ำคัญ

ที่สุด คือ “ต�ำนานกรุงเก่า” ซึ่งพระยาโบราณราชธานินทร์ได้เรียบเรียงทูลเกล้าฯ ถวายในงานพระราชพิธีรัชมงคล  

พระบามสมเดจ็พระจลุจอมเกล้าเจ้าอยูห่วั ในปี พ.ศ. 2450 (วรรณศริแิละปรดี,ี 2554) เนือ่งมาจากพระยาโบราณราช

ธานินทร์ได้ใช้เอกสาร “ภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา” ในการศึกษา สอบสวน และส�ำรวจสนามเป็นครั้งแรกของ

ประวัติศาสตร์ของการศึกษาทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีกรุงศรีอยุธยา นอกจากนี้ การศึกษาส�ำคัญที่เกี่ยวข้อง

กับพระราชฐาน พระที่นั่ง และพระมหาปราสาทในพระราชวังหลวงแห่งกรุงศรีอยุธยา คือ “ปราสาทกรุงศรีอยุธยา” 

ซึง่เป็นพระนพินธ์ในจดหมายโต้ตอบระหว่างสมเดจ็พระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้ากรมพระยานรศิรานวุดัตวิงศ์ และสมเดจ็

พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด�ำรงราชานุภาพ ผู้ซึ่งเป็นปราชญ์ด้านประวัติศาสตร์ โบราณคดี และสถาปัตยกรรม 

ซึ่งให้ข้อสันนิษฐานต่างๆ ที่เกี่ยวเนื่องกับพระที่นั่งและพระมหาปราสาทต่างๆ ในพระราชวังหลวงกรุงศรีอยุธยา 

นอกจากนั้น ยังมีผลวิชาการอื่นๆ ที่ใช้เอกสารเดียวกันนี้ในการศึกษา ทว่าผลลัพธ์ของการตีความที่ผ่านมา

ก็มีทิศทางที่แตกต่างกันออกไปเป็นไปตามมุมมอง ประสบการณ์ เครื่องมือ และศาสตร์ที่แตกต่างกันออกไป ส�ำหรับ

การศึกษานี้ จึงมีความมุ่งหมายเพื่อสร้างมุมมองใหม่ ข้อสันนิษฐานใหม่ และองค์ความรู้ใหม่เพิ่มเติม ด้วยการวิจัย

เอกสาร (Documentation Research) อย่างพินิจพิเคราะห์ระเบียบวิธีการวิจัยทางประวัติศาสตร์ (Historical  

Research) ผสานกบัระเบยีบวธิกีารวจิยัทางประวตัศิาสตร์สถาปัตยกรรม (History of Architecture Research) และ

การศกึษาภาคสนาม (Field Work Study) เพือ่ลดข้อจ�ำกดัทีเ่กดิขึน้จากการศกึษาผ่านศาสตร์ใดศาสตร์หนึง่เพยีงอย่าง

เดยีวลง น�ำไปสูก่ารพจิารณาอย่างเป็นองค์รวมผ่านการใช้ระเบยีบวธิกีารวจิยัแบบต่างๆ ผสานกนั เป็นการลดข้อจ�ำกดั

ของเครื่องมือในการศึกษาด้วยการเลือกเครื่องมืออีกประเภทที่เหมาะสมกว่า เพื่อให้เกิดการสร้างจินตทัศน์เพื่อมอง

ภาพที่ใกล้เคียงกับความจริงในอดีตมากที่สุด อันจะน�ำไปสู่การสร้างข้อเสนอทางวิชาการใหม่ นอกเหนือจากข้อเสนอ

ทางวิชาการที่มีอยู่แล้ว ด้วยมุ่งหมายให้เกิดเป็นความงอกงามทางวิชาการสืบเนื่องไป

วัตถุประสงค์ของบทความ
เพือ่ศกึษาเอกสารพรรณนาภมูสิถานพระนครศรอียธุยาในเนือ้หาทีว่่าด้วยสิง่ศกัดิส์ทิธิ ์และสิง่ทีเ่ป็นหลกัเป็น

ประธานของบ้านเมอืงเมือ่ครัง้กรงุศรอียธุยา เพือ่น�ำมาสูก่ารตคีวามใหม่ มมุมองใหม่ อนัน�ำไปสูข้่อเสนอ/ประเดน็ทาง

วิชาการใหม่เพิ่มเติมจากสถานภาพความรู้และข้อเสนอทางวิชาการที่มีอยู่เดิม



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

122
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ภูมิหลัง ที่มา และความส�ำคัญของเอกสาร
เอกสารพรรณนาภมูสิถานพระนครศรอียธุยาทีพ่บแล้วในปัจจบุนัม ี3 ฉบบัด้วยกนั สนันษิฐานว่าเป็นเอกสาร

ทีเ่รยีบเรยีงขึน้เมือ่ครัง้ต้นกรงุรตันโกสนิทร์ตามประสงค์ของชนชัน้ปกครอง ซึง่ในช่วงเวลาดงักล่าวมกีารช�ำระเอกสาร

ส�ำคัญต่างๆ ทั้งที่เป็นกฎหมาย พระธรรม ตลอดจนธรรมเนียมต่างๆ หลังจากที่เอกสารต้นฉบับต่างๆ ได้ถูกท�ำลายลง

ไปเสียสิ้นระหว่างสงคราม ท�ำให้ธรรมเนียมปฏิบัติ จารีต ตลอดจนการแนวทางการบริหารราชการแผ่นดินต่างๆ อยู่

ในสภาวะที่คลาดเคลื่อนไปด้วยไม่มีหลักฐานอ้างอิง ดังตัวอย่างจากการที่พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก

มหาราชโปรดเกล้าฯ ให้ช�ำระกฎหมายตราสามดวง รวมทั้งสังคายนาช�ำระพระไตรปิฎก เป็นต้น ในที่นี้ จึงสันนิษฐาน

ว่าเอกสารว่าด้วยภูมิสถานพระนครศรีอยุธยานั้นก็ควรจะถูกเรียบเรียงขึ้นในเงื่อนไขเดียวกันนี้เอง 

ทั้งนี้ เอกสารทั้ง 3 ฉบับนั้นคัดลอกมาจากหอหลวงซึ่งท�ำหน้าที่เก็บรักษาเอกสารส�ำคัญต่างๆ ในพระราชวัง

หลวง ทั้งนี้ ขอกล่าวถึงที่มาของเอกสารดังกล่าวโดยสังเขปดังต่อไปนี้ คือ1 

1.	 ฉบับที่ 1 เป็นมรดกของพระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระนเรศวรวรฤทธิ์ ซึ่งคัดลอกจากพระราชวัง

หลวง เอกสารฉบบันีเ้ป็นทีรู่จ้กัอย่างแพร่หลายด้วยสมเดจ็พระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด�ำรงราชานภุาพ ได้ประทาน

ให้แก่พระยาโบราณราชธานินทร์ (พร เดชะคุปต์) เมื่อครั้งยังด�ำรงต�ำแหน่งหลวงอนุรักษ์ภูเบศร์ใช้ศึกษาควบคู่กับการ

ส�ำรวจสภาพทางกายภาพในเกาะเมอืงพระนครศรอียธุยา เพือ่จดัท�ำแผนทีภ่มูสิถานพระนครศร ีอยธุยา ซึง่ศกึษาแล้ว

เสร็จจึงจัดพิมพ์รายงานดังกล่าวชื่อ “ภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา” ถวายแด่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 

รัชกาลที่ 5 เนื่องในโฮกาสที่เสด็จไปประกอบพระราชพิธีทรงบวงสรวงบูรพมหากษัตริย์ที่พระนครศรี อยุธยา  

เมื่อปี พ.ศ. 2449

2.	 ฉบับที่ 2 กรมศิลปากรได้รับมาเมื่อปี พ.ศ. 2480 และเมื่อท�ำการศึกษาเปรียบเทียบพบว่ามีเนื้อที่

เพิ่มเติมจากฉบับที่พบอยู่เดิม จึงมีการจัดพิมพ์เผยแพร่ในชื่อว่า “ภูมิสถานกรุงศรีอยุธยาฉะบับต่อจากที่เคยพิมพ์มา

แล้ว” โดยคณะกรรมการจงัหวดัพระนครศรอียธุยา เนือ่งในงานทอดกฐนิพระราชทาน ณ วดัตมู วนัที ่26 พฤศจกิายน 

พ.ศ. 2482

3.	 ฉบับที่ 3 เป็นเอกสารจากกรมราชเลขาธิการในพระองค์ ซึ่งต่อมาปรับเป็นกรมเลขาธิการ 

คณะรัฐมนตรี ต่อมาได้ส่งมอบให้แก่กรมศิลปากร ซึ่งนายปรีดา ศรีชลาลัย ได้พบจากเอกสารชุดดังกล่าว ทั้งนี้เอกสาร

ฉบับนี้มีความสมบูรณ์กว่าฉบับอื่นๆ ทว่าภาษาและส�ำนวนใหม่กว่า ซึ่งสันนิษฐานว่าไม่เกินสมัยรัชกาลที่ 4 แสดงให้

เห็นถึงการคัดลอกและแก้ไขแต่งเติมเนื้อความด้วย ทั้งนี้ นายปรีดี ศรีชลาลัยได้ด�ำเนินการพิมพ์เป็นตอนๆ ใน  

“วารสารแถลงงานประวัติศาสตร์ เอกสาร โบราณคดี” รวมทั้งสิ้น 6 ฉบับ ในชื่อว่า “ค�ำให้การขุนหลวงวัดประดู่

ทรงธรรม” ต่อมาวินัย พงศ์ศรีเพียรได้ด�ำเนินการจัดท�ำต้นฉบับใหม่อย่างเป็นระบบ และจัดพิมพ์เผยแพร่ในชื่อว่า 

“พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำแห่งพระนครศรีอยุธยา เอกสารจากหอหลวง (ฉบับความสมบูรณ์)”

ส�ำหรับการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยศึกษาจาก “พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำแห่งพระนครศรีอยุธยา 

เอกสารจากหอหลวง (ฉบบัความสมบรูณ์)” ซึง่วนิยั พงศ์ศรเีพยีรได้รวบรวมไว้เป็นหลกัในการศกึษา (วนิยั, 2551) สอบ

ทวนกับเอกสารทางประวัติศาสตร์อื่นๆ เนื่องจากในเอกสารพรรณนาภูมิสถานนั้นให้ข้อมูลสภาพทางกายภาพของ

พระราชวังหลวง และกรุงศรีอยุธยาในช่วงสุดท้ายก่อนการเสียกรุง ตามที่ท่านผู้เขียนเรียบเรียงที่มุ่งน�ำเสนอข้อมูล 

ทางกายภาพเป็นส�ำคัญ จึงไม่มีศักราชก�ำกับ จึงมีความจ�ำเป็นต้นที่ต้องสอบทวนกับเอกสารทางประวัติศาสตร์ต่างๆ 

เพิม่เตมิ โดยในทีน่ีใ้ช้เอกสารประวตัศิาสตร์ “พระราชพงศาวดารกรงุเก่าฉบบัหลวงประเสรฐิ” เป็นหลกั เนือ่งจากเป็น
1	 ดูเพิ่มเติมใน วินัย พงศ์ศรีเพียร, บรรณาธิการ. “บานแพนก”. 2551. ใน พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำแห่ง

พระนครศรีอยุธยา. กรุงเทพฯ: อุษาคเนย์. หน้า 6.



Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 
Kreangkrai Kirdsiri

123
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

เอกสารร่วมสมัยกับกรุงศรีอยุธยาจึงมีความแม่นย�ำสูง และมีการรบกวนแก้ไขในชั้นหลังน้อยกว่าพระราชพงศาวดาร

ฉบับอื่นๆ ทว่าพระราชพงศาวดารกรุงเก่าฉบับหลวงประเสริฐก็มีข้อจ�ำกัดด้วยมีเนื้อหายุติลง เพียงแค่เหตุการณ์ใน

รัชกาลสมเด็จพระนเรศวร จึงมีความจ�ำเป็นต้องใช้พระราชพงศาวดารฉบับอื่นๆ เพิ่มเติม เช่น “พระราชพงศาวดาร

กรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม)” และ “พระราชพงศาวดารกรุงสยาม ฉบับบริติชมิวเซียม” ในการสอบทวน

เหตุการณ์ต่างๆ เพิ่มเติมจากช่วงเวลาตั้งแต่รัชกาลสมเด็จพระนเรศวรที่พระราชพงศาวดารหลวงประเสริฐมีข้อจ�ำกัดอยู่

ข้อสังเกตเกี่ยวกับสิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร และเป็นเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา 
การศกึษาเรือ่ง “สิง่ทีเ่ป็นหลกัประธานของพระนคร และเป็นเกยีรตยิศกรงุศรอียธุยา” ใช้เนือ้หาของเอกสาร 

2 ส่วน คือ “ตอนที่ 3: ว่าด้วยเขตพระราชฐานในและนอกเกาะเมือง” ในเนื้อหาส่วนที่ว่าด้วย “พระราชวังชั้นใน  

แลพระมหาปราสาทต่างๆ” และ “ตอนที่ 7: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานและเป็นพระเกียรติยศพระนคร” ซึ่งให้ข้อมูล

ในลักษณะที่มีการจัดระบบ และจ�ำแนกประเภท ซึ่งเมื่อท�ำการศึกษาเนื้อหาทั้งสองสิ่งนี้ผสานกันท�ำให้ทราบความ

กระจ่างชัด และประเด็นใหม่ๆ เพิ่มเติมจากข้อเสนอที่มีอยู่แล้วในสถานภาพการศึกษาในปัจจุบัน ดังมีข้อสังเกต 

ดังต่อไปนี้

-	 ในสมัยกรุงศรีอยุธยามีการสร้างความหมายให้แก่สถาปัตยกรรมที่เป็นองค์ประกอบของเมืองให้มี

สถานะเป็น “สัญลักษณ์ของพระนครศรีอยุธยา” ถูกจ�ำแนกออกเป็น “ประธานของพระนคร” ซึ่งหมายถึงพระราช

มณเฑียรสถาน และพระมหาปราสาท ซึ่งด้วยความใหญ่โต และงดงามของสิ่งก่อสร้างได้ท�ำหน้าที่เป็นดั่งจุดหมายตา 

(Landmark) ทีเ่ชือ่มโยงกบัคตคิวามเชือ่เรือ่งศนูย์กลางของจกัรวาลทศัน์และระบบการเมอืงการปกครอง อกีกลุม่หนึง่ 

คอื “หลกัของพระนคร” ซึง่หมายถงึ สิง่ศกัดิส์ทิธิต่์างๆ ทีผู่ค้นในพระนครศรอียธุยาเคารพนบัถอื และเป็นสิง่ยดึเหนีย่ว

จิตใจของผู้คน อันได้แก่ พระมหาธาตุ พระมหาเจดีย์ และพระพุทธรูป 

-	 ล�ำดบัฐานานศุกัดิท์างสถาปัตยกรรมของพระมหาปราสาทในฐานะของสิง่ทีเ่ป็นประธานพระนคร 

ได้ถกูก�ำหนดผ่าน “รปูทรงทางสถาปัตยกรรม” เป็นล�ำดบัแรก โดยพจิารณาจากการวางโครงสร้างการจดัล�ำดบัในการ

เขยีนและร้อยเรยีงเนือ้หาอย่างเป็นระบบ มขีัน้มตีอน จากการศกึษาจงึสรปุได้ว่า พระมหาปราสาททีม่ ี“เรอืนยอดทรง

ปรางค์” นั้น จะมีฐานานุศักดิ์สูงกว่า “เรือนยอดทรงมณฑป” 

-	 หากเป็นอาคารที่มีรูปทรงเรือนยอดแบบเดียวกัน จะก�ำหนดล�ำดับฐานานุศักดิ์ด้วย “จ�ำนวนของ

เรอืนยอด” กล่าวคอื พระทีน่ัง่มหาปราสาททีม่เีรอืนยอดทรงปรางค์ทีม่ฐีานานศุกัดิส์งูทีส่ดุ คอื “พระทีน่ัง่วหิารสมเดจ็

มหาปราสาท” มีเรือนยอดทรงปรางค์ 5 ยอด ซึ่งน่าสนใจว่า การก�ำหนดให้มีเรือนยอด 5 ยอดนั้น อาจมีความสัมพันธ์

กับองค์พระศรีรัตนมหาธาตุอยุธยา ที่ได้รับการบูรณปฏิสังขรณ์ในรัชกาลสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง ให้มีรูปทรงเป็น

พระปรางค์ 9 ยอด (เกรียงไกรและคณะ, 2558: 251-252) จึงสะท้อนให้เห็นถึงการเชื่อมโยงสถานภาพของฐานานุศักดิ์

ของอาคารทัง้ 2 องค์เข้าด้วยกนั โดยพระทีน่ัง่วหิารสมเดจ็มหาปราสาทย่อมแสดงออกถงึฐานานศุกัดิท์างสถาปัตยกรรม

ที่ให้เกียรติต่อองค์พระศรีรัตนมหาธาตุประจ�ำเมือง

นอกจากนี้ “พระที่นั่งที่มีเรือนยอดทรงมณฑป” ที่มีฐานานุศักดิ์สูงที่สุด คือ “พระที่นั่งสรรเพชญมหา

ปราสาท” ซึ่งมีเรือนยอด จ�ำนวน 9 ยอด รองมา คือ “พระที่นั่งเบญจรัตนมหาปราสาท” มีเรือนยอดจ�ำนวน 5 ยอด 

ฐานานศุกัดิร์องลงมา คอื “พระทีน่ัง่สรุยิามรนิทร์” มเีรอืนยอดจ�ำนวน 5 ยอด และพระทีน่ัง่มหาปราสาททีม่เีรอืนยอด

ทรงมณฑปยอดเดียวอีก 8 องค์ ทั้งที่อยู่ในและนอกกรุงศรีอยุธยา (วินัย, 2551: 103-105)



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

124
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

-	 “พระที่นั่งวิหารสมเด็จมหาปราสาท” เป็นพระที่นั่งมหาปราสาทยอดปรางค์ 5 ยอด ซึ่งสิ่งที่น่า

สนใจของลกัษณะทางสถาปัตยกรรมทีส่มัพนัธ์กบั “สญัลกัษณ์” กล่าวคอื หากพจิารณาถงึรปูทรงเรอืนยอดทรงปรางค์

ที่มีรูปแบบที่สัมพันธ์กับยอดปรางค์ขององค์พระศรีรัตนมหาธาตุ ซึ่งแบบแผนการสร้างของพระศรีรัตนมหาธาตุ และ

มหาธาต ุองค์ต่างๆ ในลุม่แม่น�ำ้ภาคกลางมคีตอินัเก่าแก่ อนัเกดิจากการยมืรปูทรงทางสถาปัตยกรรมจากปราสาทขอม

ซึ่งท�ำหน้าที่เป็นศาสนสถานในศาสนาฮินดู และพุทธศาสนาแบบมหายานที่สัมพันธ์กับอิทธิพลขอมมาแต่เดิม ทว่าใน

ดินแดนลุ่มแม่น�้ำเจ้าพระยาได้น�ำรูปแบบทางสถาปัตยกรรมของปราสาทมาใช้ก่อสร้างเป็น “พระศรีรัตนมหาธาตุ” 

และ “พระมหาธาตุ” มาตั้งแต่สมัยก่อการสถาปนาราชธานีอยุธยาอย่างเป็นทางการ ในปีพ.ศ. 1893 และถูกใช้สืบ

เนื่องเรื่อยมาจนเสื่อมความนิยมไปในราวสมัยอยุธยาตอนกลาง (เกรียงไกรและคณะ, 2558: 225-248)

จากที่กล่าวมาข้างต้นนั้น ต้องการแสดงให้เห็นว่า “รูปทรงของพระปรางค์” จึงถือว่าเป็น “รูปทรง 

อันศักดิ์สิทธิ์” ที่สัมพันธ์กับ “การประดิษฐานสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในพระพุทธศาสนา” เพราะฉะนั้น ในพื้นที่ภายใต้เรือนยอด

ปรางค์ของพระมหาปราสาทจงึควรท�ำหน้าทีป่ระดษิฐานสิง่ศกัดิส์ทิธิท์างพระพทุธศาสนา ในขณะทีห่น้าทีท่ีเ่กีย่วเนือ่ง

กับการเมืองการปกครองจะใช้พื้นที่ส่วนมุขที่ยืดออกมาทั้งด้านหน้าและหลัง ในการนี้ การว่าราชการที่เกิดขึ้นในมุข

ด้านหน้านั้นจึงควรสัมพันธ์กับการที่มีการสร้าง “เรือนยอดทรงมณฑป” ที่มุขโถงด้านหน้า (วินัย, 2551: 48) ดังกล่าว

ด้วยนั่นเอง เพราะฉะนั้น แม้ว่าพระที่นั่งวิหารสมเด็จมหาปราสาทจะมีเรือนยอดประธานเป็นทรงปรางค์ 5 ยอดแล้ว 

ยังมียอดมณฑปอีก 1 ยอด อยู่ที่มุขโถงด้านหน้าด้วย

ภาพที่ 1 แสดงการสันนิษฐานรูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระที่นั่งวิหารสมเด็จมหาปราสาท  

ซึ่งเป็นปราสาทขอดปรางค์ 5 ยอด ที่มุขด้านหน้าที่ใช้ออกว่าราชการฝ่ายหน้าเป็นมุขโถงมีเรือนยอดมณฑปอยู่  

ในที่นี้จึงสันนิษฐานรูปแบบที่เป็นไปได้ 2 รูปแบบ

-	 “พระที่นั่งสรรเพชญมหาปราสาท” ซึ่งสถานภาพของข้อเสนอทางวิชาการที่มีอยู่นั้นเสนอว่า  

รูปแบบทางสถาปัตยกรรมนั้นมีลักษณะเป็นพระมหาปราสาทยอดมณฑปและที่ปลายยอดประดับด้วยยอดนพศูลที่มี 

9 ยอด ซึ่งสันนิษฐานว่ามาจากการตีความข้อความว่า “พระที่นั่งสรรเพชญมหาปราสาทมียอดซุ้มมณฑปนพสูญ 

เก้ายอด” แต่ทว่าเมือ่อ่านเอกสารในส่วนทีพ่รรณนาถงึลกัษณะทางสถาปัตยกรรมโดยละเอยีดพร้อมกบัการแบ่งวรรค 

ตอนใหม่ เนือ่งจากเอกสารดงักล่าวนีเ้ดมิทเีขยีนตดิกนัเป็นพดื ไม่ได้แบ่งวรรคตอน (วนิยั, 2551: 6) รวมทัง้เมือ่พจิารณา

ร่วมกับเนื้อหาส่วนที่ว่าด้วย “ตอนที่ 7: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานและเป็นพระเกียรติยศพระนคร” (วินัย, 2551: 

103-105) ซึ่งมีระบบในการจัดล�ำดับการกล่าวถึงพระที่นั่งองค์ต่างๆ ตามล�ำดับฐานานุศักดิ์ที่สัมพันธ์กับจ�ำนวนเรือน



Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 
Kreangkrai Kirdsiri

125
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

ยอด ในที่นี้ สรุปได้ว่า พระที่นั่งสรรเพชญมหาปราสาทนั้นเป็น “ปราสาทยอดมณฑป 9 ยอด และตกแต่งยอดด้วย

นพศูล แทนการใช้พุ่มข้าวบิณฑ์ตามธรรมเนียม”

-	 “พระทีน่ัง่เบญจรตันมหาปราสาท” มนีามเดมิเมือ่แรกสร้างว่า “พระทีน่ัง่เบญจรตันทหาปราสาท

สรุโิยภาษวรา” สร้างขึน้ในปี พ.ศ. 2230 ซึง่สมเดจ็พระบรมไตรโลกนาถได้ขึน้เสวยราชสมบตั ิและเป็นสถานทีท่ีพ่ระองค์

เสด็จออกทรงตราพระราชบัญญัติต�ำแหน่งนาหัวเมือง และพระราชบัญญัติกบถศึก (วินัย, 2551: 104) มีลักษณะเป็น

ปราสาทยอดมณฑป 5 ยอด และทีม่ขุทัง้สีม่เีรอืนยอดมณฑปต่างหากออกมาส�ำหรบัเป็นทีเ่สดจ็ออกว่าราชการประจ�ำ

ฤดูกาลต่างๆ และมุขด้านหลังใช้ว่าราชการฝ่ายใน

ภาพที่ 2 แสดงการสันนิษฐานรูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระที่นั่งเบญจรัตน์มหาปราสาท  

ที่องค์ปราสาทประธานมีเรือนยอดทรงมณฑป 5 ยอด ในเอกสารเก่าจึงจัดล�ำดับพระที่นั่งเบญจรัตน์มหาปราสาท

เป็นพระมหาปราสาท 5 ยอด มีศักดิ์รองลงมาจากพระที่นั่งสรรเพชญมหาปราสาท ซึ่งเป็นปราสาท 9 ยอด  

ทว่าต่อมาในชั้นหลังคงมีการต่อเติมที่ปลายมุขทั้ง 4 ด้านให้มีลักษณะเป็นจัตุรมุขมียอดปราสาท ซึ่งท�ำให้ใช้เป็นที่

พระมหากษัตริย์ใช้ว่าราชการได้

-	 สถานภาพของข้อเสนอทางวชิาการเกีย่วกบัพระทีน่ัง่เบญจรตัน์มหาปราสาท มข้ีอสนันษิฐานเรือ่ง

ที่ตั้ง 2 แนวทาง คือ ตั้งอยู่บริเวณพระที่นั่งตรีมุข และตั้งอยู่บริเวณพระที่นั่งสุริยาสน์อมรินทร์ซึ่งได้ถูกรื้อลงเมื่อมีการ

สร้างพระที่นั่งสุริยาสน์อมรินทร์ขึ้นแทนที่ เนื่องมาจากเพดานความคิดที่ไม่พบฐานรากอาคารขนาดใหญ่เช่นพระที่นั่ง

อกี 3 องค์ ทว่าเมือ่อ่านเอกสารพรรณนาภมูสิถานโดยละเอยีด และการจดัท�ำสารตัถะวพิากษ์ตลอดจนทีม่าของเอกสาร

ดงัทีก่ล่าวมาแล้วในส่วนต้น ซึง่สะท้อนให้เหน็ว่าเอกสารนีถ้กูเรยีบเรยีงขึน้จากความทรงจ�ำของผูค้นในสมยักรงุศรอียธุยา

บนบรบิทแวดล้อมและความสนใจของผูค้นเมือ่ครัง้แรกตัง้กรงุรตันโกสนิทร์ ทีม่ต่ีอเมือ่ครัง้บ้านเมอืงยงัด ีเพราะฉะนัน้ 

การกล่าวถงึ “พระทีน่ัง่เบญจรตันมหาปราสาท” ร่วมกบัพระทีน่ัง่องค์อืน่ๆ นัน้ แสดงให้เหน็ว่าพระทีน่ัง่องค์นีไ้ม่ได้ถกู

รือ้ลง และไม่ได้ถกูสร้างพระทีน่ัง่สรุยิามรนิทร์ทบัลงตรงพืน้ทีด่งักล่าว เนือ่งจากท�ำเลทีต่ัง้ของพระทีน่ัง่สรุยิามรนิทร์ได้

สร้างอยู่บนพื้นที่ส่วนต่อขยายของพระราชฐานเมื่อครั้งรัชกาลสมเด็จพระเจ้าปราสาททองดังปรากฏร่องรอยทาง

โบราณคดีสอดคล้องกับหลักฐานทางประวัติศาสตร์อยู่2

2	 ดเูพิม่เตมิใน โบราณราชธานนิทร์, พระยา. “เรือ่งกรงุเก่า”. 2508. ใน ประชมุพงศาวดารภาค ที ่63. กรงุเทพฯ: กรมศลิปากร. หน้าที่ 
60-63.



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

126
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

-	 ปัญหาเรื่องที่ตั้งของพระที่นั่งเบญจรัตน์มหาปราสาท ที่มีข้อสันนิษฐานกันออกไปต่างๆ อาทิ เช่น 
ข้อสนันษิฐานว่าตัง้อยูต่รงบรเิวณพระทีน่ัง่สรุยิามรนิทร์มหาปราสาทดงัทีก่ล่าวมาแล้ว และข้อสนันษิฐานว่าตัง้อยูบ่รเิวณ
พระที่นั่งตรีมุขที่ถูกสร้างขึ้นใหม่ในชั้นกรุงรัตนโกสินทร์นั้น (ประทีป, 2539: 36) ต่างถูกท�ำให้กระจ่างชัดว่าไม่น่าจะ
เป็นไปตามข้อสันนิษฐานทั้ง 2 ดังที่กล่าวมาแล้ว รวมทั้งหากอ่านเอกสารโดยละเอียด จะปรากฏร่องรอยให้เห็นอยู่ใน
เอกสารกล่าวคือ 

ประการที่ 1 คือ เนื้อหาที่กล่าวถึงชื่อ “สวนไพชยนต์เบญจรัตน์” (วินัย, 2551: 49) ซึ่งจะแสดงให้เห็นว่า
พื้นที่ดังกล่าวเป็น “รอยต่อ” ระหว่างพระที่นั่ง “ไพชยนตร์มหาปราสาท” และ “พระที่นั่งเบญจรัตน์มหาปราสาท” 
นั่นเอง 

ประการที่ 2 คือ เนื้อหายังกล่าวถึง “หอพระมณเฑียรธรรม” อยู่กลางสระ ซึ่งในที่นี้ควรจะหมายถึง  
“หอพระไตรปิฎก” ของวัดพระศรีสรรเพชญ์นั้นเอง3 รวมทั้งที่ปากสระยังมีพระคลังศุภรัตน์4 ส�ำหรับเก็บสบงจีวร 
ผ้าไตร รวมทั้งมี “หอพระเชตอุุดร” ซึง่ประดิษฐานพระบรมรูปสมเด็จพระเจ้าอู่ทอง5 ซึง่ข้าราชบริภารจะต้องสกัการะ
ก่อนเข้าสู่พระราชพิธีถือน�้ำ ด้วยบริบทที่กล่าวมานี้จึงท�ำให้เห็นว่า พื้นที่ดังกล่าวถึงนี้อยู่บริเวณสระน�้ำด้านเหนือ 
วัดพระศรีสรรเพชญ์ที่เรียกว่า “สระแก้ว” ในปัจจุบัน 

ประการที่ 3 เนื้อหาท่อนสุดท้ายของการพรรณนาถึงพระราชฐานชั้นใน กล่าวถึงพระมหาปราสาท 3 องค์ 
คอื “พระทีน่ัง่จกัรวตัไิชยนต์มหาปราสาท” “พระทีน่ัง่ไพฑรูยิมหาปราสาท” และ “พระทีน่ัง่ไพชยนตร์ มหาปราสาท” 
ซึง่กล่าวเนือ้หาว่า “พระมหาปราสาททัง้สามองค์นีอ้ยูท่ศิใต้พระราชวงั เปนพระมหาปราสาทเก่ามาแต่ก่อน ไม่ได้เสดจ็
ประทับอยู่ที่นั่น ทั้งสามองค์เป็นที่ไว้พระพุทธปฏิมากร ซึ่งมีพุทธานุภาพเปนที่ทรงสะการะบูชา เปนพุทธมณเฑียรอยู่
ภายในพระราชสฐาน ทรงนมสัการทกุค�่ำเช้า แลเปนทีท่รงถวายทานแก่พระภกิษสุงฆ์ประชมุใหญ่ในพระมหาปราสาท
ทั้งสามนั้น เปนที่ส�ำคัญในพระศาสนาเปนมหาพุทธมณเฑียรในพระราชสฐาน” (วินัย, 2551: 62-63)

จึงสรุปได้ว่า ท�ำเลที่ตั้งของ “พระที่นั่งไพชยนต์มหาปราสาท” อยู ่บริเวณพื้นที่ด้านทิศเหนือของ 
วดัพระศรสีรรเพชญ์กบัด้านใต้ของพระทีน่ัง่วหิารสมเดจ็มหาปราสาทซึง่ “พระทีน่ัง่เบญจรตัน์มหาปราสาท” กอ็ยูต่รง
บริเวณเดียวกันนี้เอง จึงมีการตั้งชื่อสวนระหว่างพระที่นั่งมหาปราสาททั้งสองว่า “สวนไพชยนต์เบญจรัตน์”

-	 “พระทีน่ัง่คชประเวศมหาปราสาท” ซึง่สร้างขึน้พระเนยีดคล้องช้าง ซึง่มรีปูทรงทางสถาปัตยกรรม
เป็นปราสาทยอดมณฑปยอดเดียว ซึ่งการออกชื่อว่าเป็น “พระมหาปราสาท” นั้นแสดงนัยของการประกอบพระราช
พิธีภายในพระที่นั่ง ทั้งนี้สอดคล้องกับเอกสารพระราชพงศาวดารที่กล่าวถึงการประกอบพระราชพิธีมหาปรายาจิตร 

3	 ในที่นี้ จะเห็นได้ว่ายังสอดคล้องกับการวางผังของวัดพระศรีรัตนศาสดารามเมื่อแรกสร้างในรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้า
จุฬาโลก มหาราช รัชกาลที่ 1 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ ที่ทรงโปรดเกล้าฯ ให้ขุดสระน�้ำ และสร้างหอพระไตรปิฎกเพื่อเก็บรักษาพระ
ไตรปิฎกฉบับทองใหญ่ที่สังคายนาแล้วเสร็จไว้กลางสระน�้ำซึ่งอยู่ทางด้านเหนือของพระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดารามด้วยเช่นกัน 
แต่ต่อมาได้ถมสระน�้ำดังกล่าวลงเนื่องจากเหตุการณ์ไฟไหม้หอไตรกลางน�้ำ ต่อมาจึงได้ก่อฐานไพทีขนาดใหญ่และสร้างพระมณฑป
ส�ำหรับประดิษฐานพระไตรปิฎกฉบับหลวงดังกล่าว

4	 ในเอกสารพรรณนาภมูสิถาน เขยีนว่า “พระคลงัสพุรตั” ซึง่หมายถงึ ทีเ่กบ็รกัษาเครือ่งนุง่ห่มของพระสงฆ์ ซึง่ในสมยัต้นรชักาลพระบาท
สมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 5 กรมพระคลังได้แบ่งการบริหารราชการออกเป็น 8 หน่วยงาน 1) พระคลังมหาสมบัติ 
มีหน้าที่เรียกเร่งพระราชทรัพย์และว่าความที่เกี่ยวข้องด้วยพระราชทรัพย์หลวง 2) พระคลังสินค้า มีหน้าที่ผูกขาดการค้าขายของรัฐ 
3) พระคลังในซ้าย พระคลังในขวา มีหน้าที่ในการจัดซื้อของส�ำหรับงานโยธาเพื่อจ่ายให้แก่ทางราชการ 4) กรมท่าซ้าย กรมท่าขวา 
มหีน้าทีว่่าการต่างประเทศกรมท่าซ้าย พระยาโชฏกึราชเศรษฐเีป็นหวัหน้าว่าการเกีย่วกบัเรือ่งคนจนี กรมท่าขวาพระยาจฬุาราชมนตรี
เป็นหัวหน้าว่าการเกี่ยวกับเรื่องคนแขก 5) พระคลังราชการ มีหน้าที่รับส่งส่วยซึ่งมาจากหัวเมืองที่ขึ้นอยู่กับกรมท่า 6) พระคลังวิเสศ 
เป็นคลังผ้าทั้งหมด ยกเว้นผ้าเหลือง 7) พระคลังศุภรัตน์ เป็นคลังผ้าเหลืองส�ำหรับพระสงฆ์ และ 8) พระคลังสวน มีหน้าที่เก็บเงิน
อากรสวนตามหน้าโฉนด ดูเพิ่มเติมใน พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. 2470. พระราชด�ำรัสในพระบาทสมเด็จ 
พระจุล จอมเกล้าทรงแถลงพระบรมราชาธิบายแก้ไขการปกครองแผ่นดิน. พระนคร: โรงพิมพ์โสภณพิพรรฒธนากร. หน้า 37-43.

5	 ในทีน่ีค้วรหมายถงึ “พระพทุธรปูฉลองพระองค์สมเดจ็พระเจ้าอูท่อง” ทว่าเนือ้หาในส่วนนีค้งถกูแก้ไข และเขยีนขยายความใหม่ด้วย
บริบทของกรุงรัตนโกสินทร์เข้าไป.



Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 
Kreangkrai Kirdsiri

127
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

และบัญชีพรหม และให้หล่อพระเทวกรรม (พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม), 2542: 400) 
ซึ่งเป็นพิธีที่เกี่ยวเนื่องกับพิธีคชกรรม ในราวปีพ.ศ. 2200 ในรัชกาลสมเด็จพระนารายณ์มหาราช ซึ่งการพระราชพิธี
นั้นได้ปลูกสร้างเป็นสถาปัตยกรรมเฉพาะกิจอยู่ ในการนี้ จึงสันนิษฐานได้ว่าพระที่นั่งคชประเวศมหาปราสาทนั้นได้
ปลูกสร้างขึ้นภายหลังการประกอบพิธีกรรมดังกล่าวเพื่อเป็นที่ประดิษฐานรูปหล่อพระเทวกรรม และการแปร 
พระราชฐานของพระนารายณ์ยามเสด็จมาประกอบพระราชพิธี และการคล้องช้าง

-	 “พระที่นั่งนครหลวง” ซึ่งสร้างขึ้นอยู่ริมแม่น�้ำป่าสักซึ่งอยู่บนเส้นทางไปนมัสการพระพุทธบาท
สระบรุ ีมไิด้ออกชือ่ว่าเป็น “พระมหาปราสาท” อนัแสดงให้เหน็ถงึฐานานศุกัดิข์องท�ำเลทีต่ัง้พระทีน่ัง่ จงึไม่ได้ก�ำหนด
ให้มสีถานะเทยีบเท่ากบั “พระราชฐานทีเ่กาะบางปะอนิ” และ “พระราชฐานทีล่พบรุ”ี รวมทัง้ เป็นทีป่ระทบัยามแปร
พระราชฐานแต่ไม่ได้ประกอบพระราชพิธีในพระที่นั่ง นอกจากนี้ ผังบริเวณของพระที่นั่งซึ่งมีแผนผังเป็นกลุ่มอาคาร
บนฐานทีย่กสงู และมลีกัษณะการวางผงัทีก่ระจายออกจากศนูย์กลางนัน้ ท�ำให้ทราบว่ามเีฉพาะองค์พระทีน่ัง่ทีอ่ยูต่รง
กลางเท่านั้นที่ใช้ “เรือนยอดทรงปรางค์” เนื่องจากในเอกสารได้กล่าวว่า “เป็นปราสาทยอดปรางค์ยอดเดียว”   
(วินัย, 2551: 103) ซึ่งอาคารที่อยู่ล้อมรอบซึ่งมีผังเป็นปราสาทเช่นเดียวกันทว่ามีเรือนยอดเป็น “ทรงมณฑป”   
(วินัย, 2551: 61) ซึ่งมีฐานานุศักดิ์ที่ต�่ำกว่าเรือนยอดทรงปรางค์ หรือ “เรือนยอดทรงเมรุทิศ-เมรุราย” แบบที่วัดไชย
วัฒนารามซึ่งเป็นรูปทรงที่เกิดขึ้นร่วมสมัยกันกับพระที่นั่งนครหลวง คือ รัชกาลสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง

-	 “หลักของพระนคร” กล่าวถึงสิ่งศักดิ์สิทธิ์ต่างๆ อันเป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของของผู้คนชาว
พระนครศรีอยุธยา จ�ำแนกออกเป็น 4 กลุ่ม คือ “พระมหาธาตุ” “พระมหาเจดีย์” “พระมหาพุทธปฏิมากร” และ  
“สิ่งศักดิ์สิทธินอกพระนคร” 

ในที่นี้ ขอกล่าวถึงความรู ้ความคิดของผู ้คนในสมัยอยุธยาในประเด็นเรื่อง “ค�ำเรียกชื่อรูปแบบทาง
สถาปัตยกรรม” กล่าวคอื “พระมหาธาต”ุ ทีก่ล่าวถงึทัง้ 5 องค์ คอื “พระมหาธาตวุดัพระราม พระมหาธาตวุดัมหาธาตุ 
พระมหาธาตุวัดราชบูรณ พระมหาธาตุวัดสมรโกฏิ พระมหาธาตุวัดพุทไธสวริย”6 ซึ่งมีลักษณะทางสถาปัตยกรรมเป็น 
“ทรงปรางค์” 

ในขณะที่ “พระมหาเจดีย์” ที่กล่าวถึงทั้ง 5 องค์ คือ “พระมหาเจดีย์วัดสวนหลวงสพสวรรค์ พระมหาเจดีย์
วดัขนุเมอืงใจ พระมหาเจดย์ีวดัเจ้าพระยาไทย พระมหาเจดย์ีวดัเูขาทอง พระมหาเจดย์ีวดัใหญ่ไชยมงคล”7 ซึง่มลีกัษณะ
ลักษณะทางสถาปัตยกรรมเป็น “ทรงเจดีย์” 

ซึง่ชดุความรูด้งักล่าวนี ้สามารถส่องทางไปยงัปัญหาในกรณเีรือ่ง “วดัวรเชษฐาราม” และ “วรเชตเุทพบ�ำรงุ” 
ซึ่งทั้ง 2 นั้นมีสถูปประธานของวัดคนละรูปทรงกัน และทั้งสองวัดอยู่ในบริบทของการช่วงชิงความหมายและ
ประวัติศาสตร์ที่สัมพันธ์กับพระนเรศวรมหาราช ซึ่งหากตรวจสอบ “ค�ำ” ที่ใช้เรียก “สถูป” ประธานของวัดที่สมเด็จ
พระเอกาทศรถทรงสร้างขึน้เพือ่ถวายเป็นพระราชกศุลแด่สมเดจ็พระนเรศวรมหาราชในพงศาวดารกรงุศรอียธุยาฉบบั
พนัจนัทนมุาศ (เจมิ) และพระราชพงศาวดารกรงุสยาม ฉบบับรติชิมวิเซยีม ความว่า “...สร้างพระเชษฐารามมหาวหิาร
อนัรจนา พระพทุธประตมิา มหาเจดย์ีบรรจพุระสารกิธาต.ุ..”8 เพราะฉะนัน้ วดัทีส่มเดจ็พระเอกาทศรถสร้างถวายเป็น
พระราชกุศลแด่สมเด็จพระนเรศวรมหาราช ต้องเป็นวัดที่มีสถูปประธานของวัดเป็น “ทรงเจดีย์” หาใช่เป็น 

สถูปทรงปรางค์ไม่

6	 เขียนชื่อตามที่ปรากฏในเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา. ดูเพิ่มเติมใน (วินัย, 2551: 105)
7	 เขียนชื่อตามที่ปรากฏในเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา. ดูเพิ่มเติมใน (วินัย, 2551: 105)
8	 “พระราชพงศาวดารกรุงกรุงสยาม ฉบับบริติชมิวเซียม”. 2542. ใน ประชุมพงศาวดารฉบับกาญจนาภิเษก เล่ม 2. กรุงเทพฯ:  

กรมศิลปากร. หน้า 157 และ “พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม)”. 2542. ใน ประชุมพงศาวดารฉบับ
กาญจนาภิเษก เล่ม 3. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. หน้า 366.



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

128
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

-	 “หลักของพระนคร” ที่อยู่ในหมวดหมู่ของ “พระมหาธาตุ” นั้นได้ให้ข้อมูลความส�ำคัญของ  
“พระมหาธาตุวัดสมรโกฐ” ว่าเป็น 1 ใน 5 ของหลักประธานของพระนครด้วย เนื่องจากการรับรู้ต่อการมีอยู่ของ 
พระมหาธาต ุหรอืพระปรางค์วดัสมรโกศได้ถกูตดัขาดจากการรบัรูล้งไปเสยีสิน้ เนือ่งจากพระมหาธาตปุระธานของวดั
ได้ทลายลงจนเหลือเพียงฐานเป็น 100 ปีมาแล้ว เพิ่งจะมารับทราบกันในชั้นหลังว่าสถูปประธานของวัดเป็นสถูปทรง
ปรางค์ก็เมื่อมีการขุดแต่งครั้งใหญ่ไม่นานมานี้

-	 “หลักของพระนคร” ที่อยู่ในหมวดหมู่ของ “พระมหาเจดีย์” ได้ให้ข้อมูลว่า “พระเจดีย์วัด 
สวนหลวงสพสวรรค์” เป็นหนึ่งในหลักประธานของบ้านเมืองที่เป็นพระมหาเจดีย์ ซึ่งหมายความว่า พระเจดีย์วัดสวน
หลวงสพสวรรค์นั้นต้องเป็นเจดีย์ที่มีขนาดใหญ่ และมีความส�ำคัญ 

-	 การกล่าวถึง “พระมหาเจดีย์วัดเจ้าพระยาไทย” และ “พระมหาเจดีย์วัดใหญ่ไชยมงคล”  
ซึ่งสถานภาพของข้อเสนอในปัจุบันเสนอว่า คือ “พระเจดีย์องค์เดียวกัน” ทว่าในเอกสารนี้ได้ให้ข้อมูลชัดเจนว่า  
“เป็นคนละองค์กัน” ซึ่งสถานภาพความรู้เกี่ยวกับวัดใหญ่ไชยมงคลนั้นเป็นที่ยอมรับกันว่าคือวัดเดียวกับปัจจุบัน  
ในการนี้ คงเหลือว่า “พระมหาเจดีย์วัดเจ้าพระยาไทย” คือวัดใด ซึ่งในที่นี้ จะต้องเป็นเจดีย์ที่มีความส�ำคัญ และมี
ขนาดใหญ่ไม่ด้อยไปกว่าเจดย์ีต่างๆ ทีก่ล่าวถงึว่าเป็นหลกัประธานของพระนครศรอียธุยา ซึง่เป็นประเดน็ปัญหาทีต้่อง
ค้นคว้ากันต่อไป

-	 การกล่าวถงึ “พระพทุธสยมภวูญาณโมฬี” ทีก่ล่าวว่าเป็นพระปางสมาธหิน้าตกั 16 ศอก หล่อด้วย
ทองเหลอืงอยูใ่นพระมหาวหิารยอดมณฑปวดัสมุงคลบพติร ซึง่เนือ้หาทีก่ล่าวถงึลกัษณะของพระวหิารดงักล่าวนีเ้องที่
เป็นกุญแจส�ำคัญว่าเนื้อหาในส่วนสิ่งที่เป็นหลักของพระนครนี้ ควรถูกเขียนอย่างเร็วที่สุด คือ หลังปี พ.ศ. 2146 ที่มี
การก่อสร้างพระวิหารยอดมณฑป และก่อนปี พ.ศ. 2246 ในแผ่นดินสมเด็จพระเจ้าเสือ เนื่องจากเกิดฟ้าผ่าไฟไหม้ 
พระมหาวิหารยอดมณฑป เมื่อบูรณปฏิสังขรณ์จึงได้เปลี่ยนแปลงรูปทรงเป็นพระมหาวิหารทรงจั่ว

-	 การกล่าวถึง “พระพุทธสิหิงค์” ว่าเป็นพระพุทธรูปนั่งสมาธิเพชร หน้าตัก 4 ศอก หล่อด้วยนาค
ชมพูนุช ซึ่งในเนื้อหาได้กล่าวว่าประดิษฐานใน “พระมหาวิหารยอดปรางค์ปราสาทในวัดพระศรีสรรเพชญ์”  
(วินัย, 2551: 106) รวมทั้งเนื้อหาจากเอกสารส่วนที่ว่าด้วย “ธรรมเนียมการถือน�้ำ” กล่าวข้อความว่า “...ก็เสด็จ
พระราชด�ำเนนิขึน้ไปพระมหาวหิารปรางค์ปราสาท ซึง่ไว้พระพทุธสหิงิค์นัน้” (วนิยั, 2551: 119) และ “...ฝ่ายหน้ารบั
พระราชทานน�้ำข้างหน้าพระลานพระมหาวิหารปรางค์ปราสาท ฝ่ายในและภรรยาข้าทูลละอองพระบาทนั้น  
รบัพระราชทานน�ำ้ตามพระระเบยีงแลหลงัพระมหาวหิารปรางค์ปราสาทในวดัพระศรสีรรเพชรอาราม” ซึง่ข้อความนี้
แสดงให้เห็นท�ำเลที่ตั้งของพระมหาวิหารยอดปรางค์ปราสาทว่าอยู่ท้ายวัดพระศรีสรรเพชญ์ และมีท้ายจระน�ำของ 
พระมหาวิหารในมุขทางด้านหลังเชื่อมกับระเบียงเขตพุทธาวาสวัดพระศรีสรรเพชญ์ จึงท�ำให้เป็นพื้นที่ส�ำหรับท�ำ 
พระราชพิธีถือน�้ำของฝ่ายในนั่นเอง 

นอกจากนี้ เอกสารส่วนที่ว่าด้วย “ธรรมเนียมการถือน�้ำ” ในเนื้อหา “ว่าด้วยโบราณราชประเพณี” 

(วินัย, 2551: 117-118) ให้ข้อมูลว่า พระราชพิธีถือน�้ำพระพิพัฒสัตยาถูกจัดขึ้นใน “พระวิหารยอดซุ้มเหม” ซึ่งค�ำว่า 
“เหม” นั้นมีความหมายไม่ตรงกันกับ “ชั้นเหม” ที่เป็นองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมของพระมณฑปซึ่งรับรู้กันใน
สมัยรัตนโกสินทร์ ทั้งนี้ มีหลักฐานอื่นๆ ที่ยืนยันแนวคิดข้างต้น เช่น พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยาฉบับพันจันทนุ
มาศ (เจมิ) และพระราชพงศาวดารกรงุสยาม ตอนทีก่ล่าวถงึเหตกุารณ์ฟ้าผ่าไฟไหม้พระทีน่ัง่มงัคลาภเิษกมหาปราสาท
ในรชักาลสมเดจ็พระเจ้าปราสาททอง ความว่า “...อสนุเีปรีย้งลงมาต้องเหมพระมหาปราสาท เป็นเพลงิตดิพลุง่ขึน้ไหม้
ลามลงมา...” (พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม), 2542: 387) ซึ่งพระที่นั่งมังคลาภิเษกมหา

ปราสาทนั้นเป็นปราสาทยอดปรางค์



Re-reading-Re-Interpreting: Sacred and Honorary Monuments and Statues of Ayuthaya City from the Description of Ayutthaya 
Kreangkrai Kirdsiri

129
Academic Journal: Faculty of Architecture, Khon Kaen University

Volume. 15 No. 1: January-June 2016

ทั้งนี้ จากการส�ำรวจภาคสนามพบว่า อาคารเพียงหลังเดียวของวัดพระศรีสรรเพชญ์ที่สามารถเป็น  
“พระวิหารยอดปรางค์ปราสาท” ได้คือ “อาคารผังจัตุรมุขที่ท้ายวัดพระศรีสรรเพชญ์” ซึ่งอยู่ทางด้านตะวันตก  
เพราะฉะนั้น พระมหาวิหารหลังนี้จึงต้องมีเรือนยอดเป็นทรงปรางค์ มิใช่ทรงมณฑป 

นอกจากนี ้หากพจิารณาแบบแผนในการวางผงัแกนประธานของวดัพระศรสีรรเพชญ์ยงัพบความสมัพนัธ์กบั
การวางผงัแกนประธานบนฐานไพทวีดัพระศรรีตันศาสดารามอย่างน่าสนใจ กล่าวคอื ประกอบไปด้วย “พระเจดย์ีทรง
ระฆัง” “พระมณฑป” และ “ปราสาทพระเทพบิดร” ซึ่งแต่เดิมมีชื่อว่า “พระพุทธปรางค์ปราสาท” ซึ่งแสดงให้เห็น
ว่า แม้จะไม่มีหลักฐานทางประวัติศาสตร์ลายลักษณ์หลงเหลืออยู่ แต่ความทรงจ�ำในการวางผังแบบอยุธยายังสืบทอด
ตกลงมาจนถึงสมัยรัชกาลพระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 4 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์

-	 การกล่าวถงึ “พระพทุธคนัธารราษฏร์” มข้ีอมลูทีน่่าสนใจว่า เป็นพระพทุธรปูนัง่สมาธหิน้าตกัหนึง่
ศอก หล่อด้วยส�ำรดิลอยน�ำ้มาจากปักษ์ใต้เชญิไว้ในวหิารวดัธรรมกิราช มพีทุธานภุาพขอให้ฝนตกได้ (วนิยั, 2551: 106) 
ทั้งนี้ เป็นที่น่าสนใจมากว่าพระพุทธคันธารราษฎร์ของกรุงรัตนโกสินทร์ที่พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลก
มหาราช โปรดเกล้าฯ ให้หล่อขึ้นเมื่อปี พ.ศ. 2326 ไว้เพื่อประกอบพระราชพิธีพิรุณศาสตร์ ซึ่งคงมีพุทธลักษณะที่
สัมพันธ์กับพระพุทธคันธารราษฎร์แห่งกรุงศรีอยุธยาด้วยเช่นกัน

-	 การกล่าวถึง “พระพุทธจันทร์แดง” ว่าประดิษฐานอยู่ในพระวิหารวัดพระศรีสรรเพชญ์ ในที่นี้ ใน
วัดพระศรีสรรเพชญ์ประกอบไปด้วยพระวิหารจ�ำนวนมาก ในบริบทนี้ไม่ได้หมายถึงพระวิหารหลวงอย่างแน่นนอน 
เนื่องจากได้กล่าวว่า “พระพุทธศรีสรรเพชรดาญาณ ยืนสูง 8 วา หุ้มทองค�ำทั้งพระองค์อยู่ในพระมหาวิหาร 
วดัพระศรสีรรเพชร” (วนิัย, 2551: 106) ซึง่เรยีกพระวหิารหลวงวา่ “พระมหาวิหาร” และเรียกพระวิหารจตัุรมุขทา้ย
วดัทางด้านตะวนัตกว่า “พระมหาวหิารยอดปรางค์ปราสาท” ทัง้นี ้ยงัมวีหิารส�ำคญัอกี 2 หลงั คอื “พระวหิารป่าเลไลย์” 
และ “พระวิหารโลกนาถ” รวมทั้ง “พระที่นั่งจอมทอง” ซึ่งพระพุทธจันทร์แดงนี้คงประดิษฐานในพระวิหารหลังใด
หลังหนึ่งในอาคาร 3 หลังนี้ซึ่งต้องสืบสวนกันต่อไป

สรุปผลการศึกษา
เอกสารว่าด้วย “ภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา” สันนิษฐานว่าเรียบเรียงขึ้นจากความทรงจ�ำของคนที่อาศัย

อยู่ในช่วงสมัยกรุงศรีอยุธยาตอนปลาย และมีชีวิตต่อมายังต้นกรุงรัตนโกสินทร์ และต้นฉบับเดิมซึ่งอาจมีมูลเหตุของ
การจดบนัทกึขึน้ตามกระแสรบัสัง่ของพระมหากษตัรย์ิ หรอืรบัสัง่ของเจ้านายพระองค์ใดพระองค์หนึง่ เนือ่งจากชนชัน้
น�ำในสมัยต้นรัตนโกสินทร์ผู้เคยใช้ชีวิตอยู่ในสมัยปลายสมัยกรุงศรีอยุธยาได้มีความนิยมชมชอบต่อกรุงศรีอยุธยาใน
ฐานของ “สมัยเมื่อครั้งบ้านเมืองยังดี” นอกจากนี้ เอกสารบางส่วนคงเป็นเอกสารที่คัดลอกสืบทอดกันมาตั้งแต่เมื่อ
ครั้งกรุงศรีอยุธยาเป็นราชธานี 

จากการศึกษาเฉพาะเนื้อหาส่วนที่ว่าด้วยสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และสิ่งที่เป็นหลักเป็นประธานของบ้านเมืองเมื่อครั้ง
กรงุศรอียธุยาโดยละเอยีด พร้อมกบัการเทยีบเคยีง และสอบทวนกบัเอกสารทางประวตัศิาสตร์อืน่ๆ โดยให้ความส�ำคญั
กับการ “อ่าน” เอกสารทางประวัติศาสตร์ดังกล่าว “ใหม่” อีกครั้ง อันน�ำไปสู่การ “ตีความใหม่” ท�ำให้เกิดการสร้าง
จินตทัศน์เพื่อมองภาพอดีตที่ใกล้เคียงมากที่สุด และน�ำไปสู่การสร้างข้อเสนอทางวิชาการขึ้นใหม่ นอกเหนือจาก 
ข้อเสนอทางวิชาการที่มีอยู่เดิม โดยเฉพาะส่วนที่ว่าด้วย “สิ่งศักดิ์สิทธิ์ประจ�ำพระนคร” ที่หมายรวมถึง “พระที่นั่ง” 
“พระมหาปราสาท” “พระมหาธาตุ” “พระมหาเจดีย์” และ “พระพุทธรูปศักดิ์สิทธิ์” ท�ำให้พบประเด็นใหม่ และ 
ข้อเสนอใหม่ทางวิชาการ อาทิ 

รูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระที่นั่งวิหารสมเด็จมหาปราสาทที่มีเรือนยอดประธานเป็นทรงปรางค์  
5 ยอด ทว่าทีม่ขุโถงด้านหน้าส�ำหรบัออกว่าราชการแผ่นดนินัน้มเีรอืนยอดทรงมณฑปอกีองค์หนึง่ ซึง่การก่อสร้างเป็น



อ่านใหม่-มองใหม่: สิ่งซึ่งเป็นหลักเป็นประธานพระนคร แลเป็นที่เฉลิมพระเกียรติยศกรุงศรีอยุธยา จากเอกสารพรรณนาภูมิสถานพระนครศรีอยุธยา
เกรียงไกร เกิดศิริ

130
วารสารวิชาการ คณะสถาปัตยกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น
ปีที่ 15 ฉบับที่ 1 มกราคม-มิถุนายน ประจ�ำปี 2559

ยอดปรางค์ 5 ยอดนี้คงเป็นการถวายพระเกียรติยศอย่างส�ำคัญต่อองค์พระศรีรัตนมหาธาตุอยุธยาที่ซ่อมในรัชกาล
สมเด็จพระเจ้าปราสาททองเช่นกัน 

รูปแบบทางสถาปัตยกรรมของพระที่นั่งสรรเพชญมหาปราสาทมีเรือนยอดทรงมณฑป รวมทั้งสิ้น 9 ยอด 
และบนปลายยอดมณฑปนั้นตกแต่งด้วยนพศูล มิได้แต่ด้วยพุ่มข้าวบิณฑ์ตามธรรมเนียมการตกแต่งยอดมณฑป

พระที่นั่งเบญจรัตน์มหาปราสาท มิได้ถูกรื้อทิ้งไปแล้วสร้างพระที่นั่งสุริยาสอมรินทร์ทับลงตรงที่ตั้งดังกล่าว 
หากแต่คงมีบทบาทมาจนกระทั่งชั้นหลัง อย่างน้อยมีการกล่าวถึงการใช้สอยในรัชกาลสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง  
รวมทัง้ควรจะมทีีต่ัง้อยูร่ะหว่างวดัพระศรสีรรเพชญ์กบัพระทีน่ัง่วหิารสมเดจ็มหาปราสาท โดยบ่งชีท้�ำเลทีต่ัง้ได้จากการ
หามที่ตั้งสัมพันธ์ของอาคารต่างๆ โดยเฉพาะชื่อสวนไพชยนต์เบญจรัตน์

อาคารผงัจตัรุมขุท้ายวดัพระศรสีรรเพชญ์นัน้เป็นทีป่ระดษิฐานพระพทุธสหิงิค์ โดยตวัอาคารนัน้มเีรอืนยอด
ทรงปรางค์ เพราะในเอกสารเรียกว่า “พระมหาวิหารยอดปรางค์ปราสาท” ซึ่งในพระราชพิธีถือน�้ำพระพิพัฒสัตยาได้
ประกอบพราชพิธีดังกล่าวในพระมหาวิหารหลังนี้

นอกจากนี ้ยงัมข้ีอสนันษิฐานใหม่ และสถานภาพความรูใ้หม่เกีย่วกบัพระราชฐาน พระทีน่ัง่ พระมหาปราสาท 
วดัพระศรสีรรเพชญ์ และสิง่ศกัดดิส์ทิธิป์ระจ�ำพระนครอืน่ๆ อกีเป็นจ�ำนวนมากจากการอ่านเอกสารทางประวตัศิาสตร์
ชุดนี้ ซึ่งก็ได้ขยายความไว้แล้วในเนื้อหา ในที่นี้จึงยกเฉพาะเรื่องที่ส�ำคัญๆ มาในบทสรุปเท่านั้น

เอกสารอ้างอิง
“พระราชพงศาวดารกรุงกรุงสยาม ฉบับบริติชมิวเซียม”. 2542. ใน ประชุมพงศาวดารฉบับกาญจนาภิเษก เล่ม 2. 

กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
“พระราชพงศาวดารกรุงเก่า ฉบับหลวงประเสริฐ”. 2542. ใน ประชุมพงศาวดารฉบับกาญจนาภิเษก เล่ม 1. 

กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
“พระราชพงศาวดารกรุงศรีอยุธยา ฉบับพันจันทนุมาศ (เจิม)”. 2542. ใน ประชุมพงศาวดารฉบับกาญจนาภิเษก 

เล่ม 3. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
เกรียงไกร เกิดศิริ อิสรชัย บูรณะอรรจน์ และตะวัน วีระกุล. “สมมติฐานบางประการเกี่ยวกับรูปแบบทาง

สถาปัตยกรรมพระศรีรัตน มหาธาตุอยุธยาในสมัยเมื่อแรกสถาปนา”. ใน หน้าจั่วว่าด้วยสถาปัตยกรรม 
การออกแบบ และสภาพแวดล้อม. ฉบับที่ 29 (มกราคม-ธันวาคม 2558): 225-248.

เกรียงไกร เกิดศิริ อิสรชัย บูรณะอรรจน์ และภัควี วงศ์สุวรรณ. “รูปแบบสถาปัตยกรรมพระศรีรัตนมหาธาตุอยุธยา
ภายหลังการบูรณปฏิสังขรณ์ในสมัยสมเด็จพระเจ้าปราสาททอง” ใน หน้าจั่วว่าด้วยสถาปัตยกรรม  
การออกแบบ และสภาพแวดล้อม. ฉบับที่ 29 (มกราคม-ธันวาคม 2558): 249-270.

โบราณราชธานินทร,์ พระยา. “ต�ำนานกรุงเก่า”. 2554. ใน วรรณศิริ เดชะคุปต์ และปรีดี พิศภูมิวิถี.  
กรุงเก่าเล่าเรื่อง. กรุงเทพฯ: มติชน. 

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว. 2470. พระราชด�ำรัสในพระบาทสมเด็จพระจุล จอมเกล้าทรงแถลง
พระบรมราชาธิบายแก้ไขการปกครองแผ่นดิน. พระนคร: โรงพิมพ์โสภณพิพรรฒธนากร. 

วินัย พงศ์ศรีเพียร. (บรรณาธิการ). 2551. พรรณนาภูมิสถานและมรดกความทรงจ�ำแห่งพระนครศรีอยุธยา. 
กรุงเทพฯ: อุษาคเนย์. 

สมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ เจ้าฟ้ากรมพระยานริศรานุวัดติวงศ์ และสมเด็จพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระยาด�ำรง

ราชานุภาพ. 2504. “ปราสาทกรุงศรีอยุธยา” ใน สาส์นสมเด็จ ภาค 47-48. กรุงเทพฯ: คุรุสภา. 


