
แนวทางการอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ในพุทธศาสนาส าหรับคนรุ่นใหม่ 
A GUIDELINE ON THE EXPLANATION OF HELL AND HEAVEN IN BUDDHISM  

FOR NEW GENERATION 
 
 

เบญจวรรณ ชยางกูร ณ อยุธยา 
Benchawan Chayangkun Na Ayutthaya    

กรมป้องกันและบรรเทาสาธารณภัย 
Department of Disaster Prevention and Mitigation 

กระทรวงมหาดไทย 
Ministry of Interior 

E-mail : midori.opp@gmail.com 
 
 

บทคัดย่อ 
 งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาแนวทางการอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนาส าหรับคนรุ่นใหม่ 
มีวัตถุประสงค์ (1) เพ่ือศึกษาการอธิบายนรกและสวรรค์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา (2) ศึกษาการอธิบายนรก
และสวรรค์ในสังคมไทย และ (3) เสนอแนวทางการอธิบายนรกและสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่  
 ผลการวิจัย พบว่า เรื่องภพภูมิพระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงลักษณะของภพภูมิต่างๆ ของนรกและสวรรค์ 
พระพุทธเจ้าตรัสเกี่ยวกับนรกและสวรรค์ไว้หลายรูปแบบ นรก หมายถึง ภูมิที่เชื่อกันว่า ผู้ท าบาปจะต้องไปเกิด
และถูกลงโทษ เป็นดินแดนที่มีแต่ความทุกข์ทรมาน นรกใหญ่ มี 8 ขุม เรียกว่า “มหานรก” สัตว์นรกมีลักษณะ     
คือ ผู้ที่ท ากรรมชั่วทางกาย วาจา และใจ เป็นผู้ไม่รักษาศีล 5  ดังนั้น เขาจึงได้รับ   ความทุกข์ในนรก ในทางตรงกัน
ข้าม สวรรค์ หมายถึง ภพภูมิอันเป็นที่อยู่ของเทวดา ประกอบไปด้วย 6 ชั้น เป็นภพภูมิอันมีแต่ความสุข และ
สมบูรณ์ด้วยทิพยสมบัติ ผู้ที่ไปจุติในสวรรค์จะต้องเป็นผู้ท าความดี  
 การอธิบายนรกและสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่ ในปัจจุบันนี้เป็นสิ่งจ าเป็นมาก ดังนั้น คนรุ่นใหม่ต้องเข้าใจ
เรื่องนรกและสวรรค์ เชื่อว่าใครท าดีก็ได้ไปสวรรค์ ใครท าความชั่วก็ต้องไปนรก ความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์
นั้น มีสอดแทรกอยู่ในค าสอนของบิดามารดา บทละครโทรทัศน์ ภาพยนตร์จะมีเรื่องของกรรมดี กรรมชั่ว     
แฝงเป็นปริศนาธรรมให้เรียนรู้และประพฤติปฏิบัติอยู่เนื่องๆ 
ค าส าคัญ : การอธิบาย, นรก, สวรรค์, คนรุ่นใหม่ 
ABSTRACT 
 This thesis is of 3 objectives, namely:-  (1 ) to study the explanation of the hell and 
the heaven in the Buddhist Scriptures. (2 ) to study the explanation of the hell and            
the heaven Thai societies, and (3) to propose the way of explanation of the hell and the 
heaven for the new generation. 
 From the research, It is found that:- In the Theravada Buddhist Scriptures, there is    
the explanation in the hell and the heaven. Morn over, there is the explanation of            
the relationship between the States, the hell and beasts and the deities. In the matter of 
the State, the Buddha said about the characteristics of the different states. The Buddha said 



44  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

about the hell and the heaven in many forms. Niraya means the state in which it is believed 
that the evil doer must be born in the hell and will be punished. It is land full all the 
sufferings. The big hell is of 8 realms called Mahanaraka. The characteristics of the hell 
beasts are as follows:- those who do bodily verbally and mentally bad actions who the one 
who do not observe the five precepts. This, they received the suffering in the hell. On the 
contrary, Heaven means the state where the deities live. It is the of 6 realms full of only the 
happiness and of the deity property There who will be born in the heaven must be those 
who do good actions. 
 The explanation of the hell and the heaven for the new generations at present is 
very necessary. This, the present people must understand the matters the hell the heaven 
and the Karamus. The beliefs about the hell and heaven are of many origins, such of the 
parent’s teachings, plays in TV the cinemas which are of the matter of the hell and the 
heaven and the result of good and bad actions Koan potential to learn and practice 
repeatedly. 

Keywords : Explanation, Hell, Heaven, New Generation 

 

1. บทน า 
 สังคมไทยปัจจุบันมีการเปลี่ยนแปลงตามกระแสโลกาภิวัฒน์อย่างไม่อาจหลีกหนีได้ ทั้งด้านสังคม 
วัฒนธรรม และเทคโนโลยี การไหลหลั่งของวัฒนธรรมจากต่างประเทศเข้ามาเกิดเป็นค่านิยมตามสมัย            
ในประเทศไทย บางอย่างเป็นสิ่งที่ดี  บางอย่างเป็นกระแส น ามาซึ่งพฤติกรรมทางลบ พฤติกรรมเบี่ยงเบน       
แก่เยาวชน ก่อให้เกิดผลเสียตามมาในการด าเนินชีวิต ความเจริญก้าวหน้าที่เน้นกระแสวัตถุนิยม การปรับ
โครงสร้างของระบบต่างๆ ที่อยู่รอบตัวคน ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม ทรัพยากรธรรมชาติ และสิ่งแวดล้อมแต่
คุณภาพชีวิตของคนไทยไม่สามารถพัฒนาให้ทันตามกระแสโลกาภิวัตน์ดังกล่าวได้ ส่งผลให้ประสบกับปัญหาที่ท้า
ทาย ก่อให้เกิดความอ่อนแอของสังคมไทยในยุคเน้นวัตถุนิยม การที่เยาวชนในสังคมไทยขาดการกลั่นกรองและ
เลือกใช้วัฒนธรรมต่างประเทศอย่างไม่เหมาะสมนี้เอง จึงก่อให้เกิดปัญหาทางศีลธรรม ปัญหาสังคมตามมา    
ส่งผลให้เยาวชนของไทยหมกมุ่น ชื่นชม หลงใหลกับค่านิยมทางสังคมที่เน้นวัตถุนิยมมากเกินความพอดี 
เยาวชนมีพฤติกรรมขาดวิจารณญาณในการคัดสรรสิ่งที่ดีและประโยชน์ต่อการด าเนินชีวิต สร้างความฟุ้งเฟ้อใน
ชีวิตความเป็นอยู่ การเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วไม่ว่าจะเป็นปัจจัยทางด้านกายภาพ เศรษฐกิจ สังคม และ
การเมือง การเจริญเติบโตมีการเปลี่ยนแปลงด้านร่างกาย จิตใจ และอารมณ์ ท าให้เยาวชนประสบปัญหา
มากมาย เช่น ปัญหาเพศสัมพันธ์ก่อนวัยอันควร ปัญหาการท าแท้ง ปัญหาโรคเอดส์ ปัญหายาเสพติด        
ปัญหาความรุนแรง และปัญหาอาชญากรรม แสดงให้เห็นว่า เยาวชนคนรุ่นใหม่ เริ่มห่างหายจากค าสอนตาม
หลักพระพุทธศาสนาที่สอนให้เชื่อในเรื่องของกรรม หรือการกระท า โดยมีความเชื่อว่า ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว       
ซึ่งคนไทยในยุคอดีตได้ปลูกฝังเรื่องเล่านี้ ผ่านความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์  
 ค าว่า “นรก” มาจากภาษาบาลี ค าว่า “นิรยะ” (ม.อุ. (ไทย) 14/250/294-295, ที .สี . (ไทย) 
9/247/83) แปลว่า สภาพที่ไม่มีความเจริญ สภาพที่ไม่มีความสุข สภาพหรือภูมิที่ไม่มีความยินดี ไม่มีความเบา
ใจ นรก คือ ภูมิเป็นที่เสวยทุกข์ของผู้ท าบาปตายแล้วไปเกิด เป็นเหวแห่งความทุกข์ ไร้ซึ่งความสุขและความเจริญ 
เป็นภาวะที่ร้อนรน ค าว่า “สวรรค์” มาจากภาษาบาลี ค าว่า “สัคคะ” (ม.อุ. (ไทย) 14/255/301-302, ที.สี. 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   45 

(ไทย) 9/247/83) แปลว่า โลกที่เลอเลิศเพียบพร้อมไปด้วยกามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะอันน่า
ปรารถนาน่าใคร่น่าพอใจ ค าว่า “นรกสวรรค์” ซึ่งเป็นค า 2 ค า ที่บ่งบอกถึงภพและภูมิที่แตกต่างกัน นรกจัดเป็น
ทุคติภูมิ เป็นอบายภูมิ ซึ่งเป็นภูมิ 1 ภูมิ ในบรรดาอบายภูมิทั้ง 4 (ขุ.อิติ. (ไทย) 25/93/366-468) คือ นรกภูมิ 
เปรตภูมิ อสุรกายภูมิ สัตว์ดิรัจฉานภูมิ อบายภูมิทั้ ง 4 เป็นภูมิที่ปราศจากความเจริญ เป็นภูมิที่เป็นทุคติ      
นรกเป็นภพภูมิที่ปราศจากความยินดี หรือไม่มีความสบายใจ  มีแต่ความทุกข์โดยส่วนเดียว ในนรกมีมหานรก 
8 (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมาจริยะ , ปรมัตถโชติกะ มหาอภิธัมมัตถสังคหฎีกา ปริเฉทที่ 5 เล่ม 1, พิมพ์ครั้งที่ 
8, (กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์ทิพยวิสุทธิ์, 2546, หน้า 15) ขุมใหญ่ ส่วนสวรรค์จัดเป็นสุคติภูมิ คือ เป็นภพ
ภูมิที่ไปดีของสัตว์ผู้ที่ท ากรรมดีเอาไว้ ภายหลังจากตายแล้วได้ไปเสวยสุข สวรรค์จึงเป็นภพภูมิที่มีอารมณ์อันเลิศ 
เป็นโลกแห่งความสุข หรือเป็นโลกของเทวดา ที่ได้ชื่อว่าเทวดา เพราะย่อมเพลิดเพลิน สวรรค์เป็นดินแดนที่
บริบูรณ์ไปด้วยความสุขล้วน หมู่สัตว์ที่เกิดในสวรรค์ เรียกว่า “เทวดา” (ขุ.จู.(ไทย) 30/654/245) เพราะเป็น
บุคคลจ าพวกที่เล่นสนุกด้วยกามคุณ 5 ประการ และด้วย คุณพิเศษ มีฌานและอภิญญา ในสวรรค์มี 26 ชั้น 
คือ มีสวรรค์ตั ้งแต่ชั ้นจาตุมหาราชิกา จนถึงสวรรค์ชั้นเนวสัญญานาสัญญายตนะ เป็นที่สุด ชื่อว่า สวรรค์      
เพราะเลอเลิศเพียบพร้อมไปด้วยสิ่งที่ดีและสิ่งที่เป็นบุญ  
 นรก เป็นภพภูมิในฝ่ายต่ า เป็นภพภูมิที่ไม่มีความเจริญไม่มีความสุข เพราะพวกที่ไปตกนรกนั้น       
เป็นพวกคนที่ต่ า ปราศจากความอ่ิมใจ ปราศจากความชื่นชม ก็พวกคนที่ตายไปเกิดเป็นสัตว์นรกนั้นก็ไปด้วย
อ านาจกรรมของตน นรกภูมินี้เลวกว่าภูมิทั้งปวงในกามธาตุ เพราะฉะนั้น นรกเป็นแดนหรือภูมิที่เชื่อกันว่า      
ผู้ที่ท าบาปความชั่วเอาไว้ เมื่อตายแล้วจะต้องไปเกิดไปเสวยทุกข์และถูกลงโทษ สัตว์พวกท่ีไปเกิดอยู่ในโลกนรก
นั้น ไม่มีความสุขแม้สักนิด ที่เป็นเช่นนี้ก็ด้วยผลแห่งกรรมที่มาจากการประพฤติทุจริตทางกาย วาจา ใจ         
ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่ควรท าโดยส่วนเดียว เพราะเมื่อผู้ที่ท าเข้าแล้วก็พึงหวังโทษ ดังต่อไปนี้ ซึ่งมีผลมาตามล าดับ คือ 
ตนเองก็กล่าวโทษตนได้ วิญญูชนทั้งหลายใคร่ครวญแล้ว ย่อมติเตียน กิตติศัพท์อันชั่วดีย่อมขจรไป ตายก็ไม่
หลงฟ่ันเฟือน เมื่อกายแตกท าลายภายหลังมรณะ ย่อมเข้าถึงอบาย วินิบาต นรก (ม.อุ. (ไทย) 14/290/350) 
ส่วนสวรรค์นั้น เป็นภพภูมิฝ่ายสูง เป็นภพภูมิฝ่ายดี เป็นภพภูมิที่มีแต่ความสุขความเจริญ สวรรค์ คือ เมืองฟ้า 
เป็นโลกของเทวดา สวรรค์เป็นแดนที่บริบูรณ์ไปด้วยความสุขล้วนๆ ก็หมู่สัตว์ที่ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์นั้น 
เรียกว่า “เทวดา” เพราะเป็นบุคคลจ าพวกเล่นสนุกด้วยกามคุณ 5 ประการ และด้วยคุณพิเศษมีฌานและ
อภิญญา เป็นต้น ที่เป็นเช่นนี้ก็ด้วยผลแห่งกรรมที่มาจากการประพฤติสุจริตทางกาย วาจา ใจ ซึ่งเป็นสิ่งที่ควร
ท าโดยส่วนเดียว เพราะเมื่อผู้ท าเข้าแล้วก็พึงหวังคุณ คือ ตนเองก็กล่าวโทษตนไม่ได้ วิญญูชนทั้งหลาย
ใคร่ครวญแล้วย่อมไม่ติเตียน กิตติศัพท์อันดีย่อมขจรไป ตายก็ไม่หลงฟ่ันเฟือน เมื่อกายแตกท าลายภายหลัง
มรณะ ย่อมเข้าถึงสุคติโลกสวรรค์ (ม.อุ. (ไทย) 14/291/351) เพราะฉะนั้น ในเรื่องนรกและสวรรค์นี้ มีอิทธิพล
ต่อระบบของสังคมไทยมากทั้งด้านจิตรกรรม วรรณกรรม และพิธีกรรม โดยเฉพาะด้านจิตรกรรมฝาผนังตาม    
ปูชนียสถาน (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), กรรมและนรกสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่, (กรุงเทพมหานคร: 
อมรินทร์พริ้นติ้ง กรุ๊ฟ จ ากัด, 2531), หน้า 92)  ได้มีการแสดงภาพของนรกไว้อย่างชัดเจนและแสดงภาพของ
สวรรค์ไว้อย่าง  น่าเพลิดเพลิน น่าชื่นชม จนท าให้เกิดคามคิดขึ้นว่า นรก คือ สิ่งที่น่ากลัวที่สุด ท าชั่วต้องไป     
ตกนรก สวรรค์ คือ สิ่งที่น่าปรารถนามากที่สุด ท าดีต้องไปเกิดเป็นเทวดาในสวรรค์   
 ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การศึกษาเรื่องนรกและสวรรค์ ซึ่งมีในคัมภีร์พระไตรปิฎก คัมภีร์อรรถกถา และ
คัมภีร์อื่นๆ มีความหมายของภพภูมิในฝ่ายดีและฝ่ายร้าย และมีการอธิบายนรกและสวรรค์ในพุทธศาสนา และ
ในสังคมไทย เพ่ือให้เข้าใจและสอดคล้องกับยุคสมัยในปัจจุบัน รวมทั้งการเสนอแนวทางการอธิบายนรกและ
สวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่ในพุทธศาสนาปรับกระบวนทัศน์ทางความคิดเชิงพุทธในบริบทของนรกและสวรรค์เพ่ือ
ตอบปัญหาแนวทางการอธิบายนรกและสวรรค์               



46  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

2. การอธิบายนรกและสวรรค์ของสังคมไทยในอดีต 
 แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ ตามที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา มุ่งเน้นเป็นอุทาหรณ์สอนธรรมให้คน
ละชั่วและท าความดี ซึ่งเป็นแนวคิดที่สอดคล้องกับความเชื่อหรืออุดมคติของคนในยุคนั้น แต่เมื่อสังคมมนุษย์เข้าสู่
ยุคของการเปลี่ยนแปลง ความรู้ทางโลกวิทยาศาสตร์ของฝากคิดตะวันตกได้แทรกซึมสู่กระแสความคิดของคนไทย
ในยุคปัจจุบัน ทั้งนี้ พัฒนาการความคิดการอธิบายนรกและสวรรค์ได้มีแนวโน้มมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย อยุธยา 
รัตนโกสินทร์ จนถึงสังคมปัจจุบัน โดยมีรายละเอียด ดังนี้     
 สมัยสุโขทัย :พระพุทธศาสนามีความส าคัญต่อการด าเนินชีวิตของคนไทยมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย         
ดังปรากฏในวรรณคดีไทย เรื่อง เตภูมิกถา หรือไตรภูมิพระร่าง ที่พระมหาธรรมราชาลิไทยทรงพระราชนิพนธ์ 
เพ่ือปลูกฝังศรัทธาในศาสนา โดยใช้อบรมและปลูกฝังจิตส านึกของประชาชนในการท ากรรมดีละเว้นกรรมชั่ว 
เกิดเป็นเอกลักษณ์ของสังคมไทยในเรื่องการท าบุญ ให้ทาน รักษาศีล มีความกตัญญูยกย่องและเกรงใจผู้มี
อาวุโส มีใจเมตตากรุณา ยกย่องคนดี ตลอดจนท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา ไตรภูมิพระร่วงได้รับการถ่ายทอด
เป็นรูปธรรมด้วยการวาดภาพเป็นจิตรกรรมฝาผนังตามโบสถ์และวิหารเป็นสื่อปลูกฝังความเชื่อเรื่อง นรก 
สวรรค์ และกรรม ในสังคมสุโขทัยพระพุทธศาสนามีความส าคัญในการสร้างความสงบสุขและมั่นคง หลักธรรม
ค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่สร้างไว้อย่างเป็นระบบ ในสมัยพระมหาธรรมราชาลิไทย ได้รับถ่ายทอดมาสู่
สังคมสมัยอยุธยา (สุภาพรรณ ณ บางช้าง, พุทธธรรมที่เป็นรากฐานสังคมไทย ก่อนสมัยสุโขทัยถึงก่อนการ
เปลี่ยนแปลงการปกครอง. (กรุงเทพมหานคร: โครงการเผยแพร่ผลงานวิจัย ฝ่ายวิจัยจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 
2536), หน้า 45) 
 การน าหลักนรกและสวรรค์มาเผยแผ่ผ่านววรรณคดี เรื่องเล่า ช่วยให้สามารถอธิบายลักษณะนรกและ
สวรรค์ให้กับประชาชน ซึ่งในยุคนั้น การศึกษายังไม่ทั่วถึง จ าเป็นต้องสร้างเรื่องเพ่ืออธิบายให้คนทั่วไปสามารถ
เข้าใจถึงบาป บุญ คุณ โทษ ได้โดยง่าย แนวทางการอธิบายและการเผยแผ่เป็นการมุ่งเน้นให้ประชาชนรู้จักการ
ท าทาน ในฐานะเครื่องมือไปสู่สวรรค์ เป็นกระบวนการปลูกฝังศรัทธาและความเชื่อ ซึ่งมีอิทธิพลสอดรับกับ
สังคมยุคนั้น ได้เป็นอย่างด ี
         สมัยอยุธยา : สมัยอยุธยา ความเชื่อเรื่องกรรมมีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตประจ า ผู้ที่ท ากรรมดี        
มีเป้าหมายของชีวิตที่ดีในชาติต่อๆ ไป และการดับทุกข์ ละกิเลส บรรลุพระนิพพาน หรือปรารถนาการถึงความ
เป็นพระพุทธเจ้า (เรื่องเดียวกัน, หน้า 45) ดังมีหลักฐานปรากฏในวรรณคดีไทย เช่น ลิลิตพระลอ พระมาลัยค า
หลวงและมหาชาติค าหลวง เรื่องพระมาลัยค าหลวง เป็นวรรณคดีที่ดี เป็นเรื่องเล่าเกี่ยวกับนรกและสวรรค์      
มีอิทธิพลต่อความรู้สึกของคนไทยในเรื่องบาป บุญ นรกและสวรรค์ เช่นเดียวกับไตรภูมิพระร่วง  
 ต่อมาสังคมไทยได้รับความเชื่อจากศาสนาพราหมณ์และไสยศาสตร์เข้ามาผสมผสานกับหลักธรรม     
ในพระพุทธศาสนาเพ่ือสนองความต้องการของสังคม โดยมีการผสมผสานอิทธิปาฏิหาริย์เข้าไปในหลักธรรม 
เกิดการยอมรับว่า เป็นสิ่งที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาในสมัยอยุธยา  มีการค้าขายกับชาวต่างชาติ      
ทั้งชาติตะวันตกและตะวันออก ท าให้มีการขยายตัวทางเศรษฐกิจ ขุนนางและผู้เกี่ยวข้องกับการค้ามีฐานะดีขึ้น  
ได้รับการยอมรับ ยกย่อง และการเลื่อนชั้นทางสังคม เกิดการแย่งชิงผลประโยชน์ทางวัตถุ ความเชื่อเรื่องกรรม
เริ่มเปลี่ยนไป “ท าดีได้ดี ท าชั่ว ได้ชั่ว” จึงเริ่มหมายถึง ผลที่ออกมาเป็นวัตถุ มิใช่ผลที่จิตใจ (เรื่องเดียวกัน, 
หน้า 45) 
 กล่าวได้ว่าสมัยอยุธยาการอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ก็ยังคงอาศัยการผ่านเรื่องเล่าวรรณคดี          
ซึ่งสะท้อนให้เห็น บาป บุญ คุณ โทษ ทั้งนี้ แนวคิดดังกล่าวยังถูกแฝงเร้นไปด้วยความเชื่อของศาสนาพราหมณ์ 
เน้นเรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ และผลที่จะได้รับจากการท าทาน ประกอบกับอิทธิพลทางตะวันตกที่มุ่งเน้นด้านวัตถุ 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   47 

และประโยชน์ที่จะได้รับท าให้แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ จึงเต็มไปด้วยความลุ่มหลง ท าแล้วจะได้ไปสวรรค์
หรือได้ประโยชน์ ในชาติปัจจุบันมีลักษณะเป็นวัตถุนิยม 

 สมัยกรุงธนบุรีและกรุงรัตนโกสินทร์ : สมัยกรุงธนบุรีและสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ สมัยกรุงธนบุรีและ
รัชกาลที่ 1-3 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ ได้ทรงน า”ไตรภูมิพระร่วง” มาเป็นแนวทางในการหลักธรรมเรื่องกรรม 
เพ่ือให้เกิดความละอายชั่ว กลัวบาป เป็นการควบคุมพฤติกรรมของประชาชนให้อยู่ในศีลธรรมเช่นเดียวกับ
สมัยสุโขทัย และอยุธยา และในสมัยรัชกาลที่ 2 ค าว่า “กรรม” ได้กลายเป็นค าที่มีความหมายถึงผลของการ
กระท าที่เป็นการกระท าที่ไม่ดี และท าไว้ในอดีตชาติ เช่น “ตามกรรมที่ท าไว้” “กรรมสิ่งใดเลย   ซัดมาให้” 
และ “ชะรอยกรรมเวรตามมาทัน” ดังที่มีปรากฏอยู่ในวรรณคดีเรื่อง “อิเหนา”และ”รามเกียรติ์” (อ้างแล้ว, 
หน้า 94) 
         สมัยรัชกาลที่ 4 – 7 ในสมัยรัชการที่ 4 ทรงได้รับอิทธิพลทางความคิดจากวิทยาการทางตะวันตก
สมัยใหม่ที่เข้ามา จึงไม่ยอมรับเรื่องไตรภูมิพระร่วง ท าให้เกิดการปฏิเสธไตรภูมิพระร่วงในทางด้านภูมิศาสตร์ 
แต่ยังทรงคงยอมรับสาระเรื่องของการเวียนว่ายตายเกิด ซึ่งเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมที่ให้ผลในชาตินี้และ
ชาติหน้า โดยให้ความส าคัญของกรรมในชาติปัจจุบัน  มากที่สุด โดยผลของบุญหรือบาปนั้นอยู่ที่ใจของ
ผู้กระท า ดังที่รัชกาลที่ 4 ตรัสไว้ว่า “สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ที่ใจ” (อ้างแล้ว, หน้า 106) การปลูกฝังหลักธรรม
เรื่องนรก สวรรค์ และกรรมอย่างเป็นระบบ เพ่ือให้น ามาใช้ในชีวิตประจ าวัน  ท าให้เกิดปรัชญาการศึกษาไทย
ในสมัยนี้ คือ “ความรู้ คือ คุณธรรม” 
 รัชกาลที่ 5 น าหลักกรรมมาเป็นพ้ืนฐานการด ารงชีวิตในลักษณะเดียวกับสมัยรัชกาลที่ 4 หลักธรรม 
เรื่องกรรมในสมัยนี้ถูกน ามาสอนในลักษณะผลของกรรมที่เกี่ยวเนื่องกับความสุขและความทุกข์ของบุคคลและ
สังคมในชาติปัจจุบัน ยอมรับกรรมที่เป็นกระแสการเวียนว่ายตายเกิดอันเป็นความเชื่อพ้ืนฐานของสังคมไทย 
และในสมัยนี้มีการขยายตัวทางการศึกษาเพ่ือพัฒนาสังคมและชาติตามกระแสวิทยาการตะวันตก ด้วยการปรับ
โครงสร้างทางสังคมและขยายตัวทางการศึกษา ท าให้มีคนเข้ารับราชการเป็นจ านวนมาก จึงมีผลให้มีการเลื่อน
ชั้นทางสังคม หลักธรรมเรื่องกรรมได้ถูกน ามาสอนเพ่ือให้เกิดส านึกในฐานะและหน้าที่ของตนที่จะต้องปฏิบัติ
ต่อสังคม และในความหมายที่บุคคลจะ เจริญขึ้นหรือเสื่อมลงได้ เพราะการกระท าของตนเอง ท าให้เกิดปรัชญา
ทางการศึกษาไทยขึ้นใหม่ คือ “ความรู้คู่คุณธรรม” แทน “ความรู้คือคุณธรรม” เป็นการแยกพระพุทธศาสนา
ออกจากการศึกษา มีผลให้สถาบันศาสนาขาดความมั่นคงจนถึงปัจจุบัน หลักธรรมในพระพุทธศาสนารวมทั้ง
เรื่องกรรมได้ถูกน ามาสอนให้ปฏิบัติเพ่ือพัฒนาตนเองและสังคม ดังนั้น “ท าดีได้ดี” หมายถึง ผลของกรรมใน
ชาตินี้ที่ให้ผลความส าเร็จด้านวัตถุและสามารถมองเห็น สัมผัสได้จากความส าเร็จของชีวิต เช่น หน้าที่ การงาน 
ความมีฐานะดี เป็นต้น    
 สมัยรัชกาลที่ 6 - 7 เป็นช่วงที่มีการเปลี่ยนแปลงกับระบบการปกครองของไทยเป็นอย่างมากและ
ความเจริญตามกระแสตะวันตกเข้ามาอย่างรวดเร็ว แต่เป็นการพัฒนาด้านวัตถุ ตลอดจนกระแสวัตถุนิยมตาม
รูปแบบตะวันตก การอธิบายหลักธรรมเรื่องกรรมที่เกี่ยวกับการได้รับความทุกข์หรือความสุขนั้นมากจากการ
ประพฤติชั่ว และการประพฤติดีของตนเองจึงไม่เพียงพอ  ความขัดแย้งกับหลักค าสอนในสิ่งที่คนไทยพบเห็น
ตามความเป็นจริงในสังคม ท าให้คนไทยบางส่วนไม่เชื่อกฎแห่งกรรม ผลที่ตามมาสังคมเกิดความเดือดร้อน 
วุ่นวาย ด้วยผู้คนไม่เกรงกลัวและละอายต่อบาป แต่ท าทุกอย่างเพ่ือประโยชน์ตน ตลอดจนการศึกษาไทยใน
ปรัชญาใหม่ ไม่มีการสอนพระพุทธศาสนาในโรงเรียน คนไทยรุ่นใหม่ห่างไกลจากหลักค าสอนในพุทธศาสนา 
เป็นสาเหตุให้รัชกาลที่ 7 ทรงให้ความส าคัญของหลักธรรมเรื่องกรรม ที่ควรได้รับการสอนและปลูกฝังให้กับ
เด็กไทย ดังที่พระองค์ตรัสไว้ว่า “. . .ส าหรับพระพุทธศาสนานั้น ข้าพเจ้ามีความเห็นว่า สิ่งที่เราจะสอนให้
เข้าใจและให้เชื่อมั่นเสียตั้งแต่ต้นทีเดียว คือ สิ่งที่เป็นหลักส าคัญของพระพุทธศาสนานั่นคือ วัฏฏสงสาร...และ



48  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

กรรม ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว ... เพราะหนทางปฏิบัติของพระพุทธศาสนาก็เพ่ือให้พ้นจากวัฏฏสงสาร... แต่สิ่งที่ดี
ประเสริฐยิ่ง คือความเชื่อในกรรม แต่จะสอนเฉพาะเรื่องกรรมอย่างเดียว ไม่สอนเรื่องวัฏฏสงสารด้ วยก็ไม่
สมบูรณ์ ความเชื่อในเรื่องกรรม ข้าพเจ้าเห็นว่า เป็นของประเสริฐยิ่ง ควรเพราะให้มีขึ้นในใจของคนทุกคน... 
ข้าพเจ้าเชื่อแน่ว่า ถ้าคนเราเชื่อเรื่องกรรมแล้ว ควรจะได้ความสุขไม่น้อยโดยที่ไม่ท าให้รู้สึกท้อถอยแต่อย่างไร 
ข้าพเจ้าเห็นว่าเราควรพยายามสอนเด็กให้เข้าใจ และให้เชื่อมั่นในกรรมเสียแต่ต้นทีเดียว ยิ่งให้เชื่อได้มากเท่าไร
ยิ่งดี ควรให้ฝังเป็นนิสัยทีเดียว. . . ” (วศิน อินทสระ, หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด, พิมพ์ครั้งที่ 12, 
(กรุงเทพมหานคร: เคล็ดไทย จ ากัด, 2544), หน้า 5) 

 จะเห็นได้ว่า จากสมัยกรุงธนบุรี จนถึง กรุงรัตนโกสินทร์ตอนต้น แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ สืบทอด
ผ่านวรรณคดี โดยเฉพาะวรรณคดีชิ้นเอก ไตรภูมิพระร่วง ซึ่งถูกเชื่อมโยงกับแนวคิดเรื่องหลักกรรมท าให้คนใน
สมัยนั้น จะคิดท าการใดๆ ก็จะเกรงกลัวเรื่องเวรกรรมตามทัน แต่ต่อมาเมื่อระดับผู้น าประเทศได้รับอิทธิพล
ทางการศึกษาจากวิทยาการตะวันตก ซึ่งมีความเชื่อการใช้เหตุผลมากกว่าความเชื่อที่เกิดจากศรัทธาส่งผลให้
ระบบการศึกษาและการปลูกฝังเรื่องหลักกรรมได้เปลี่ยนแปลงไปเป็นการอธิบายเรื่องแนวคิดนรกและสวรรค์
เชื่อมโยงกับปัจจุบันเป็นหลักและ ความเข้าใจในเรื่องสังสารวัฏฏได้เริ่มเลื่อนหายจากสังคม มองนรกและ
สวรรค์เป็นเรื่องที่ไกลตัว มุ่งเน้นแต่ประโยชน์ในชาติปัจจุบันเป็นที่ตั้ง ทั้งนี้ เป็นเพราะขณะนั้ นประเทศไทย
ก าลังเข้าสู่ยุคของการแข่งขันและพัฒนา แนวคิดเรื่องคุณธรรมกับการศึกษาได้ถูกแยกออกจากกัน นั่นหมายถึง 
หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาได้ถูกแยกออกจากสังคม เป็นเรื่องของอุดมคติ ซึ่งไม่สามารถจับต้องได้ ประกอบ
กับอิทธิพลพัฒนาการของโลกตะวันตก ความเจริญทางด้านวัตถุและการศึกษาได้แทรกซึมสู่กระบวนการศึกษา
ของไทย วัดแยกออกจากโรงเรียน จึงส่งผลให้ความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์ของคนไทยได้เลือนหายไปตาม
กาลเวลา แต่อย่างไรก็ตามในยุคปัจจุบันนักวิชาการไทยได้พยายามสื่อสาร ถ่ายทอดแนวคิดเรื่องนรกและ
สวรรค์ ให้สอดคล้องกับบริบทสังคมยุคใหม่   

3. การอธิบายนรกและสวรรค์ของนักวิชาการไทย 
 ปัจจุบันสังคมไทยตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของกระแสวัตถุนิยมและบริโภคนิยมตามชาติตะวันตก         
เมื่อหลักธรรมเรื่อง นรกและสวรรค์ ถูกบิดเบือนไปจากหลักค าสอนเดิม คือ “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” เป็นการ
วัดผลของความดีกันที่วัตถุ คนในสังคมจึงต้องการเป็นเจ้าของวัตถุ และความร่ ารวยโดยไม่สนใจที่จะท างานให้
เหนื่อยยาก ด้วยวิธีการที่ท าผิดกฎหมายและผิดศีลธรรม เช่น ค้ายาเสพติด อาชญากรรม โจรกรรม เป็นต้น 
ส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่ที่ปกติสุขของสังคมส่วนรวม  คนส่วนมากมักถือเอาความสุข ความสมปรารถนา
ในชีวิตปัจจุบันเป็นมาตรฐานความดี คือ ความดีต้องมีผลออกมาเป็นความสุข ความสมปรารถนา เป็นลาภ ยศ 
สรรเสริญ สุข ความชั่วต้องมีผลตรงกันข้าม แต่ในความจริงแล้วไม่แน่นอนเสมอไป (เรื่องเดียวกัน,  หน้า 45 – 
46) 
 การอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ของนักวิชาการ พบว่า มีทั้งผู้ที่เห็นด้วยว่านรกและสรรค์ เป็นดินแดน
ที่มีจริง และบางท่านก็เห็นว่าเป็นสิ่งสมมุติ ค าสอนในวรรณคดีไทยสมัยโบราณเป็นเรื่องของการอุปมา
เปรียบเทียบเพ่ือให้เห็นภาพและเกิดความเกรงกลัวต่อบาป และผลที่ได้รับจากการกระท าชั่ว และบางท่านก็มี
การอธิบายที่ไม่มุ่งเน้นถกเถียงว่านรกและสวรรค์ มีจริงหรือไม่ แต่มุ่งสอนให้เห็นถึงผลกรรม แนวคิดของ
นักวิชาการไทยในยุคปัจจุบันเรื่องนรกและสวรรค์  
 การอธิบายของพุทธทาสภิกขุ : พุทธทาสภิกขุ ได้กล่าวถึง นรกและสวรรค์ เป็นผลของกรรม หรือการ
กระท า ซึ่งสังคมปัจจุบันมองเรื่องกรรมถูกบิดเบือนไป สะท้อนให้เห็นจากค ากล่าวของท่านไว้ว่า “ความเชื่อ
เรื่องกรรมที่ไม่ถูก คือ เรามองกรรมไปที่สิ่งของ ที่เงินทองของนอกกายจะไปเทือกนั้น ซึ่งเป็นความเชื่อที่ไม่



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   49 

ถูกต้อง แต่ไม่ได้มองที่ผลของมัน คือ ความดี ความชั่ว อันมีอยู่แล้วในกรรม  ซึ่งจิตใจเราสัมผัสได้ทุกครั้งที่เราท า
กรรม” (พุทธทาสภิกขุ, กรรมและการอยู่เหนือกรรม, (กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, 2539), หน้า 20) ค าสอน
ของท่านนับว่าเป็นการปฏิรูปความเชื่อทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับความจริงที่แท้ สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ใน
ใจ ขึ้นอยู่กับสภาวะทางจิต หากคนเราสามารถช าระจิตให้สงบปราศจากกิเลสตัณหาทั้งหลาย ด้วยการปฏิบัติ
สมาธิวิปัสสนา ก็สามารถเข้าถึงนิพพานได้ด้วยตัวเองภายในชาตินี้ โดยน าเอาความคิดความเชื่อที่มีอยู่ในสังคม
มนุษย์ เป็นภาษาในระดับที่ยังมีตัวตน ดังค ากล่าวว่า “นรกอยู่ใต้ดิน สวรรค์อยู่บนฟ้า” ท่านพุทธทาสภิกขุ 
ข้อความดังกล่าวนี้มีความหมายภาษาธรรมซ่อนเร้นเป็นนัยอยู่ผ่านสื่อที่เป็นภาษาคน   
 แนวทางการอธิบายนรกและสวรรค์ของพุทธทาสภิกขุ ชี้ให้เห็นว่าการอธิบายในเชิงสถานที่หรือ
ดินแดนที่เป็นแดนเกิดหลังความตายเป็นเรื่องที่ไกลตัว ไม่สามารถพิสูจน์ได้ผ่านอายตนะของมนุษย์ทั่วไป     
ท่านจึงไม่ให้ความเอาใจใส่มากนัก และอาจท าให้เกิดความงมงายได้ ดังค ากล่าวของท่านที่ว่า “ที่ไม่ดีไม่ชอบ
และเป็นทุกข์นั้น เป็นนรกขึ้นมาทันทีและเห็นได้ชัดเจน เห็นได้ง่าย หรือเห็นได้ประจักษ์เลย ถ้าเป็นเรื่องที่ดีท า
ให้สบายใจก็เป็นสวรรค์ขึ้นมา สวรรค์หรือนรกก็ตาม เรามองเห็นชัด ในความคิดที่ปรุงแต่งขึ้นมา จากการที่ตา
เห็นรูปบ้าง จากการที่หูได้ยินเสียงบ้าง จมูกได้ ดมกลิ่นบ้าง ลิ้นได้ลิ้มรสบ้าง ผิวหนังได้สัมผัสผิดหนังบ้าง     
แล้วใจก็เอาไปคิดปรุง ในกรณีที่เห็นรูปคราวอ่ืน หรือมันมีอะไรผิดธรรมดาไป เราไปมีการปรุงแต่งในทางจิตที่
เป็นกิเลสจนเกิดตัณหา อุปาทาน อะไรอยู่อย่างนี้ก็เป็นทุกข์หรือเป็นนรกไป เรียกว่า เป็นทุกข์หรือตกนรก
เพราะการเห็นรูปนั้น ท าให้เกิดเป็นทุกข์ที่เรียกว่าตกนรกก็ได้” (พุทธทาสภิกขุ, กรรมและการอยู่เหนือกรรม, 
หน้า 20) 
 นอกจากนี้ ท่านยังได้อธิบาย สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ เป็นเรื่องของกระบวนการเหตุและผล     
เป็นปัจจัยสัมพันธ์ที่สอดรับกันของระดับจิตใจในปัจจุบัน (เหตุ) และคติที่ไปในอนาคต (ผล) กล่าวคือ คนที่จะไป
นรกคือคนที่มีจิตใจที่อยู่ในระดับนรกอยู่แล้วในชาตินี้ (วิปฏิสาร หมายถึง เป็นสภาพจิตที่เป็นทุกข์นับเป็นนรก) 
และคนที่จะไปสวรรค์เขาก็มีจิตใจที่อยู่ในระดับสวรรค์อยู่แล้ว (ปีติปราโมทย์ หมายถึง เป็นสภาพจิตที่มีความ
อบอุ่นใจ อ่ิมเอิบ ร่าเริงบันเทิง เบิกบานใจ นับเป็นสวรรค์)   
 อย่างไรก็ตาม ท่านพุทธทาสภิกขุไม่ได้ปฏิเสธความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์ แต่ท่านได้สะท้อนค าสอน
เรื่องนรกและสวรรค์ของพระพุทธเจ้าไม่ใช่จุดหมายปลายทางของการพ้นทุกข์ โดยท่านมองเห็นว่า การท าชาติ
ปัจจุบันให้ถูกต้อง ชาติหน้าก็ถูกต้อง และไม่ตกนรกในชาติไหนอีกจึงเป็นที่มาของค าสอนที่ว่า นิพพานที่นี่ 
เดี๋ยวนี้ เป็นปัจจุบันขณะ ให้พิจารณาตัวเอง ปัจจุบันขณะมีความทุกข์หรือไม่ ไฟก าลังไหม้หัวอยู่หรือไม่ ถ้ามีให้
จัดการกับเรื่องนี้ก่อน เรื่องชาติหน้า เรื่องนรกและสวรรค์ก็หมดปัญหาไปเอง 

         การอธิบายของพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) : ส าหรับการอธิบายของพระพรหมคุณาภรณ์ 
ท่านมีมุมมองและแนวคิดไปในทางเดียวกันกับพุทธทาภิกขุ ซึ่งท่านมองว่า นรกและสวรรค์ในฐานะเป็นดินแดน
หลังความตาย จะมีจริงหรือไม่ ไม่ใช่ประเด็นส าคัญ นรกและสวรรค์เกิดขึ้นได้ทุกขณะจิตขึ้นอยู่กับว่าเราปฏิบัติ
ตนเช่นไร ซึ่งท่านได้ให้แนวทางปฏิบัติที่ถูกต้องเป็นหลักในการด าเนินชีวิต การเกิดขึ้นของนรกและสวรรค์ในจิต
แต่ละขณะ   มีองค์ประกอบ 4 ประการ  คือ (1) ต้องมีศรัทธา  (2) ต้องพิจารณาเหตุผล (3) ต้องมั่นใจไม่อ้อน
วอน และ (4) ต้องไม่หวังผลตอบแทน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). นรก-สวรรค์ในพระไตรปิฎก. 
บรรยายแก่คณะอาจารย์และนักศึกษาวิทยาลัยครูสวนดุสิต ในรายการสนทนาธรรมของภาคปรัชญาและ
ศาสนา ระหว่างภาคเรียนที่ 2 ปีการศึกษา 2522 ณ วัดพระเรนทร์, มปป หน้า 19 – 28) รายละเอียด ดังนี้ 

 1. ต้องมีศรัทธา คือ การไว้วางใจในปัญญาของผู้อ่ืน เราไม่รู้ ไม่เห็นด้วยตนเอง จึงไปยอมรับความรู้ของ
คนอ่ืน ไว้วางใจในความรู้ของเขา เราก็เชื่อ เราก็ฝากปัญญาไว้กับเขา โดยมากคนเราจะอาศัยสิ่งต่อไปนี้เป็น



50  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เครื่องช่วยชักจูงให้ความไว้วางใจในปัญญาของผู้อ่ืน ส าหรับทางพระพุทธศาสนา ก็พิจารณากันว่า พระพุทธเจ้า
เป็นผู้มีปัญญามาก แสดงออกเป็นค าสั่งสอนต่างๆ เป็นจริงมีเหตุผล  พระองค์มีความปรารถนาดี มีเมตตา
กรุณา สอนเราโดยบริสุทธิ์ พระทัยต้องการให้เราได้รับประโยชน์ หากเรามั่นใจในพระองค์ เราก็มีศรัทธา 
พระองค์สอนเรื่องนรกและสวรรค์ว่า ชาติหน้ามีจริง ถ้าเรามีศรัทธาเราก็น้อมไปทางที่จะเชื่อตามที่มีหลักฐานว่า 
พระองค์ได้ตรัสเรื่องนรกและสวรรค์ไว้ เรื่องก็เป็นอย่างนั้น เป็นอันว่านรกและสวรรค์ขั้นนี้ขึ้นอยู่กับศรัทธา 
 2. ต้องพิจารณาเหตุผล พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าจะเชื่อหรือไม่ก็ไม่เป็นไร ไม่ได้ถือเป็นเรื่องที่ต้องเชื่อ 
พุทธศาสนาไม่มีการบังคับ ต้องพิจารณาเหตุผล พระองค์ตรัสยกตัวอย่าง เรื่องนรกและสวรรค์ กรรมดี       
กรรมชั่ว กุศล อกุศล ทรงสอนให้พิจารณาในปัจจุบันว่า กุศล ท าแล้วเกื้อกูลแก่ชีวิต ดีต่อตนและผู้อ่ืน เป็นผลดี
ต่อทั้งสองฝ่าย แต่ถ้าเป็นอกุศล มันไม่เป็นผลดีต่อตนและผู้อื่น เป็นการเบียดเบียนผู้อ่ืน บางทีดีต่อตนแต่เป็นการ
เบียดเบียนผู้อ่ืน หรือมันดีเพียงเราเห็นในชั่วสายตามองสั้น แต่ที่จริงเป็นผลร้ายแก่ตัวเอง สิ่งที่เป็นกุศล ดีงาม    
ก็คือเป็นประโยชน์ต่อชีวิต เกื้อกูลแก่ชีวิตจิตใจในระยะยาวและแก่ผู้อ่ืน แก่สังคม สรุปได้ว่า ถึงแม้ไม่มีศรัทธา 
แต่ใช้เหตุผลพิจารณาก็ควรท ากรรมดี ละเว้นกรรมชั่ว นี้เป็นแนวกาลามสูตร ซึ่งเป็นการวางท่าทีในขั้นปัญญา  
 3. ต้องม่ันใจไม่อ้อนวอน พระพุทธเจ้าตรัสถึงผลของการท าความดี ความชั่ว ว่าการท าชั่วนั้นมีผลเป็น
ข้อหนึ่ง สอง สามฯ โดยผลที่ระบุนั้น มีหลายข้อเป็นผลในชาตินี้ ส่วนผลในชาติที่จะตามมาหลังจากตายนั้น    
ยกไว้ข้อสุดท้าย แม้จะเป็นผลดีก็ตาม ส่อไปถึงลักษณะการวางท่าที ทรงแสดงว่า ผลอะไรก็ตามย่อมเป็นไปตาม
เหตุ หลักพระพุทธศาสนาถือเรื่องกรรม เป็นเรื่องของเหตุปัจจัย เป็นกฎธรรมดาของธรรมชาติ ที่เป็นเรื่องแค่
การรับรู้เท่านั้น เราไม่ต้องไปวิงวอนให้ผลอย่างนั้นเกิดในเมื่อมันเป็นกฎเพราะถึงอ้อนวอนมันก็ไม่เป็นไปตามค า
อ้อนวอน แต่มันเป็นไปตามเหตุ ไม่เป็นไปตามค าอ้อนวอน ชาวพุทธต้องอย่าเสียเวลาอ้อนวอน ต้องกลับมา
พิจารณาสิ่งที่ท าว่า ท าดีรอบคอบหรือยัง ท าเหตุปัจจัยครบถ้วนหรือยัง เป็นประโยชน์ทั้งบัดนี้และเบื้องหน้า
ไหม เกื้อกูล แก่สังคมแค่ไหน แบบนี้เป็นท่าทีระดับที่สาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). นรก-สวรรค์ใน
พระไตรปิฎก. บรรยายแก่คณะอาจารย์และนักศึกษาวิทยาลัยครูสวนดุสิต ในรายการสนทนาธรรมของภาค
ปรัชญาและศาสนา ระหว่างภาคเรียนที่ 2 ปีการศึกษา 2522 ณ วัดพระเรนทร์, มปป หน้า 24 – 26) 
 4. ต้องไม่หวังผลตอบแทน เรื่องนรกและสวรรค์ยังมีส่วนเหมือนกับจะเป็นผลตอบแทน นรกนั้นเป็น
ผลร้าย เป็นการลงโทษส าหรับกรรมชั่ว และสวรรค์เป็นผลตอบแทนของกรรมดี ถ้าเรายังท ากรรมดี และเว้น
กรรมชั่วโดยหวังผลอยู่ เราก็ยังไม่เป็นอริยชน เป็นแค่โลกียชน ชาวพุทธแท้จริงต้องเป็นอริยชน คือ คนที่ท า
ความดีโดยไม่ต้องหวังผล แต่ท าความดีเพ่ือให้สิ่งที่ดีงามเกิดขึ้น เกื้อกูลแก่ชีวิตจิตใจตั้งแต่ปัจจุบัน และมีผลดี
ต่อสังคม ต่อโลก นี้เป็นการรักธรรม รักความดีงาม รักสิ่งที่ถูกต้อง เป็นขั้นด าเนินตามอริยสาวกแล้ว เป็นเรื่อง
ของธรรม เรื่องนรกและสวรรค์ระดับที่สาม ซึ่งมีอยู่ตลอดเวลาที่เราปรุงแต่ง ดังนั้น ท่าทีที่มีต่อนรกและสวรรค์ 
กับความมีอยู่ของนรกและสวรรค์ในขั้นสุดท้ายก็มารับกัน คือ ผลที่สุดก็มาอยู่ที่ปัจจุบันที่เราจะต้องสร้างข้ึนเป็น
ส าคัญ  
 ท่านพระพรหมคุณาภรณ์ยังได้ชี้ให้เห็นถึงหลักค าสอนที่ว่า “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว” เป็นการตีความ
ตามค าเปรียบเทียบ หว่านพืชเช่นไรได้ผลเช่นนั้น ท าดีได้ดี มองเป็นเรื่องของก าไร กล่าวคือ ความดีเกิดขึ้น    
จากผลของความเมตตาและความรักส่งผลให้จิตใจแช่มชื่นเย็นสบาย ปลูกเมตตา เมตตาก็เกิดและขยายผลแผ่
ออกไป นี่คือผลของการท าดีได้ดี แต่ความเข้าใจของคนส่วนใหญ่ ท่านมองว่า สั งคมมองเรื่องการท าความดี 
ต้องได้รับต าแหน่ง ถูกลอตเตอรี่รางวัลที่หนึ่ง เป็นต้น เป็นการปลูกพืชแล้วได้เงินก าไรเป็นผล เน้นองค์ประกอบ
ภายนอก ลาภ ยศ สรรเสริญ สุข ที่อิงอยู่กับรูปธรรมหรือวัตถุแทน นอกจากนี้ ท่านพระพรหมคุณาภรณ์        
ยังมีความคิดที่สอดคล้องกับพุทธทาสภิกขุประเด็นค าสอนนรกและสวรรค์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ที่อธิบาย
ถึงนรกและสวรรค์ในแง่ของการเกิดใหม่  ซึ่งเป็นผลของการท าดี ท าชั่ว เป็นเรื่องกฎแห่งกรรม ซึ่งท้ายที่สุดได้



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   51 

สรุปไว้ว่า “เมื่อความตายมาถึง ร่างดับสูญลง เขาจะตกไปสู่นรก อันเป็นสภาวะที่น่าสะพรึงกลัว” หรือสอนว่า 
“เมื่อตายไป ร่างกาย ดับสิ้นลง จะได้ขึ้นไปอยู่บนแดนสวรรค์” (ดูรายละเอียดใน พระธรรมปิฎกเขียนไว้ใน
หนังสือบุญ บาป กับ กฎแห่งกรรม) 
 ดังนั้น ความเข้าใจคลาดเคลื่อนสืบต่อกันมาเกี่ยวกับนรกและสวรรค์ จึงเป็นเรื่องที่ต้องปรับทัศนคติเสีย
ใหม่ โดยไม่มองกรรมเพียงแง่ของตัวผล คือ ความชั่ว หรือในแง่ที่ไม่ดี ของการกระท าในอดีตแต่เพียงอย่างเดียว 
แต่ควรมองกรรม ในแง่ของการกระท าที่ดี ซึ่งส่งผลให้เกิดความสุข หรือสวรรค์ในปัจจุบัน ซึ่งเกิดขึ้นได้          
ณ ปัจจุบันขณะ และไม่มองว่าผลของกรรมดี เป็นเพียงด้านวัตถุนิยม แต่เป็นผลที่ส่งผลถึงจิตใจเป็ นประเด็น
ส าคัญ 

    การอธิบายของพระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี : พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี  ได้อธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ 
ตามหลักค าสอนของพระพุทธเจ้า หมายถึง ใครท ากรรมใดไว้ย่อมต้องรับรู้และเกิดความคิด ความรู้สึกไปตาม
กรรมนั้น หากท ากรรมดีก็จะมีความสุขอ่ิมเอิบใจ ประดุจได้ขึ้นสวรรค์ หากท ากรรมชั่วก็จะรู้สึกหมองไหม้ไร้
ความสุขเหมือนตกอยู่ในนรกที่มีไฟร้อนสุมทรวงกายอยู่ตลอดเวลา ถ้าพูดถึงการท าดีแล้วได้ขึ้นสวรรค์หรือท า
ชั่วแล้วลงนรกอันนั้นคงอีกยาวไกล และไม่อาจเห็นผลได้ในปัจจุบันขณะที่มีชีวิตอยู่ การยืนยันความคิดความ
เชื่อครั้งโบราณที่บรรพบุรุษมักสอนให้ลูกหลานด ารงตนอยู่ในคุณธรรมความดี ลดละเลิกการกระท าชั่วโดย
เด็ดขาด เพื่อจะได้มีความสุขอยู่ในโลกมนุษย์และโลกหน้า ไม่ต้องทนชดใช้กรรมในโลกมนุษย์ ซึ่งเหมือนตกนรก
ทั้งเป็นก่อนที่จะไปชดใช้กรรมต่อในโลกหน้านั่นเอง พุทธศาสนาสอนให้เชื่อกรรม  การสร้างกรรมดีกรรมชั่ว
เป็นสมบัติของเรา โดยเฉพาะบุคคลเป็นมรดกที่เราจะหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทุกชีวิตต้องเป็นไปตามกรรมลิขิต      
กรรมจะเป็นเงาติดตามเราตลอดไป ผิดกันแต่กรรมดีหรือกรรมชั่วนั้นย่อมให้ผลแตกต่างกัน ดังนั้น มนุษย์ควร
ใช้สติปัญญาพิจารณาให้เห็นธรรมะที่ควรจะรู้  ควรเห็น และควรปฏิบัติ บุคคลใดสร้างกรรมดี มีศีลมีสัตย์        
มีความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ มีจิตใจเมตตากรุณาเผื่อแผ่ ไม่เบียดเบียนมนุษย์และสัตว์ ปฏิบัติศึกษาหลัก
ธรรมะ บุคคลใดสร้างบุญสร้างกุศล เรียกว่าบุญกรรม หากผู้ ใดท าชั่ว สร้างบาปก็เรียกว่าบาปกรรม 
พระพุทธศาสนาถือกรรมเป็นสัจธรรม เชื่อกรรมลิขิต ผู้ใดสร้างกรรมดีกรรมชั่ว ย่อมเป็นสมบัติมรดกติดตาม
ตามสนองตลอดไปจนกว่าจะชดใช้กรรมหมดไม่ว่าชาตินี้หรือชาติหน้า 
 หากเราสร้างกรรมบาปไว้มาก ก็ย่อมไม่มีวันรอดพ้นจากนรกอย่างแน่นอน ซึ่งแม้บางที ค าว่า “นรก” 
นี้ ก็อาจพบได้แม้ว่าเรายังมีลมหายใจอยู่ ชีวิตที่มีอยู่ เป็นสิ่งที่ใครหลายคนต่างตั้งค าถามกับตนเองว่าจะไปทาง
ไหนดีกับชีวิตนี้  ส าหรับค าถามที่ว่า “ตายแล้วจะได้ไปนรกหรือสวรรค์” “ฉันท าดีอย่างนี้อย่างนั้น”              
ซึ่งเป็นประเด็นที่สังคมทั่วไปยังมีความเข้าใจผิด ผลของความดีอยู่ที่ไหน สวรรค์อยู่ที่ใด ค าตอบนี้ ท่านพระมหา
วุฒิชัย วชิรเมธี ได้แสดงแนวคิดว่า ผู้ที่จะให้ค าตอบได้ดี คือ ตัวของผู้นั้นเอง  ดังนั้น “ชีวิตที่เกิดมา วันเวลาเดิน
ไปไม่เคยหยุด ความคิดของคนต่างก็ต้องคิด ทั้งสองอย่างจึงเป็นสิ่งที่จ าเป็นของชีวิตที่สุด วันหนึ่ง ที่เรายัง
หายใจอยู่ เราไม่เคยหยุดคิด บางครั้งในการคิดนั้นอาจจะท าให้เราเป็นทุกข์ ภาษาพระเรียกว่า ทุกข์เพราะ
ความคิด การที่เราได้มาศึกษาธรรม น าเอาหัวข้อปฏิบัตินั้นถือว่าได้เป็นการพัฒนายกระดับของจิตขึ้น แต่ค าพูด
ที่ว่า "สวรรค์อยู่ในอก นรกอยู่ในใจ" นั้น มันจริงแท้เลย ท าอะไรเราย่อมรู้ดีอยู่แก่ใจตั วเอง ถึงคนอ่ืนไม่รู้       
เราโกหกตัวเองไม่ได้ ถ้าท าดี เราเองก็สบายใจ ถ้าท าชั่วก็มีแต่เราเองที่ร้อนอกร้อนใจ ส่วนเรื่องนรก สวรรค์มี
จริงหรือไม่ ถามไปใครก็ตอบไม่ได้หรอก เพราะคนที่มีชีวิตอยู่ ก็ยังไม่เคยไป คนที่ไปก็กลับมาตอบไม่ได้ 
เพราะฉะนั้นท าความดีเข้าไว้เถอะค่ะ ถ้าหากมันมีจริงเราก็จะได้ไปสู่ที่ดี แต่หากมันไม่มี ความดีนี่แหละที่จะท า
ให้เรามีชีวิตอยู่ในใจของใครไปอีกนานแสนนาน” (สัมภาษณ์ พระมหาวุฒิชัย วชิรเมธี (วุฒิชัย บุญถึง), วันที่ 29 
มกราคม 2557) 



52  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 การอธิบายของพร  รัตนสุวรรณ : อาจารย์พร รัตนสุวรรณ ท่านพยายามหักล้างแนวคิดที่ว่านรกและ
สวรรค์ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้รับอิทธิพลจากศาสนาพราหมณ์ โดยท่านได้ยกประเด็นของวิมานวัตถุ ซึ่งแสดง
ให้เห็นบุญคนที่ท าบุญในพระพุทธศาสนา แล้วไปสวรรค์ ซึ่งความเชื่อนี้ ไม่ได้ส่งผลหรือเป็นประโยชน์กับศาสนา
พราหมณ์แต่อย่างไร เพราะจะมีแต่จะท าให้คนท าบุญในพระพุทธศาสนามากยิ่งขึ้น ส าหรับประเด็นที่บางกลุ่ม
มองว่า การสอนเรื่องนรกและสวรรค์ ที่กล่าวอ้างว่าเป็นความเชื่อของพราหมณ์ที่แทรกซึมอยู่ในคัมภีร์
พระไตรปิฎก ท่านมองว่าไม่น่าจะเป็นมูลเหตุจริง เพราะในคัมภีร์พระพุทธศาสนาได้ชี้ให้เห็นถึง ผู้ปฏิบัติดี 
ปฏิบัติชอบ อานิสงส์จะได้ไปเกิดในสวรรค์ ซึ่งแนวคิดดังกล่าวนี้ ไม่น่าจะเป็นประโยชน์กับพราหมณ์แต่อย่างใด 
กล่าวได้ว่า ท่านมีความเห็นเกี่ยวกับนรกและสวรรค์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเป็นเรื่องที่ปรากฏจริง            
ตามค าสอนของพระพุทธเจ้า แท้ที่จริงแล้ว นรกและสวรรค์นั้นเป็นเครื่องสะท้อนให้เห็นถึง ความเป็นกุศล และ
อกุศลในใจ กล่าวคือ สวรรค์ในอก นรกในใจ ส าหรับ  ผู้ที่เชื่อในพระพุทธเจ้า ก็ควรจะเชื่อในเรื่องพุทธมารดา
บนสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ที่แม้พระองค์มิได้สั่งสอนโดยตรง แต่พุทธสาวกควรจะเข้าใจได้ว่า มีอยู่จริง และนรกมิได้
เป็นแดนเกิดหลังความตาย แต่สามารถเกิดขึ้นได้ในขณะมีชีวิตอยู่ (ดูรายละเอียดใน อาจารย์พร รัตนสุวรรณ) 
 กล่าวได้ว่า แนวคิดเรื่องนรกและสวรรค์ของอาจารย์พร รัตนสุวรรณ มองนรกและสวรรค์เป็นทั้ง
สถานที่ และแนวทางปฏิบัติ เพ่ือการหลุดพ้น สอดคล้องกับนักวิชาการท่ีกล่าวมาข้างต้น 
 สรุปได้ว่า ตามที่นักวิชาการไทยได้กล่าวมาข้างต้น เห็นได้ว่า ปัจจุบันคนไทยมีความเชื่อเรื่องนรก 
สวรรค์ และกรรมที่คลาดเคลื่อนจากหลักค าสอนในพระพุทธศาสนา คือน าค าว่า “กรรม” มาใช้ในความหมาย
ของกรรมที่ หมายถึง ผลของการกระท าไม่ดีที่ท าไว้ในชาติก่อนส่งผลในชาติปัจจุบัน และผลของกรรมดีไม่ใช่
ความดีที่เป็นผลทางจิตใจที่สัมผัสได้ แต่มุ่งถึงผลของการกระท าภายนอกอันเป็นผลที่ตนและผู้อ่ืนมองเห็นได้
ง่าย เป็นวัตถุสิ่งของที่จะต้องตามากับสถานะ เช่น ลาภ ยศ สรรเสริญ ความสุข ส่วนผลของกรรมชั่ว คือ        
ผลที่เป็นวัตถุสิ่งของที่สูญเสียจากการเสื่อมลาภ เสื่อมยศ ถูกนินทา ทุกข์ ซึ่งก าลังสืบทอดความเชื่อที่ผิดนี้ลง
ไปสู่เยาวชนคนรุ่นใหม่ในสังคมไทย 
 การอธิบายของพระพุทธศาสนาที่ไม่ได้ให้ความส าคัญเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์ไว้เป็น
อันดับต้น ประเด็นพิจารณา 2 ประการ คือนรกและสวรรค์มีอยู่จริงหรือไม่ และท่าทีของพระพุทธศาสนาต่อ
ความเชื่อเรื่องนรกและสวรรค์เป็นอย่างไร สามารถจะหาแนวทางการอธิบายนรกและสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่
อย่างไร ถึงแม้เราจะพูดถึงผลตามเหตุ คล้ายกับเป็นผลตอบแทน แต่ความจริงนั้นเรารู้ไว้เพ่ือเกิดความมั่นใจ
ต่างหาก ท าดีในชาตินี้ให้สบายใจ เมื่อจิตดีระดับจิตพร้อมอยู่แล้ว แม้แต่คนที่ไม่เชื่อ ถ้าชาติหน้ามีมัน ก็ไปดีเอง 
ไม่ต้องห่วงล่วงหน้า นี่คือ คติพระพุทธศาสนา และท าความดีจนไม่ต้องห่วงล่วงหน้า แสดงให้เห็นว่า เรามั่นใจ
ในหลักจริงและความดีแล้ว ส่วนการท าดีอยู่ทุกขณะ ปรุงแต่งสวรรค์ตลอดเวลา สวรรค์ก็อยู่ในก ามือ 
พระพุทธศาสนาถือหลักการปฏิบัติ ไม่ต้องอิงอยู่กับเรื่องรอการพิสูจน์ แต้เน้นท่าทีที่ว่า ให้มีความมั่นใจ ท าดีที่
ปฏิบัติเห็นผลได้ในชีวิตนี้ พร้อมทั้งมีความมั่นใจในการท าความดีที่จะมีข้างหน้า ด้วยการปรุงแต่งไว้พร้อมแล้ว 
เมื่อสภาพจิตของเราดี อยู่ในระดับที่สูงขึ้นไปแล้วก็ต้องไปดี ไม่ห่วงเรื่องนรกและสวรรค์มาขู่กันอยู่  ถ้าจิตเรา
ประณีตจนรักความบริสุทธิ์ รักธรรม และต้องให้ธรรมเผยแผ่ไป ก็อยู่กันได้ด้วยความดี ความเมตตา ก็ไม่ต้อง
หวังรอผลตอบแทน ความคิดเรื่องนรกและสวรรค์ เป็นความคิดหรือค าสอนที่ส าคัญอย่างยิ่งในพระพุทธศาสนา 
เพราะเกี่ยวข้องกับเรื่องวิถีชีวิต ศีลธรรมและเป้าหมายหรืออุดมคติของชีวิตของมนุษย์และสัตว์ทุกหมู่เหล่า 
ตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา นรกและสวรรค์หรือภพภูมิมีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด สัตว์ทั้งหลาย
จะเกิดหรืออยู่ในภพภูมิใดขึ้นอยู่กรรมที่ตนเองกระท า ซึ่งมีทั้งรูปแบบข้ามภพข้ามชาติอย่างที่ชาวพุทธทั่วไปรู้ 
และในรูปแบบขณะจิตหรือรูปแบบชาติปัจจุบัน พระพุทธเจ้าตรัสถึงกฎแห่งกรรมในฐานะเป็นกฎทางศีลธรรม 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   53 

มีปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “คนท ากรรมใดไว้ ย่อมเห็นกรรมนั้นในตน คนท ากรรมดี ย่อมได้รับผลดี           
คนท ากรรมชั่ว ย่อมได้รับผลชั่ว คนหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้รับผลเช่นนั้น” (ขุ.ชา. (ไทย) 27/353/201) 
 จากการศึกษามาทั้งหมดในเรื่องแนวทางการอธิบายเรื่องนรกและสวรรค์ในพุทธศาสนาส าหรับคนรุ่น
ใหม่ดังจะเห็นได้ว่าสังคมไทยปัจจุบันนี้ยังขาดน าเอาหลักธรรมไปปรับใช้ให้เกิดประโยชน์ทั้งต่อตนเองและ
ครอบครัว  ตลอดจนถึงสังคม เพราะตามหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา สวรรค์ไม่ใช่จุดหมายที่แท้จริงของ
พระพุทธศาสนา การท าบุญหรือความดีไม่ได้มีเป้าหมายเพ่ือการไปสวรรค์ เพราะจุดหมายที่แท้จริงคือนิพพาน 
การดับกิเลส และความทุกข์อย่างสิ้นเชิง ตราบใดที่ยังเวียนว่ายตายเกิด แม้จะอยู่ในสวรรค์ ก็ไม่อาจพ้นจาก
ทุกข์ได้อย่างแท้จริงกรรมมีความสัมพันธ์กับเรื่องนรกและสวรรค์อย่างใกล้ชิด เพราะนรกและสวรรค์ ก็คือ 
สภาพชีวิตที่เป็นผลของกรรม โดยมีลักษณะคล้อยตามการกระท าของสัตว์ทั้งหลาย การท าความดีเป็นหนทางที่
ปลอดภัยที่สุด เพราะคนธรรมดาทั่วไป  ไม่สามารถพิสูจน์ได้อย่างเด็ดขาดแน่นอนว่านรกและสวรรค์แบบข้าม
ภพข้ามชาติมีหรือไม่ และนรกและสวรรค์ในชาติปัจจุบันก็มีให้ทุกคนได้ประจักษ์อยู่แล้ว เราจึงควรท าความดี
และหลีกเลี่ยงความชั่วตามที่พระพุทธเจ้าทรงแนะน าไว้ เพราะการเกิดมาเป็นมนุษย์ที่ มีโอกาสท าความดีนั้น
ยากมากหรือมีโอกาสน้อยมาก ดังพุทธพจน์ที่ทรงเปรียบเทียบโอกาสที่จะได้เกิดเป็นมนุษย์ยากเหมือนเต่าตา
บอดที่ใน 100 ปี โผล่ขึ้นมาจากน้ าครั้งเดียวยากท่ีจะสอดคอเข้าไปในแอกท่ีมีรูเดียวได้ สุตันตปิฎก ส ยุตฺตนกาย 
มหาวาวรรค (ภาษาไทย) หรือมีโอกาสน้อยมากเหมือนฝุ่นในปลายเล็บ ซึ่งมีจ านวนน้อยมากเมื่อเปรียบเทียบ
กับฝุ่นในแผ่นดินใหญ่  ทั้งนี้ผู้วิจัยข้อเสนอแนวทางการอธิบายนรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนาส าหรับคนรุ่น
ใหม่โดยใช้หลักไตรสิกขา ควรจัดท าเป็นการ์ตูนเอนิเมชั่น และจัดนิทรรศการชุดนรกและสวรรค์  เพ่ือให้
เยาวชนคนรุ่นใหม่ได้เห็นภาพเป็นรูปธรรมต่อไป 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลีฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  2500. กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงราชวิทยาลัย. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2531). กรรมและนรกสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่, กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้น

ติ้ง กรุ๊ฟ จ ากัด. 
_______. (2546). พิมพ์ครั้งที่ 11. พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์). (2533). “นรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท”. 

วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย,  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร (พรรณา). (2550). “จิตตมาตรของนิกายโยคาจาร: การศึกษาเชิงวิเคราะห์บน
ฐานแนวคิดเรื่องจิตในพระพุทธศาสนายุคต้น”. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรดุษฏีบัณฑิต, 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


