
บทวิจารณ์หนังสือปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม 
เขียนโดย สุวรรณา สถาอานันท์ 

Book Reviews: Mahayana Buddhism in Buddhadasa's Philosophy 
Written by Suwanna Satha-Anand 

 
 

พระมหาสมเจต สมจารี 
Pharama Somjet Samacari 

นิสิตปริญญาเอก สาขาวิชาปรัชญา 
Ph.D. Student Department of Philosophy 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Gradual School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail : shitahui1610@gmail.com 
 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจารณ์หนังสือเรื่องนี้ สรุปว่าผู้วิจารณ์ได้แสดงความคิดเห็นต่อเนื้อหาในหนังสือไว้ 2 ประการ คือ 
1) ภาวะสากลแห่งธรรมะ และ 2) ภาวะธรรมทางภาษา อย่างไรก็ตาม หนังสือเรื่องเล่มนี้มีความเหมาะสม   
ส าหรับนิสิตนักศึกษาด้านปรัชญาที่ควรอ่านหลังจากมีพ้ืนฐานความรู้ทางด้านพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน
มาแล้วเพราะจะช่วยต่อยอดแนวคิดเชิงปรัชญาบริสุทธิ์และช่วยให้เกิดการเรียนรู้ในเชิงปรัชญาประยุกต์ได้ดี 
ค าส าคัญ : ภาวะสากลแห่งธรรมะ, ภาวะธรรมทางภาษา, ปรัชญาบริสุทธิ์, ปรัชญาประยุกต์ 
ABSTRACT 
 This article concludes that the critics have commented on the contents of the book 
in two ways; that is, 1) the internationalization of Dharma and 2) language diction of 
Dhamma. However, the university students majoring in philosophy should read this book 
after having fundamental knowledge about Theravada and Mahayana Buddhism; because, 
this will help the students to accumulate the concept of pure philosophy and to acquire 
the knowledge of applied philosophy as well. 
Keywords: internationalization of Dhamma, language diction of Dhamma, pure philosophy,  
       applied philosophy 
 
1. บทน า 
 หนังสือเรื่อง “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม”เขียนโดย สุวรรณา สถาอานันท์ อาจารย์ประจ า
ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย เป็นหนังสือชุด “งานวิจัยจุฬาลงกรณ์ มหาวิทยาลัย” 
ล าดับที่ 31 ที่ได้รับคัดเลือกเป็นงานวิจัยที่มีคุณค่าในทางวิชาการที่จัดพิมพ์เป็นการเผยแพร่งานวิชาการของ
โครงการเผยแพร่ผลงานวิจัย ฝ่ายวิจัยจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย พิมพ์ที่โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย    
พิมพ์ เผยแพร่ครั้งแรกเดือนสิงหาคม พ.ศ. 2536 มีจ านวน 102 หน้า  เพ่ือเสนอมุมมองให้ เห็นว่า              
“ท่านพุทธทาสภิกขุมีวิธีคิดเป็นระบบปรัชญา อธิบายสัจจะสากลแห่งพุทธธรรมใน 4 ลักษณะ ได้แก่        



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   55 

ภาวะสากลแห่งธรรม ภาวะธรรมทางภาษา ภาวะสากลในการบรรลุธรรม และภาวะเสมอกันในทางสังคม      
ซึ่งจตุลักษณะนี้ล้วนสอดคล้องกับตรรกะพ้ืนฐานแห่งมหายานธรรมตามที่ท่านนาคารชุนและท่านอสังคะได้วาง
แนวทางไว้แต่กาลก่อน แต่อย่างไรก็ตาม พุทธธรรมอันเป็นภาวะสากลตามแนวคิดของท่านพุทธทาสภิกขุนั้นอยู่
เหนือการแบ่งนิกายเป็นฝ่ายเถรวาทหรือมหายาน” 
 เนื้อหาการเขียนของหนังสือเรื่อง “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม” ได้มีการแบ่งสัดส่วนเนื้อหา
หลักของงานออกเป็น 6 บท ได้แก่ บทที่ 1 เถรวาท-มหายาน, บทที่ 2 ก้าวสู่พุทธธรรมสากล, บทที่ 3 ภาวะสากลแห่ง
ธรรมะ, บทที่ 4 ภาวะธรรมทางภาษา, บทที่ 5 ภาวะสากลในการบรรลุธรรม, บทที่ 6 ภาวะเสมอกันในทางสังคม 
และบทสรุป, บรรณานุกรม และปัจฉิมบท ซึ่งเป็นการแบ่งตามรูปแบบของงานวิจัย 
2. สรุปสาระส าคัญของเนื้อหา 
 ส าหรับเนื้อหาทั้ง 6 บท ของหนังสือเรื่อง “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม” นั้นสามารถ         
สรุปสาระส าคัญได้ดังนี้ 
 สรุปสาระบทท่ี 1 เถรวาท-มหายาน 
 สาระส าคัญในบทนี้ กล่าวถึงลักษณะพ้ืนฐานของพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทและมหายานตามทรรศนะ
ของท่านอสังคะและท่านนาคารชุน ทรรศนะของท่านทั้งสองสามารถกล่าวสรุปได้เป็นหลักใหญ่  2 ประการ คือ  
 1. ความยิ่งใหญ่ครอบคลุมรอบด้าน ความเป็นสากลแห่งพุทธธรรม ทั้งในแง่ที่สุดแห่งธรรม ทั้งปวงและ
ในแง่เมตตาธรรมซึ่งครอบคลุมสรรพสัตว์ทั้งมวล 
 2. ความไร้ขอบเขตแห่งกุศโลบายและกิจกรรมของโพธิสัตว์อันจะพาสรรพสัตว์ให้รอดได้อย่าง          
มีประสิทธิภาพและทรงคุณประโยชน์อันยิ่งใหญ่ 
 ค าสอนของท่านพุทธทาสภิกขุมีความสอดคล้องกับหลักการพ้ืนฐานทั้ง 2 ประการข้างต้น โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งการเน้น “ความเป็นสากลแห่งพุทธธรรม” ซึ่งท่านพุทธทาสภิกขุ “ไม่ได้หมายถึงเพียงเป็นธรรมะที่ใช้ได้
กับสรรพสัตว์โดยไม่ยกเว้นเท่านั้น” หากท่านหมายความต่อไปด้วยว่า “พุทธธรรมนั้นเอง หมายถึง ความจริงตาม
ธรรมชาติอันเป็นสากลและมนุษย์ทุกคนในแง่ที่เป็นส่วนหนึ่งแห่งกระบวนการตามธรรมชาติ ” ก็มี “เชื้อแห่ง
พุทธภาวะ” อยู่แล้ว โดยนัยนี้ พุทธธรรมที่แท้ของท่าน จึงสอดคล้องกับหลักการพ้ืนฐานของฝ่านมหายาน     
ซึ่งจากธรรมบรรยายของท่านสามารถประมวลได้เป็นภาวะสากลใน 4 ประการดังนี้ 
 1. ภาวะสากลแห่งธรรมะ ได้แก่ ค าสอนเรื่องธรรมะ คือ ธรรมชาติ 
 2. ภาวะธรรมทางภาษา ได้แก่ ข้อเสนอที่ว่า ภาษาศาสนาต้องเป็นที่เข้าใจในระดับภาษาธรรม อันเป็นสากล 
 3. ภาวะสากลในการบรรลุธรรม ได้แก่ ค าอธิบายว่าเป็นความโน้มเอียงตามธรรมชาติของสรรพสัตว์ที่
จะบรรลุธรรม 
 4. ภาวะเสมอกันในทางสังคม ได้แก่ ข้อเสนอเรื่องความเสมอกันในธรรมและในสังคมของเหล่า       
สรรพสัตว์ 
 มิติเกี่ยวกับสากลภาวะแห่งพุทธศาสนาทั้ง 4 ประการของท่านพุทธทาสภิกขุนี้ครอบคลุมรอบด้านของ
พุทธธรรมทั้งในแง่ที่สุดของธรรมทั้งปวง และในแง่ความไร้ขอบเขตของกุศโลบายอันจะพาสรรพสัตว์ให้รอดพ้น
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 9) 
 สรุปสาระบทท่ี 2 ก้าวสู่พุทธธรรมสากล 
 สาระส าคัญในบทนี้  กล่าวถึงข้อเสนอของท่านพุทธทาสภิกขุในเรื่องการใช้หลักกาลามสูตร             
10 ประการ ตรวจสอบความเข้าใจเกี่ยวกับพระไตรปิฎกใช้กาลามสูตรเป็นเครื่องตัดสินแทนค าสอนแห่งเถระ 
(เถรวาท)  



56  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 ท่านอธิบายหลักข้อ 4 “อย่ารับถือเอาด้วยเหตุว่ามีที่อ้างในปิฎก” เป็นพิเศษดังนี้ “เราในปัจจุบันงมงาย     
ต่อสิ่งที่เรียกว่าปิฎกหรือพระไตรปิฎกกันมากเกินไปจนเป็นทาสของพระไตรปิฎกทุกตัวอักษรอย่างขัดต่อ      
ค าสั่งสอนข้อนี้ของพระองค์”  
 ท่านพุทธทาสภิกขุถือว่าในพระไตรปิฎกซึ่งมีอยู่ด้วยกันถึง 84,000 พระธรรมขันธ์นั้นมีส่วนที่เป็นแก่น
หรือเป็นเพชรอันได้แก่ “สิ่งที่จะดับทุกข์ได้” และส่วนที่เป็นเครื่องห่อหุ้มพุทธวัจนะ ซึ่งบ่อยครั้งเราไม่ควรที่จะให้
น้ าหนักความส าคัญเท่ากับข้อค าสอนอันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา ท่านพุทธทาสภิกขุอธิบายว่า         
“เรื่องสั้นๆ เพียงประโยคเดียวนั้น (คือ สพฺเพ ธมฺมา นาล  อภินิเวสาย) ถูกขยายความออกไปจนกระทั่งเป็น 
84,000 พระธรรมขันธ์...” ท่านพุทธทาสภิกขุได้วิจารณ์ไปไกลขนาดเสนอให้ “ปลด” หรือ “ฉีก” พระไตรปิฎก
ออกได้หลายส่วน ท่านเสนอว่า “พระไตรปิฎกนี้ส าหรับพวกท่านมีส่วนที่ควรปลดออกหรือฉีกออกได้สัก                
30 เปอร์เซ็นต์ คือ เรื่องราหูจับอาทิตย์ ราหูจับจันทร์ เรื่องเมืองยักษ์ และเรื่องอ่ืนๆ ที่คล้ายกัน...แล้วก็ข้อความ
บางอย่างที่กล่าวไว้ในลักษณะเป็นสัสตทิฏฐิ เป็นตัวเป็นตน เป็นคนๆ เดียวเวียนว่ายตายเกิด อันเป็นลักษณะ
ทิฏฐินอกพุทธศาสนา ปลดออกแล้ว ก็จะเหลืออยู่สัก 70 เปอร์เซ็นต์ ทีนี้ถ้าเป็นครูบาอาจารย์แห่งยุคปรมาณูเป็น
ฝรั่งมังค่า นักวิทยาศาสตร์  นักโบราณคดีตัวแท้ตัวยง เคยศึกษามาอย่างแตกฉาน มาลูบคล าพระไตรปิฎกแล้ว 
เขาจะรู้อะไรเป็นอะไรได้ด้วยตนเอง ครูบาอาจารย์ประเภทนี้ไม่เชื่อด้วยตนเองอยู่แล้วว่า พระไตรปิฎกทั้งหมด
นั้นเป็นของเดิมแท้ของพระพุทธศาสนา เขารู้ว่าอะไรเป็นของใหม่อะไรเป็นของเก่าแล้วสามารถเลือกเชื่อ       
แต่ของแท้ของเก่าที่เรียกว่า Old Sutta เฉพาะที่เข้าได้กับการวินิจฉัยโดยกาลามสูตร ฉะนั้น ถ้าเอาพวก
นักวิทยาศาสตร์ นักโบราณคดี ครูบาอาจารย์ชั้นพิเศษเป็นแนวแล้ว พระไตรปิฎกส าหรับจะหยิบยื่นให้แก่คนพวกนี้
อาจจะปลดได้อีกสัก 30 เปอร์เซ็นต์ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง คือ อภิธรรมปิฎก...” นอกจากนี้ท่านพุทธทาสภิกขุยัง
ได้กล่าวอีกว่า “ถ้าพูดกับคุณย่า คุณยาย หรือใครก็ตามที่ยังสมัครจะตีกระป๋องช่วยพระจันทร์แล้วขอบอกไม่
ต้อง “ฉีก” หรือปลดอะไรออกเลยก็ได้ พระไตรปิฎกมีความครบถ้วนส าหรับคนทุกระดับ ” (สุวรรณา         
สถาอานันท,์ 2536, หน้า 18-30) 
 สรุปสาระบทท่ี 3 ภาวะสากลแห่งธรรมะ 
 สาระส าคัญในบทนี้ กล่าวถึงความหมายของค าว่า ธรรมะ 4 ประการ ตามทรรศนะของท่านพุทธทาส
ภิกขุ ท่านแบ่งลักษณะของธรรมะดังนี้ 
 1. ธรรมะ คือ หน้าที่ 
 2. ธรรมะ คือ ผลของการท าหน้าที่ 
 3. ธรรมะ คือ ความจริงที่ปรากฏ เรียกว่า กฎของธรรมชาติ 
 4. ธรรมะ คือ ธรรมชาติทั้งปวง 
 นอกจากนี้ยังได้อธิบายแนวคิดเรื่องไกวัลยธรรม คือ “ความเป็นอันเดียวกันทั้งหมดทั้ง โดยเวลาและ
ทั้งโดยเนื้อที่” ท่านชี้ให้เห็นว่า “การเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งย่อมอยู่ภายใต้กฎเดียวกัน คือ กฎอิทัปปัจจยตา” 
ความจริงในแง่นี้คือความเป็นทั้งหมด นอกจากนี้ท่านยังได้กล่าวถึงไกวัลยธรรมในฐานะที่ เป็นการคลี่คลายของ
กระบวนการธรรมชาติไปสู่พุทธภาวะ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 31-43) 
 สรุปสาระบทท่ี 4 ภาวะธรรมทางภาษา 
 สาระส าคัญในบทนี้ กล่าวถึงภาษากับการบรรลุธรรม ท่านพุทธทาสภิกขุแบ่งภาษาออกเป็น 2 ระดับ 
ได้แก่ “ภาษาคน” และ “ภาษาธรรม” โดยแบ่งช่องทางของผู้รู้ธรรมออกเป็น 4 ช่องทางด้วยกัน ได้แก ่ 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 44-53) 
 1. คนทั่วไป สื่อสารกับ คนทั่วไป 
 2. คนรู้ธรรม สื่อสารกับ คนรู้ธรรม 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   57 

 3. คนรู้ธรรม สื่อสารกับ คนทั่วไป 
 4. คนทั่วไป สื่อสารกับ คนรู้ธรรม 
 สรุปสาระบทท่ี 5 ภาวะสากลในการบรรลุธรรม 
 สาระส าคัญในบทนี้กล่าวถึงภาวะสากลในการบรรลุธรรมจากสงฆ์-ฆราวาสสู่ทุกคน ซึ่งท่านพุทธทาสภิกขุ  ได้เปิด
โอกาส หรือแม้แต่ความจ าเป็นอันกว้างขวางของศักยภาพในการบรรลุธรรมของมนุษย์สู่ปุถุชนทุกคนไม่มียกเว้น 
ไม่มีการแบ่งแยก สงฆ์ หรือฆราวาส นับได้ว่าเป็นการย้ าเน้นถึงภาวะสากลแห่งพุทธธรรมในแง่มุมที่ส าคัญที่สุดอีก
ประการหนึ่ง แนวคิดนี้น าไปสู่ข้อถกเถียงระหว่างท่านพุทธทาสภิกขุกับม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช ซึ่งท่านเห็นว่า 
เรื่อง “จิตว่าง” หรือ “สุญญตา” นั้น น ามาใช้กับฆราวาสไม่ได้ โลกของพระภิกษุกับโลกของฆราวาส ด าเนินไป
คนละทิศทางจะน าธรรมะข้อเดียวกันมาใช้ไม่ได้ ท่านให้เหตุผลว่า “ถ้าอยู่ในภิกขุภาวะ ก็คงได้อย่างใต้เท้าว่า  
ไม่ขัดข้องอะไร ตั้งแต่ฟังๆ ใต้เท้ามาเห็นว่าใต้เท้าแสดงสัจธรรมที่กว้างขวางอย่างกับพระมหาสมุทรพอถึงความ
มุ่งหมายของการพ้นทุกข์ คือ การไม่ยึดถือมั่น การตัดอุปาทานให้พ้นไป นั่นเป็นความจริงที่ไม่มีใครปฏิเสธได้ 
แต่พอมาถึงตอนที่ว่า “ท างานด้วยจิตว่าง ท างานเพ่ือความว่าง กินอาหารของความว่าง อยู่ด้วยความว่าง”     
ตอนนี้ฟังเหมือนอย่างว่า ใต้เท้าพยายามเทน้ าในมหาสมุทรลงไปใส่ขันใบเล็กๆ มันใส่ไม่ลง มันล้นไปหมด... ชาวบ้าน
สามัญเขาท ามาหากินกันตามปรกติ จะน าธรรมะที่ใหญ่โตนั้นใส่ลงในถ้วยแก้วใบเล็กเท่านี้ ใส่ไปเท่าไรมัน        
ก็ไม่ลง คือ ถ้ายังท างานอยู่แล้วจิตมันว่างไม่ได้...”  
 อย่างไรก็ตามท่านพุทธทาสภิกขุกลับมีทรรศนะว่า ทุกคนย่อมเข้าใกล้นิพพาน เพราะโดยทั่วไปแล้ว     
ค าสอนเรื่องสุญญตาของท่านก้าวข้ามการแยกแยะเป็นฝ่ายสงฆ์หรือฆราวาส ท่านกล่าวอยู่เสมอว่า “ทั้งคฤหัสถ์ 
บรรพชิตต้องใช้ธรรมะข้อเดียวกัน” ไม่เพียงแต่ฆราวาสจะสามารถบรรลุนิพพานได้เท่านั้น แต่จริงๆ แล้วทุกคน
โดยธรรมชาติต้องบรรลุนิพพาน ในที่สุดหากสภาวะเอ้ืออ านวย การบรรลุนิพพานของมนุษย์ย่อมเป็นสิ่งที่ จะ
ด าเนินไปเองโดยธรรมชาติ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 54-64) 
 สรุปสาระบทท่ี 6 ภาวะเสมอกันในทางสังคม 
 สาระส าคัญในบทนี้ กล่าวถึงความพยายามของท่านพุทธทาสภิกขุท่ีต้องการแก้ไขค าอธิบายชีวิตที่ผ่าน
คติเรื่องชาติภพในอดีตและอนาคตมากกว่าปัจจุบัน เพ่ือให้ทุกคนมีสิทธิเท่าเทียมที่จะรักษาหรือเปลี่ยนแปลง
ชาติภพที่มีอยู่ในปัจจุบันได้ไม่ใช่รอแต่เพียงชาติภพหน้าเท่านั้นและชี้ให้เห็นว่าทุกคนในสังคมไม่ว่าจะเป็น
พระสงฆ์หรือฆราวาสย่อมเดินไปทางเดียวกันเสมอและทุกคนมีเชื้อแห่งพุทธภาวะอยู่แล้วเพียงแต่ต้องคอยบ ารุง
พัฒนาให้เติบโตเต็มทีเ่ท่านั้น 
 เมื่อกล่าวถึงภาวะเสมอกันในทางธรรมในฐานะที่เป็นรากฐานแห่งสังคมประชาธิปไตยตามความเข้าใจ
ของท่านพุทธทาสภิกขุ ท่านไม่ได้จ ากัดวงแคบอยู่เพียงขอบเขตเรื่องการเมืองโดยตรงหรือระบบรัฐสภาเท่านั้น 
แต่ท่านพยายามแสดงให้เห็นว่าประชาธิปไตยมีเจตนารมณ์ในทางธรรมชาติอย่างไร ท่านเห็นว่าผลที่มุ่งหมายของ
ประชาธิปไตยมี 3 ประการ ได้แก่ เสรีภาพ ความเสมอภาค และภราดรภาพ ค าแต่ละค านี้ท่านพุทธทาสภิกขุให้
ความหมายที่กว้างขวางออกไปมากกว่าคติพจน์ทางการเมืองตามที่เข้าใจทั่วไป ท่านอธิบายว่า เสรีภาพ หมายถึง    
ภาวะแห่งความเป็นผู้ที่มีความพอใจของตนเองได้ ความเสมอภาค คือ การที่ทุกคนมีความสม่ าเสมอกัน และภราดรภาพ 
คือ ภาวะแห่งความเป็นพ่ีน้องกัน (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 65-83) 
3. ข้อวิจารณ์  
 ผู้วิจารณ์ มีข้อวิจารณ์ 2 ข้อ คือ 1) รูปแบบการน าเสนอเนื้อหา และ 2) การน าเสนอประเด็น ปัญหาใน
หนังสือ “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม” ดังนี้ 
 ข้อ 1) รูปแบบการน าเสนอเนื้อหา หนังสือเล่มนี้มีจุดเด่นด้านการวิเคราะห์ระบบคิดเชิงปรัชญา ของท่าน
พุทธทาสภิกขุ มีการเปิดประเด็นให้เกิดการวิเคราะห์ วิจารณ์ อภิปรายโต้แย้งกันอย่างกว้างขวาง โดยน าจตุลักษณะ 



58  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ได้แก่ ภาวะสากลแห่งธรรม ภาวะธรรมทางภาษา ภาวะสากลในการบรรลุธรรม และภาวะเสมอกันในทางสังคม 
มาเปรียบเทียบกับตรรกะพ้ืนฐานของทางมายานธรรมที่ท่านนาคารชุน และท่านอสังคะได้วางแนวทางไว้แต่กาล
ก่อน จึงนับเป็นหนังสือเล่มแรกที่มีการบุกเบิกข้อคิดข้อเขียนของท่านพุทธทาสภิกขุอย่างเป็นวิชาการ            
มีการอ้างอิงหลักฐานสนับสนุนการอภิปราย เช่น ข้อความในหนังสือต้นฉบับ ข้อความในพระไตรปิฎก        
ท าให้ข้อมูลมีความน่าเชื่อถือยิ่งขึ้น 
 อย่างไรก็ตาม ผู้วิจารณ์มีความคิดเห็นว่า การวิเคราะห์เปรียบเทียบประเด็นปัญหาทางปรัชญานั้น     
แม้จะเป็นเทคนิคที่ดีส าหรับให้ผู้อ่านเกิดความคิดต่อยอด เกิดมุมมองที่กว้างขวาง ละเอียด ลึกซึ้งมากกว่าเดิม 
แต่การเปรียบเทียบแนวคิดทางปรัชญาที่มีภูมิหลังทางความคิดอยู่บนฐานที่ต่างกันนั้น ผู้วิเคราะห์เปรียบเทียบ
จะต้องมีความรอบรู้ปรัชญาทั้งสองด้านมีใจที่ปราศจากอคติเปรียบเทียบให้ชัดตรงประเด็น น้ าหนักของข้อมูล
หรือเนื้อหาที่น ามาวิเคราะห์ในแต่ละฝ่ายจะต้องใกล้เคียงกันไม่เป็นลักษณะมัดมือชกหรือแสดงความเอนเอียง
สนับสนุนฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งโดยไร้ความชอบธรรม  
 เมื่อผู้วิจารณ์ได้ศึกษาถึงวิธีการวิเคราะห์เปรียบเทียบประเด็นทางปรัชญาในหนังสือเล่มนี้ ผู้วิจารณ์มี
ทัศนะว่า ผู้เขียนวิเคราะห์เปรียบเทียบได้อย่างเป็นกลาง ไม่บิดเบือน มีความน่าเชื่อถือในทุกสาระส าคัญ
ระหว่างปรัชญาฝ่ายท่านพุทธทาสภิกขุและฝ่ายมหายาน สิ่งเหล่านี้ก่อให้เกิดประโยชน์แก่ผู้อ่านในการพัฒนา
พ้ืนฐานแนวคิดเดิมหรือเพ่ิมเติมความรู้ใหม่ๆ ได้อย่างเป็นระบบ ชวนให้วิเคราะห์ตีความให้กว้างขวางออกไป     
ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของพระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) ที่อธิบายถึงประโยชน์ของการเปรียบเทียบ
ปรัชญาไว้ว่า “การเปรียบเทียบปรัชญาก็คือการขยายขอบฟ้าแห่งความรู้และการลับทัศนะให้เฉียบคมพอที่จะ
หยั่งรู้สัจธรรมสากล...ประโยชน์อีกประการหนึ่งของปรัชญาเปรียบเทียบก็คือการได้รู้จักตนเอง” (พระธรรม
โกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2551, หน้า 12-13) ส่วนจุดอ่อนของหนังสือเล่มนี้อยู่ตรงที่ไม่มีข้อสรุปที่
ชัดเจนของผู้เขียนต่อการอภิปรายข้อแย้งในประเด็นต่างๆ จึงท าหน้าที่เป็นแค่ผู้ขยายความเท่านั้นท าให้งาน
เขยีนขาดเสน่ห์ ไม่น่าสนใจส าหรับน าไปโต้แย้งเชิงความคิดของนักวิจารณ์หนังสือรุ่นหลัง 
 ข้อ 2) การน าเสนอประเด็นปัญหาในหนังสือ “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม” ผู้วิจารณ์มีทัศนะว่า 
การน าเสนอประเด็นปัญหาทางปรัชญาโดยการน าหลักปรัชญาบางส่วนของท่านพุทธทาสภิกขุ มาเปรียบเทียบกับ
ทางมหายาน ต้องค านึงถึงความถูกต้องในเรื่องที่มาที่ไปของหนังสือที่ท่านพุทธทาสภิกขุ เขียนไว้รวมถึงความ
สอดคล้องกับหลักธรรมค าสอนของเถรวาทเพ่ือมิให้ผู้อ่านที่มีความเข้าใจเพียงเล็กน้อยมีความเข้าใจผิดหรือ
คลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง ในขณะเดียวกันก็ต้องมีความเข้าใจหลักธรรมในฝ่ายมหายานอย่างลึกซึ้ง     
ในด้านหลักการ ทฤษฎี แนวคิด โดยเฉพาะแนวคิดของท่านนาคารชุน และท่านอสังคะ   
 อนึ่ง การท าความเข้าใจในประเด็นต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับความเป็นสากลในหลักธรรมนั้น ผู้วิจารณ์      
มีทัศนะว่า ไม่จ าเป็นต้องใช้วิธีการวิเคราะห์เปรียบเทียบก็ได้ หากผู้เขียนวิเคราะห์ปัญหานั้นให้สอดคล้องกับ
ความเป็นจริงของมนุษย์ ประกอบกับการใช้ภาษาที่สื่อความเข้าใจได้ทั่วไป เข้าใจง่ายๆ  แต่ลึกซึ้งก็สามารถท าให้
ผู้อ่านเกิดความเข้าใจได้ชัดเจนขึ้น เช่น การน าเสนอหลักพุทธธรรมด้วยภาษาคน ภาษาธรรมของท่านพุทธทาส
ภิกขุ เป็นต้น 
 ส าหรับประเด็นเนื้อหาที่ ผู้ วิจารณ์ประสงค์จะแสดงความคิดเห็นมีด้วยกัน 2 ประเด็น คือ                
1) ภาวะสากลแห่งธรรมะ และ 2) ภาวะธรรมทางภาษา ซึ่งเป็นเนื้อหาบางส่วนที่มีอยู่ในหนังสือเล่มนี้ 
ดังต่อไปนี้ 
 ประเด็นที่ 1) ภาวะสากลแห่งธรรมะ  
 ประเด็นนี้อยู่ตรงที่การเกริ่นน าในย่อหน้าแรก หัวข้อเรื่อง “ธรรมะคือธรรมชาติ” ผู้เขียนได้อธิบายว่า 
“ตามความเข้าใจของชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทย ค าว่า “ธรรม” เป็นที่เข้าใจกันในความหมายที่เกี่ยวข้อง



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   59 

กับค าสอนของพระพุทธเจ้า เช่น “พระธรรม” ในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ หรือไม่ก็หมายถึง ความดี 
ความถูกต้อง เช่น ในค าพูดที่ว่า “ฝ่ายธรรมย่อมชนะฝ่ายอธรรม” เป็นต้น จะเห็นได้ว่าในความหมายแรกนั้น 
“ธรรม” เป็นค าที่ใช้เรียกสิ่งที่ถือกันว่าเป็นค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้า มีความหมายเกี่ยวข้องกับพุทธศาสนา
โดยตรง โดยไม่มีนัยบ่งบอก “ความจริง” สากล หรือความจริงทางวิทยาศาสตร์ หรือความจริงตามค าประกาศ
ของศาสนาอ่ืน ส่วน “ธรรม” ในความหมายหลังบ่งนัยทางจริยธรรม ซึ่งอาจครอบคลุมไปถึงเรื่องความยุติธรรม
ด้วย” (สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 31) 
 ผู้วิจารณ์ ไม่เห็นด้วยกับผู้เขียนที่อธิบายเช่นนี้ เพราะค าว่า “ชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทย” นั้น         
เป็นการระบุอย่างไม่เจาะจง เป็นการถือความเป็นส่วนใหญ่ โดยละเลยส่วนเฉพาะ การคิดเช่นนี้ แสดงให้เห็น
ทัศนะการแยกส่วน คือ แบ่งแยกคนทั่วไปกับคนส่วนน้อย โดยไม่มองตามความเป็นจริงว่าคนๆ หนึ่งมีลักษณะ    
ทั้งสองส่วน คือ ส่วนที่คล้ายคลึงกับคนอ่ืนและส่วนที่ต่างกับคนอ่ืน ตลอดทั้งการกล่าวอ้างความเป็นส่วนใหญ่ 
หรือชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทยยังเป็นแค่การกล่าวอ้างตามความรู้สึก ของตนเองเท่านั้น ไม่มีการแสดงให้เห็น
ถึงข้อเท็จจริงแม้แต่น้อย ไม่ว่าจะเป็นการส ารวจโพล (Poll) เชิงสถิติที่สอบถามความเข้าใจของชาวพุทธ        
ในสังคมไทยที่มีต่อค าว่า “ธรรม” หรือแบบสอบสัมภาษณ์คนในสังคม ซึ่งแม้ว่าจะท าได้ แต่ก็ไม่สามารถท าได้
อย่างง่ายดาย เพราะค าว่า ชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทยไม่ได้หมายถึงเฉพาะคนกรุงเทพฯ และปริมณฑล 
และคนภาคกลางเท่านั้น แต่รวมถึงคนไทย  ทุกภาคที่นับถือพุทธศาสนา ดังนั้น ท่าทีที่ถูกต้องต่อการแสดง
ความคิดเห็นในประเด็นนี้ จึงควรใช้ค าว่า “ชาวพุทธส่วนหนึ่งในสังคมไทย” แทนค าว่า “ชาวพุทธโดยทั่วไปใน
สังคมไทย” จึงจะดูเป็นกลาง ไม่เอนเอียงไปตามความเชื่อ หรือความรู้สึกส่วนตัว ซึ่งเป็นการเปิดพ้ืนที่ให้กับ         
อัตลักษณ์ทางความคิดของคนในสังคมแต่ละบุคคล เพราะในความเป็นจริงแล้วคนในสังคมไทยอาจไม่ได้เข้าใจ      
ค าว่า “ธรรม” เป็นแค่ เรื่องพระธรรมใน พระรัตนตรัย หรือความถูกต้องชอบธรรมเท่านั้น ความเชื่อของคน    
ในสังคมไทยมีอยู่หลากหลายตามหลักพ้ืนฐานทางปรัชญาที่แต่ละคนยึดถือ เพราะฉะนั้น การอ้างความเข้าใจของ
ชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทย เมื่อพิจารณาดูแล้วจึงไม่สมเหตุสมผล 
 ประเด็นที่ 2) ภาวะธรรมทางภาษา จากการที่ผู้เขียนได้หยิบยกสาระส าคัญในเรื่องช่องทางของ       
ผู้รู้ธรรม 4 แนวทางมาวิเคราะห์ ได้แก่ 
 1. คนทั่วไป สื่อสารกับ คนทั่วไป 
 2. คนรู้ธรรม สื่อสารกับ คนรู้ธรรม 
 3. คนรู้ธรรม สื่อสารกับ คนทั่วไป 
 4. คนทั่วไป สื่อสารกับ คนรู้ธรรม 
 ผู้วิจารณ์ มีความคิดเห็นว่า การน าเสนอภาวะธรรมทางภาษาที่ผู้เขียนกล่าวไว้ว่า “การศึกษา          
ในแนวทางแรกกับแนวทางที่สองไม่น่าจะมีปัญหาใดๆ...ปัญหาการศึกษาน่าจะเกิดขึ้นในแนวทางที่ 3 และ 4” 

(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 52)ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วยกับการมองอย่างผิวเผินเช่นนี้ เพราะแท้ที่จริงแล้ว
ปัญหาเกิดขึ้นได้ ในทุกแนวทางหากปราศจากการนิยามให้เข้าใจตรงกัน เพราะแต่ละคนต่างมีความยึดมั่นถือมั่นว่า
สิ่งที่ตนยึดถือนั้นถูกต้องที่สุด ด้วยเหตุผลดังกล่าวแนวทางแรกกับแนวทางที่สองจึงมีโอกาสที่จะเกิดปัญหาได้
เช่นกัน ซึ่งขึ้นอยู่กับบริบทที่เกิดขึ้นในแต่ละครั้ง 
 ผู้วิจารณ์ มีความคิดเห็นว่า ทฤษฎีที่แสดงความสัมพันธ์ของการสื่อสารระหว่างคนทั่วไปกับ คนรู้ธรรม
นี้มีจุดอ่อนตรงที่ไม่มีคนประเภทที่รู้ทั้งภาษาคนและภาษาธรรมอยู่ในคนเดียวกันเลยทั้งยังไม่ได้จัดระดับของ
ความรู้ว่า รู้ภาษาคนแค่ไหน รู้ภาษาธรรมเพียงใด สิ่งที่รู้ทั้งสองด้านนี้ รู้และเข้าใจภาษาใดมากกว่ากัน ซึ่งส่วนนี้
ผู้เขียนเองก็ยังตั้งข้อสังเกตขึ้นมาว่า อย่างไรก็ตามน่าจะเป็นไปได้ว่าปัญหาจริงๆ จะเกิดแก่ “คนทั่วไป” 
มากกว่า เพราะผู้รู้ธรรม ย่อมถือเอาอรรถท้ังหลายทั้งสองด้านได้ หรือเป็นผู้ฉลาดรู้พร้อมซึ่งอรรถทั้งหลายแล้ว 



60  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2559) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

เขาก็เรียกว่าเป็นบัณฑิต ซึ่งข้อสังเกตดังกล่าวนี้ก็ยังมีข้อขัดแย้งกับทฤษฎีที่ตั้งไว้ตรงที่ผู้เขียนสรุปว่า “ผู้รู้ธรรม 
ย่อมถือเอาอรรถทั้งหลายทั้งสองด้านได้หรือเป็นผู้ฉลาดรู้พร้อมซึ่งอรรถทั้งหลายแล้ว เขาก็เรียกว่าเป็นบัณฑิต” 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 52)นี้ก็แสดงว่าหากรู้ด้านใดด้านหนึ่งตามทฤษฎีที่ตั้งไว้ก็ไม่สามารถจัดว่า
เป็นบัณฑิตใช่หรือไม่ ถ้าเช่นนั้นความสัมพันธ์ของการสื่อสารตามแนวทางที่สองจะมีความหมายอะไรให้
น่าเชื่อถือ เพราะฉะนั้น การวิเคราะห์และตั้งข้อสังเกตของผู้เขียนจึงดูเหมือนว่าจะขัดแย้งกันเอง และแสดงถึง
ความไม่แน่ใจในความคิดของตนเอง เพราะขณะวิเคราะห์มักใช้ค าว่า “ไม่น่าจะ” “น่าจะ” “น่าจะเป็นไปได้
ว่า” ซึ่งเป็นการแบ่งรับแบ่งสู้ที่ไม่จ าเป็น ซึ่งอาจเป็นเพราะผู้เขียนไม่อาจวิเคราะห์ให้เห็นความหมายใน        
เชิงคุณสมบัติภายนอกและคุณสมบัติภายในของผู้รู้ธรรมตามความเป็นจริงได้ 
 ผู้วิจารณ์ เห็นด้วยกับผู้เขียนตรงที่กล่าวว่า “ในที่สุดแล้วการปรับเปลี่ยนระดับภาษาคนสู่ภาษาธรรม 
อาจมีความจ าเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบการ “รับรู้” ของผู้ฟังเป็นพ้ืนฐานก่อน จึงจะเข้าใจภาษาธรรมได้ในที่สุด” 
(สุวรรณา สถาอานันท์, 2536, หน้า 53) แต่ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วยกับผู้เขียนตรงที่ผู้เขียนเชิญชวนให้ปรับเปลี่ยน
ระบบความรู้โดยเน้นที่การปฏิบัติแบบเซ็น ไม่ต้องเกี่ยวข้องกับหนังสือหรือถ้อยค า ซึ่งหมายความว่า ผู้สอนและ
ผู้ปฏิบัติก็อาจปฏิบัติได้โดยไม่ต้องเอ่ยปากพูดต่อกันเลยก็อาจเข้าใจกันได้ ซึ่งผู้วิจารณ์เห็นว่าแนวทางนี้มีความ
สุดโต่ง ซึ่งอาจท าให้การปฏิบัติไร้หลักการ วิธีการ และเป้าหมายที่ถูกต้อง เพราะแนวทางการปฏิบัตินั้นมีหลาย
แนวทาง หากเลือกแนวทางใดก็ได้ท าให้สามารถส าเร็จมรรคผลได้หมด ชาวพุทธ ก็คงไม่ต้องพ่ึงทางสายกลาง 
ซึ่งเป็นแนวทางส าคัญที่ทรงสั่งสอนไว้ เมื่อคนไม่รู้แนวทางไม่ศึกษาเรียนรู้จะปฏิบัติถูกทางได้อย่างไร โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งการที่ผู้สอนและผู้ปฏิบัติไม่เอ่ยปากพูดกันเลยแล้วจะสื่อความเข้าใจกันได้อย่างไร เพราะมนุษย์คิด     
ผ่านภาษา ท าความเข้าใจผ่านภาษา การสนับสนุนแนวคิดแบบเซ็นเช่นนี้ของผู้เขียน ดูเหมือนว่าจะขัดแย้งกับ
ข้อสรุปของตนเองในเรื่องการปรับเปลี่ยนระดับภาษาคนสู่ภาษาธรรม ซึ่งท่านพุทธทาสภิกขุเองท่าน              
ก็ยังพยายามอธิบายให้เข้าใจนิยามผ่านความหมายด้วยการพูด ด้วยงานเขียน ผู้ศึกษาจากท่านจึงสามารถเข้าใจ
นิยามของภาษาคน ภาษาธรรม ได้ตรงกับที่ท่านต้องการสื่อความหมาย 
 ผู้วิจารณ์ มีข้อสังเกตบางประการก็คือ การที่ผู้เขียนพยายามหยิบยกเอาแนวค าสอนของท่านพุทธทาส
ภิกขุมาเสนอในมุมมองของปรัชญา อาจเป็นได้ว่าผู้ เขียนต้องการย้อนแย้งท่านพุทธทาสภิกขุที่ท่าน               
มีแนวความคิดที่ไม่เห็นด้วยกับระบบแนวคิดเชิงปรัชญา ซึ่งจะเห็นได้จากการที่ท่านได้เสนอ ให้ใช้หลักกาลาม
สูตร 10 ประการ มาตรวจสอบและตัดสินความเข้าใจเกี่ยวกับพระไตรปิฎก ซึ่งเนื้อความโดยละเอียดปรากฏอยู่
ในบทที่ 2 ว่าด้วยเรื่องก้าวสู่พุทธธรรมสากล 
 ส่วนประเด็นนอกจากนี้ในบทที่เหลือ เหตุที่ผู้วิจารณ์ไม่ได้หยิบยกน ามาวิจารณ์ก็เป็นเพราะผู้เขียนมี
ข้อสรุปหรือมีการอภิปรายประเด็นปัญหาต่างๆ ไม่ชัดเจนเพียงพอต่อการจะน ามาเป็นประเด็นปัญหาในการ
วิจารณ์ได้ ซึ่งถือว่าเป็นจุดอ่อนของหนังสือเล่มนี้ที่ผู้เขียนพยายามหยิบยกเอาแนวค าสอนของท่านพุทธทาส
ภิกขุมาอธิบายโดยใช้ตรรกะพ้ืนฐานของมหายานธรรมเป็นกรอบเพ่ือจะได้มองเห็นวิธีคิดที่เป็นระบบปรัชญา
ของท่านพุทธทาสภิกขุ 
4. สรุปและค าแนะน า 
 ผู้วิจารณ์ ได้แสดงความคิดเห็นต่อประเด็นเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้มี 2 ประการ คือ 1) ภาวะสากลแห่งธรรมะ 
ผู้วิจารณ์ไม่เห็นด้วยกับผู้เขียนที่อ้างว่า ชาวพุทธโดยทั่วไปในสังคมไทยเข้าใจค าว่าธรรม เพียงแค่สองความหมาย
ใหญ่ๆ เพราะการอ้างความเป็นส่วนใหญ่ขึ้นมาลอยๆ โดยปราศจากข้อเท็จจริงนี้ ท าให้เห็นถึงความเอนเอียงของ
ผู้เขียนที่เขียนอ้างไปตามความรู้สึกมากกว่าจะยึดหลักฐานหรือข้อเท็จจริงที่ดูน่าเชื่อถือ และ 2) ภาวะธรรมทาง
ภาษา ประเด็นนี้ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับผู้เขียนตรงที่กล่าวว่า “ในที่สุดแล้วการปรับเปลี่ยนระดับภาษาคนสู่ภาษา
ธรรม อาจมีความจ าเป็นต้องปรับเปลี่ยนระบบการ “รับรู้” ของผู้ฟังเป็นพื้นฐานก่อน จึงจะเข้าใจภาษาธรรมได้



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 1 ฉบับท่ี 1 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2559)  ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม   61 

ในที่สุด” แต่ไม่เห็นด้วยตรงที่ผู้เขียนเชิญชวนให้ปรับเปลี่ยนระบบความรู้โดยเน้นที่การปฏิบัติแบบเซ็น ไม่ต้อง
เกี่ยวข้องกับหนังสือ  หรือถ้อยค า ซึ่งเป็นการทิ้งความส าคัญในด้านปริยัติ จริงๆ แล้วมนุษย์คิดผ่านภาษาท าความ
เข้าใจผ่านภาษา ไม่ว่าจะเป็นภาษาคนหรือภาษาธรรมก็ตาม ดังนั้น จึงควรส่งเสริมทั้งด้านปริยัติและปฏิบัติเคียง
คูก่ันไปจะเป็นทางท่ีเหมาะสมและเป็นกลางมากกว่า 
 อย่างไรก็ตาม หนังสือเรื่อง “ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม” เล่มนี้ มีความเหมาะสมส าหรับนิสิต
นักศึกษาด้านปรัชญาที่ควรอ่านหลังจากมีพ้ืนฐานความรู้ทางด้านพุทธศาสนาเถรวาทและมหายานมาแล้ว
เบื้องต้น ก็จะช่วยต่อยอดแนวคิดเชิงปรัชญาต่อไปทั้งทางด้านปรัชญาบริสุทธิ์ ได้แก่ อภิปรัชญา คือ ในส่วนภาวะ
ธรรม ซึ่งเป็นเนื้อหาที่เกี่ยวข้องกับเรื่องภาวะวิทยา (Ontology) ในพุทธปรัชญาโดยตรง และญาณวิทยา มีปรากฏอยู่
ในบทที่ 2 ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับเรื่องแหล่งข้อมูลซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่งความรู้ นอกจากนี้ยังช่วยให้เกิดการเรียนรู้ใน     
เชิงปรัชญาประยุกต์ เช่น ปรัชญาภาษา ในบทที่ 4 ว่าด้วยเรื่องภาวะธรรมทางภาษา ที่กล่าวถึงเกี่ยวกับเรื่อง
การตีความภาษากับการบรรลุธรรม โดยเฉพาะปรัชญาศาสนาที่มีการศึกษาวิเคราะห์เชิงลึกในเรื่องภาวะธรรม
ตามหลักเถรวาทและมหายาน เป็นต้น ทั้งนี้เพ่ือต่อยอดความสนใจใคร่รู้ที่สามารถน าไปสู่การวิเคราะห์วิจารณ์
ในเชิงลึกได้ต่อไป 
บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2551). พิมพ์ครั้งที่ 6. เปรียบเทียบแนวคิดพุทธทาสกับซาตร์. กรุงเทพฯ: 

สุขภาพใจ. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พิมพ์ครั้งที่ 12. พุทธธรรมฉบับขยายความ. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุวรรณา  สถาอานันท์. (2536). ปรัชญาพุทธทาสกับมหายานธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 


