
บูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม 
ในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภงัสูตร 

Integration of Belief in Kamma and Result of Kamma  
in Theravada Buddhist Philosophy with Mahakammavibhanga Sutta 

 
 

บัวบุษรา อัครศรุติพงศ์ 
Buabutsara  Akarasarutipong 

นักวิชาการอิสระ 
Independent Academician 

E-mail : buabutsara1610@gmail.com 
 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้เป็นส่วนหนึ่งของดุษฎีนิพนธ์เรื่อง บูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม     
ในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร ซึ่งมีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเรื่องกรรมและผลของกรรม         
ในพุทธปรัชญาเถรวาท หลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร และบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม
ในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร เพ่ือน าเสนอแนวทางและการสร้างองค์ ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ
รูปแบบการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรม และผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท ด้วยมหากัมมวิภังคสูตร       
โดยมีระเบียบวิธีวิจัย คือ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ และสัมภาษณ์เชิงลึก  
 ผลการวิจัยพบว่า กรรมมีหน้าที่ มีล าดับ และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจนแก่ผู้ที่กระท าอกุศลกรรม   
หรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอน ส่วนหลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรได้จ าแนกกรรมและผลของ
กรรมโดยแสดงถึงบุคคล 4 ประเภท คือ 1) ท าชั่วแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 2) ท าชั่วแล้วไปเกิดในสุคติโลก
สวรรค์ 3) ท าดีแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 4) ท าดีแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ส าหรับความเชื่อ
เรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทที่น ามาบูรณาการด้วยมหากัมมวิภังคสูตรมีดังนี้  1) ผู้ท าชั่ว
แล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรกก็มี เพราะได้ท ากรรมชั่วต่อเนื่องกันมาตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบัน       
2) ผู้ท าชั่วแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ก็มี เพราะท ากุศลกรรมไว้มากในชาติก่อน ๆ กุศลกรรมนั้นยังมีแรง
ให้ผลอยู่ ส่วนกรรมชั่วที่เขาท าใหม่ยังไม่ทันให้ผล 3) ผู้ท าดีแล้วได้เกิดในสุคติโลกสวรรค์ก็มี เพราะท าความดี
ติดต่อกันตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบันกุศลกรรมนั้นส่งผลจึงท าให้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 4) ผู้ท าดีแล้วไปเกิด
ในอบาย ทุคติ วินิบาต นรกก็มี เพราะท าความชั่วไว้มากในชาติก่อน ๆ อกุศลกรรมนั้นยังมีแรงให้ผลอยู่  
 ส าหรับองค์ความรู้ใหม่จากการศึกษา พบว่า การท างานของกรรมและผลของกรรมมีหน้าที่มีล าดับและ
มีระยะเวลาในการให้ผลของกรรมแก่ผู้กระท าอกุศลกรรมหรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอน    
ส่วนการน ามาบูรณาการด้วยมหากัมวิภังคสูตรเพ่ือแสดงให้เห็นถึงภพภูมิที่บุคคลผู้รับผลของกรรมต้องไปรับผล
ของกรรมในภพภูมิที่มีแต่ทุกขเวทนาและสุขเวทนาตามเหตุปัจจัยการส่งผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลกรรมและกุศล
กรรม จึงก่อให้เกิดองค์ความรู้ใหม่ คือ “BUM Model” B คือ ความเชื่อในเรื่องกรรมและผลของกรรม U คือ 
ความรู้และเข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรม M คือ การกระท า ที่ดีทางแห่งการกระท าที่เป็นกุศลเพ่ือความสุข
ความเจริญ 
ค าส าคัญ: บูรณาการ, กรรม, พุทธปรัชญาเถรวาท, มหากัมมวิภังสูตร 



44  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ABSTRACT 
 The article is the part of dissertation of Integration of Belief in Karma and Result of Karma in 
Theravada Buddhist Philosophy with Mahakammavibhanga Sutta. The objective is to study the 
Karma and the result of karma in Buddhist Philosophy, the Principles of Karma in 
Mahakammavibhanga Sutta and the Integration of Belief in Karma and Result of Karma in Theravada 
Buddhist Philosophy with Mahakammavibhanga Sutta. The research is the documentary research 
and interview in-dept in order to propose certain model and create new knowledge on Integration 
of Belief in Karma and Result of Karma in Theravada Buddhist Philosophy with Mahakammavibhanga 
Sutta. 
 The result of this research shows that the Karma has its own duty, order and session in giving 
the obvious result to the ones bad and good deeds. The principle Karma in Mahakammavibhanga 
Sutta is classified into 4 kinds referring to the 4 kinds of person. 1) one who commit a sin, later will 
reborn in realm of woe and hell. 2) one who commit sin will reborn in blissful state of existence and 
heaven. 3) one who do good will later will reborn in blissful state of existence and heaven. 4) one 
who do good will reborn in realm of woe and hell. For the belief in karma and the result of karma in 
Theravada Buddhist philosophy that integrate with Mahakammavibhanga Sutta shows that 1) the 
one who committed sins later will reborn in realm of woe and hell because the person has done 
sins continuously since past to present life. 2) One who commit sin will reborn in blissful state of 
existence and heaven because the person has done more wholesome continuously in the past. The 
good deeds are still more effective than the sins the person had done. 3) One who do good will 
later will reborn in blissful state of existence and heaven because the person has done wholesome 
continuously from the past to present life. 4) One who do good will reborn in realm of woe and hell 
because the person has done more sins continuously in the past life that the sins are still affecting 
him accordingly. 
 For the new knowledge, the study indicate that the Karma has its own duty and session in 
giving the obvious result to the one who do unwholesome or wholesome definitely. The integration 
with Mahakammavibhanga Sutta is to present states or planes of existence where ones will 
inevitably reap the fruits of their wholesome and unwholesome actions. The model from the study 
can be summed up with “BUM Model”. B refers to belief in Karma and its result, U is used for 
understanding of Karma and the result of Karma, and M is for meritorious action. 
Keywords: Integration, Kamma, Theravada Buddhist Philosophy, Mahakammavibhanga Sutta 
 
1. ความน า 
 พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงอุบัติขึ้นเพ่ือบ าบัดทุกข์บ ารุงสุขให้แก่มวลหมู่สรรพสัตว์เป็นที่ พ่ึงที่ระลึก    
อันสูงสุดไม่มีสิ่งใดเปรียบได้ ตลอดระยะเวลาตั้งแต่วันแรกที่ทรงปรารถนาเป็นพระสัมมา สัมพุทธเจ้าจนถึง       
วันปรินิพพานนั้น ทรงบ าเพ็ญเพียรสั่งสมบุญสร้างบารมีท าความเห็นของพระองค์ให้ถูกต้องตรงตามความเป็น
จริง แสวงหาและมุ่งตรงต่อหนทางสู่พระนิพพาน ทรงค้นพบเห็นทุกข์ เหตุท าให้เกิดทุกข์ ความดับทุกข์ ได้แก่      
ดับตัณหา และทางให้ถึงความดับทุกข์ และทรงรู้ว่าสรรพสัตว์ที่ยังประสพทุกข์อยู่เพราะมีความเห็นไม่ถูกต้อง



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  45 

จึงสร้างกรรมชั่วแก่กันและกัน ดังนั้น จึงทรงปลูกฝังให้มนุษย์มีความเห็นถูกต้องซึ่งเป็นเรื่องที่ส่งผลต่อการสร้าง
กรรมดี โดยเฉพาะความเชื่อเรื่องกรรมและการให้ผลของกรรม ซึ่งถือว่าเป็นเรื่องใหญ่ และส าคัญที่สุดเรื่องหนึ่งใน
พุทธปรัชญาเถรวาท เพราะวิถีชีวิตของคนทุกคนนับตั้งแต่เกิดจนตาย ทุกชีวิตจะด าเนินไปในทางดีหรือทางชั่ว    
ก็ข้ึนอยู่กับกรรมหรือการกระท าที่ตนท าไว้ทั้งสิ้น ดังพระพุทธพจน์ที่ว่า “กมฺมุนา วตฺตตี โลโก สัตว์โลกย่อมเป็นไป
ตามกรรม” (ขุ.สุ. 25/2530/342) นั่นเป็นเพราะส่วนหนึ่งอาจเป็นผลมาจากกรรมเก่าที่ได้เคยกระท าไว้ในอดีต
ในชาติเดียวกัน หรือในอดีตชาติ อีกส่วนหนึ่งอาจเป็นผลมาจากกรรมใหม่ที่สร้างขึ้นเองในปัจจุบันทางกายกรรม 
วจีกรรม และมโนกรรม จึงมีพุทธด ารัสสอนผู้คนทั้งหลายในโลกให้รู้ถึงกรรมและการให้ผลของกรรมตามความ
จริงที่ว่า วิถีชีวิตของสรรพสัตว์ตกอยู่ภายใต้กฎของกรรม จะเห็นได้ว่าความเชื่อในเรื่องเกี่ยวกับกรรม         
และการให้ผลของกรรมจึงเป็นค าสอนที่ส าคัญยิ่ง 
 สังคมไทยแต่เดิมนั้นได้มีการปลูกฝังความนิยมให้มีความเชื่อในกฎแห่งกรรมจนมีส านวนว่า “ท าดีได้ดี 
ท าชั่วได้ชั่ว” และนิยมยกย่องคนดี คือ คนที่มีคุณธรรม แต่ปัจจุบันสังคมไทยได้มีความนิยมที่เปลี่ยนไป การให้
ความส าคัญเรื่องกรรมได้ลดน้อยถอยลง สาเหตุส่วนหนึ่งเกิดจากเพราะสังคมไทยไปรับวัฒนธรรมของ
ชาวตะวันตกเข้ามายอมให้เทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทเพ่ืออ านวยความสะดวกสบายต่อวิถีการด าเนิน
ชีวิตประจ าวันของคนไทยในทุกเรื่อง จนส่งผลให้ความเชื่อความนิยมของคนไทยเปลี่ ยนไป เป็นสังคมบริโภค
นิยมและวัตถุนิยม จากความนิยมเดิมที่ยกย่องคนดีมีศีลธรรม และเชื่อในกฎแห่งกรรมตามส านวนที่ว่า      
“ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว”  
 ในปัจจุบันความเชื่อเหล่านี้ได้เจือจางหายไป สังคมไทยได้เปลี่ยนไปเป็นสังคมที่มีความนิยมไปยกย่อง
วัตถุ คนดี คือ คนที่มีทรัพย์สมบัติมีอ านาจ ท าให้ค าว่า “ดี” ในความหมายของสังคมในยุคปัจจุบันหมายถึงได้วัตถุ
สิ่งของเงินทองหรือชื่อเสียงเกียรติยศ แม้ว่าผู้ที่ได้รับการยกย่องนั้นจะเป็นผู้ประพฤติเสื่อมเสียก็ตาม แต่สังคม
โดยทั่วไปไม่ได้ให้ความสนใจความประพฤติ สิ่งเหล่านี้เป็นปัญหากลายมาเป็นผลกระทบต่อความเชื่อเรื่องกรรม
และการให้ผลของกรรมในสังคมไทยท าให้เกิดความเข้าใจเรื่องกรรมคลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง           
แต่เรื่องกฎแห่งกรรมเป็นเรื่องที่ลึกซึ้งซับซ้อนยากต่อการเข้าใจได้ด้วยวิธีเพียงแค่พินิจพิจารณาไตร่ตรองหรือ
คาดเดาเอาเอง แม้พระพุทธเจ้าก็ยังตรัสว่า กฎแห่งกรรมเป็นเรื่องอจินไตย เป็นเรื่องเหนือวิสัย เกินกว่าปัญญา
ของมนุษย์ธรรมดาที่จะเข้าใจได้ หากคิดมากเกินไปจะท าให้เป็นบ้าได้  
 ในการศึกษาค้นคว้าเพ่ือให้เห็นความชัดเจนในครั้งนี้ ผู้วิจัยได้น าเอามหากัมมวิภังคสูตร  ซึ่งเป็น      
พระสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงเรื่องกรรมของบุคคล 4 จ าพวก เพ่ือตอบค าถามเรื่องกรรมที่มีความล้ าลึกสุขุม
คัมภีรภาพโดยได้ทรงตรัสว่า คนบางคนที่ท าความชั่ว คือ อกุศลแล้วไปอบายก็มี ไปสวรรค์ก็มี และคนบางคน
ท าความดี คือ กุศลแล้วไปสวรรค์ก็มี ไปอบายก็มี ที่เป็นดังนี้เพราะกรรมเป็นเรื่องละเอียดซับซ้อนต้องอาศัย
ปัญญาพิจารณาปัจจัยองค์ประกอบทั้งที่เป็นเหตุไกลและเหตุใกล้ อันเป็นผลทั้งในปัจจุบันและอนาคต เมื่อตายแล้ว
ไปดีบ้าง ไปชั่วบ้างนั้นด้วยอาศัยเหตุใกล้ คือ มรณาสันนกรรม มีบทบาทเป็นส าคัญก่อนตาย จุดมุ่งหมายที่ตรัสสอน    
ก็เพ่ือไขข้อข้องใจเกี่ยวกับปัญหาที่ซับซ้อนเกี่ยวกับเรื่องกรรมดังกล่าวเพ่ือหาข้อสรุปของปัญหาทางอภิปรัชญา
ที่ยากแก่วิสัยแห่งตรรกะจะเข้าถึงได้ ต้องอาศัยการหยั่งรู้ในเรื่องกฎแห่งกรรมเท่านั้น 
 ดังนั้น จากปัญหาและเหตุผลดังที่กล่าวมา ผู้วิจัยจึงสนใจวิจัย ศึกษาค้นคว้า และวิเคราะห์เรื่องกรรม
และการให้ผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท เพ่ือจะชี้ให้เห็นถึงการให้ผลของกรรมตามเหตุที่ได้กระท าไว้จาก
เรื่องราวในอดีต ซึ่งมีปรากฏอยู่ในพุทธปรัชญาเถรวาท โดยการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม
ด้วยมหากัมมวิภังคสูตร เพ่ือจะได้น าเสนอแนวทางและการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับรูปแบบการบูรณาการ
ความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตรต่อไป 
 



46  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 2.1 เพ่ือศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2.2 เพ่ือศึกษาหลักกรรมในมหากัมมวิภังคสูตร 
 2.3 เพ่ือศึกษาการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรม และผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมม     
วิภังคสูตร 
 2.4 เพ่ือน าเสนอแนวทาง และการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับรูปแบบการบูรณาการความเชื่อเรื่อง
กรรม และผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร 
3. วิธีด าเนินการวิจัย 
 การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และเพ่ือให้ได้ข้อมูลที่มีความถูกต้อง
แม่นย าผู้วิจัยจึงได้เก็บรวบรวมข้อมูลจากภาคสนาม (Field Study) โดยใช้การสัมภาษณ์ เชิงลึก (In-depth 
Interview) จากผู้ เชี่ยวชาญทางด้านพระพุทธศาสนาและปรัชญา ซึ่งมีกระบวนการและขั้นตอนในการ
ด าเนินการวิจัย ดังนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาจากเอกสารที่เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญา   
เถรวาทที่มีปรากฏอยู่ในเอกสารชั้นปฐมภูมิ  (Primary Source) โดยใช้คัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล    
ฉบับครบรอบ 200 ปี แห่งราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525 และเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary 
Source) ได้แก่ คัมภีร์วิสุทธิมรรค ฉบับแปล เป็นต้น และน าข้อมูลที่ได้มาจัดประเภท ศึกษาวิเคราะห์ แล้วน ามา
สังเคราะห์เป็นกรอบแนวความคิดที่ใช้ในการวิจัย 
 ขั้นตอนที่ 2 การสร้างเครื่องมือและการสัมภาษณ์ เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่น่าเชื่อถือมากขึ้น ผู้วิจัยได้ใช้การ
สัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้างโดยสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญทางด้านพระพุทธศาสนาและปรัชญา จ านวน 9 รูป/คน  
 ขั้นตอนที่ 3 การวิเคราะห์ข้อมูลและการน าเสนอข้อมูล ผู้วิจัยได้น าข้อมูลที่ได้จากการส ารวจเอกสารและ
การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แล้วบันทึกไว้ในลักษณะของการบรรยาย (Descriptive) เพ่ือที่จะได้น า
ข้อมูลมาวิเคราะห์และสร้างองค์ความรู้ใหม่ เพ่ือใช้เป็นต้นแบบในการบูรณาการ ด้วยความเชื่อเรื่องกรรมและผลของ
กรรมที่ปรากฏในมหากัมมวิภังคสูตรใน 4 ประเด็น คือ 1) ท าชั่วแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 2) ท าชั่วแล้ว
ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ 3) ท าดีแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ และ 4) ท าดีแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต      
นรก หลังจากนั้น ผู้วิจัยจะน าเสนอผลงานการวิจัยตามล าดับขั้นตอนด้วยวิธีการบรรยายในเชิงคุณภาพตาม
ความเหมาะสมแก่เนื้อหาในบทต่าง ๆ ตามล าดับและเรียบเรียงออกมาเป็นองค์ความรู้ใหม่ 
4. ผลการวิจัย 
 การแสดงผลความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตรนี้ความเชื่อใน
เรื่องเกี่ยวกับกรรมและผลของกรรมถือเป็นค าสอนที่ส าคัญในพุทธปรัชญาเถรวาท จึงควรศึกษาและท าความ
เข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรมให้เข้าใจเพ่ือที่จะได้เกิดความเชื่อที่ถูกต้องอย่างแท้จริง ความเชื่อเรื่องกรรมใน
พุทธปรัชญาเถรวาทเมื่อกล่าวโดยรวมแล้วบุคคลจะต้องมีความเชื่อในพระพุทธเจ้าเสียก่อน จึงจะมีความเชื่อใน
เรื่องค าสอนที่ถูกต้องตามกฎแห่งเหตุและผลที่พระองค์ตรัสรู้และตรัสสอน ความเชื่อในรูปแบบของตถาคตโพธิ
สัทธานี้คือ การพิจารณาโดยใช้ปัญญาก่อนปลงใจ เชื่อในพระพุทธเจ้า เป็นหลักในความเชื่อ ซึ่งเป็นส่วนที่ส าคัญ
ที่สุดของพุทธศาสนิกชนผู้มีศรัทธาและกัมมสัทธา เชื่อกรรมและวิปากสัทธา เชื่อผลของกรรม ส่วนประเภทหลัง คือ 
กัมมัสสกตาสัทธาเป็นเรื่องของความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญารู้และเข้าใจเหตุผล ซึ่งมีอยู่ตามธรรมดาของโลก
และในกัมมัสสกตาสัทธานี้ เป็นการรวมเอากัมมสัทธาและวิปากสัทธาเข้าไว้ด้วย เพราะมีลักษณะเป็นเหตุผล
และเป็นเรื่องของกฎแห่งกรรม แสดงให้เห็นว่าความเชื่อ หรือศรัทธานั้นเป็นจุดเริ่มต้นเพ่ือน าไปสู่ปัญญา
พิจารณาสอดส่องธรรม จนสามารถรู้และเข้าใจ พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแบ่งตามเหตุผล ทรงแสดงเรื่องการ



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  47 

จ าแนกกรรมและผลของกรรม ซึ่งมนุษย์ทุกคนจะต้องมีความเห็นความเข้าใจถูกต้องในเรื่องกรรมและผลของ
กรรม  
 ความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทแบ่งได้ 3 หมวด รวม 12ประเภท          
ซึ่งมีหน้าที่ มีล าดับ และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจน แก่บุคคลที่กระท าอกุศลกรรมหรือกุศลกรรมให้ได้รับ
ทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนดังนี้ 1) ชนกกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมคือน าสัตว์ไปเกิดในภพภูมิต่าง ๆ 
2) อุปัตถัมภกกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรม มีหน้าที่อุปถัมภ์ค้ าชูกรรม 3) อุปปีฬกกรรม ท าหน้าที่ในการ
ให้ผลของกรรมคือมีหน้าที่เบียนกรรมอ่ืน 4) อุปฆาตกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมคือเข้าไปฆ่าหรือเข้าไป
ตัดรอนกรรมอ่ืน ที่มีสภาพตรงกันข้ามกับตนได้อย่างเด็ดขาด 5) ครุกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมเป็น
กรรมหนักซึ่งมีอ านาจให้ผลเป็นล าดับแรกบรรดากรรมทั้งหลายที่สัตว์ในสังสารวัฏกระท าลงไป กรรมใดที่จะมี
ประสิทธิภาพหนักเช่นเดียวกับครุกรรมเป็นอันไม่มี 6) อาสันนกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในเวลาใกล้
จะตาย ซึ่งมีอ านาจให้ผลเป็นล าดับที่สองรองจากครุกรรม 7) อาจิณณกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่กระท า
บ่อย ๆ ซึ่งมีอ านาจให้ผลเป็นล าดับที่สาม 8) กตัตตากรรม ท าหน้าที่ ในการให้ผลของกรรมกรรมที่สักแต่ว่า
กระท าซึ่งอ านาจให้ผลเป็นล าดับที่สี่ 9) ทิฏฐธรรมเวทนียกรรมท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในปัจจุบัน คือ ให้ผล
ในชาตินี้ 10.) อุปปัชชเวทนียกรรม ท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมในชาติหน้า 11) อปราปรเวทนียกรรม ท าหน้าที่ในการ
ให้ผลของกรรมในชาติต่อๆ ไป 12) อโหสิกรรมท าหน้าที่ในการให้ผลของกรรมที่ส าเร็จเป็นกรรมแล้วแต่กลายเป็น
หมันไปเพราะไม่มีโอกาสให้ผลใน อดีตกาล ปัจจุบันกาล และอนาคตกาล 
 ส่วนหลักค าสอนในมหากัมมวิภังคสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมเรื่องการจ าแนกกรรมและผลของกรรม
โดยแสดงถึงภพภูมิที่ต้องไปรับผลของกรรมซึ่งท าให้ผู้เห็นไม่ตลอดสายเข้าใจผิด ทรงแสดงเหตุผล คือ กรรมดี
กรรมชั่วที่ท าก่อนท าหลัง และการมีความเห็นถูกเห็นผิดก่อนตายว่า อาจแทรกส่งผลให้คนเข้าใจผิดได้ แต่ความ
จริงกรรม ทุกอย่างจะส่งผลทั้งสิ้นเพียงแต่เข้าใจให้ตลอดสายและไม่สับสนเหตุผลค าสอนเหล่านี้ได้ช่วยแก้ไขข้อ
ข้องใจแก่บุคคลทั่วไปที่เข้าใจกันผิดว่า “ท าดีได้ดีมีที่ไหน ท าชั่วได้ดีมีถมไป” หรือ “ท าดีกลับไม่ได้ดี ท าชั่วกลับ
ไม่ได้ชั่ว ซึ่งไม่สมเหตุสมผล” หรือ “ท าชั่วได้รับผลดี ท าดีได้รับผลชั่ว” ปัญหาเหล่านี้คลี่คลายลงได้ก็ด้วยความ
เข้าใจในมหากัมมวิภังคสูตร ซึ่งพระพุทธเจ้าสอนในเรื่องผลของกรรมที่ไม่ได้มีล าดับแน่นอนว่ากรรมไหนจะส่งผล
ก่อนหรือหลัง ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัย แต่ถึงอย่างไรก็ต้องได้รับแน่นอนไม่วันใดก็วันหนึ่งหรือชาติใดชาติหนึ่งใน
มหากัมมวิภังคสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงเรื่องการจ าแนกกรรมและผลของกรรมโดยแสดงถึงบุคคล 4 ประเภท 
คือ 
 1) ผู้ท าชั่วแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรกก็มี เพราะได้ท ากรรมชั่วต่อเนื่องกันมาตั้งแต่อดีตชาติ
จนถึงปัจจุบันชาติ อกุศลกรรมย่อมท าหน้าที่ส่งผลของกรรมอันเป็นความทุกข์ความเดือดร้อนให้เกิดแก่บุคคล
ผู้รับกรรม โดยน าพาบุคคลผู้รับผลของกรรมนั้นให้ไปเกิดเป็นสัตว์บาป เสวยทุกข์โทษอยู่ในอบายสถาน 4 ภูมิ 
 2) ผู้ท าชั่วแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ก็มี เพราะท ากุศลกรรมไว้มากในชาติก่อนๆ กุศลกรรมนั้นยังมีแรง
ให้ผลอยู่ ส่วนกรรมชั่วที่เขาท าใหม่ ยังไม่ทันให้ผล จึงท าให้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์กุศลกรรมย่อมท าหน้าที่
เบียดเบียนท าร้ายกรรมชั่วอกุศลกรรมที่ให้ผลเป็นความทุกข์ ความเสื่อมไม่ให้ส่งผล แล้วให้ผลของกรรมฝ่ายกุศล
ส่งผลก่อนจึงได้รับความสุขความเจริญ 
 3) ผู้ท าดีแล้วได้เกิดในสุคติโลกสวรรค์ เพราะท าความดีติดต่อกันตั้งแต่อดีตชาติจนถึงปัจจุบันกุศลกรรม
นั้นส่งผล จึงท าให้ไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ได้รับความสุขความเจริญ 
 4) ผู้ท าดีแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรกก็มี เพราะได้ท าความชั่วไว้มากในชาติก่อน ๆ อกุศลกรรม
นั้นยังมีแรงให้ผลอยู่ กุศลกรรมที่เขาท าใหม่ยังไม่มีโอกาสให้ผล อกุศลกรรมที่มีอ านาจมากกว่าย่อมส่งผลก่อน 
ส่งผลเป็นความทุกข์ความเดือดร้อนให้เกิดแก่ผู้รับผลของกรรมนั้น  



48  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 จะเห็นได้ว่าในมหากัมมวิภังคสูตรได้กล่าวถึงภพภูมิที่บุคคลต้องไปรับผลของกรรมที่ได้กระท าไว้ คือ อาจจะ
ไปเกิดในที่ทุคติอบายภูมิหรือไปเกิดในที่สุคติโลกสวรรค์ ซึ่งผลของกรรมมีอานุภาพน าพาสัตว์ทั้งหลายให้มีชีวิต
ความเป็นไปที่แตกต่างกันทั้งสุขและทุกข์ตามภพภูมิโดยจ าแนกตามการรับผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลกรรมและ
กุศลกรรม ซึ่งหลักค าสอนในมหากัมมวิภังคสูตรแสดงให้เห็นเรื่องกรรมและการรับผลของกรรม ที่มีความ
สลับซับซ้อนมาก คนที่มองเรื่องกรรมและผลของกรรมในสายสั้น จึงไม่อาจเข้าใจเรื่องกรรมอย่างแจ่มแจ้ง      
โดยตลอดได้ แม้ผู้ได้ญาณระลึกชาติหนหลังได้ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ และได้อนาคตังสญาณ แต่ได้ระยะสั้น
เพียงชาติ 2 ชาติ ก็ยังหลงเข้าใจผิดได้ เพราะเห็นผู้ประกอบกรรมชั่วในปัจจุบันบางคนตายแล้วไปบังเกิดในสวรรค์ 
เห็นผู้ท ากรรมดีบางคนตายแล้วเกิดในนรก เขาไม่มีญาณที่ไกลกว่านั้น จึงไม่อาจเห็นกรรมและผลของกรรมตลอด
สายได้ส่วนผู้มีญาณทั้งในอดีตและอนาคตไม่มีที่สิ้นสุด เช่น พุทธองค์ทรงสามารถเห็นกรรมและชีวิตได้ตลอด
สายสามารถชี้ได้ว่าผลอย่างนี้ ๆ มาจากกรรมอย่างใดได้อย่างแท้จริง 
 การวิจัยเรื่องบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร
นั้นพบว่าความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงถึงการท างานของ
กรรมและผลของกรรมไว้อย่างชัดเจนซึ่งมีหน้าที่ มีล าดับ และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจนแก่บุคคลที่
กระท าอกุศลกรรมหรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนส่วนการน ามาบูรณาการด้วยมหากัมวิภังค
สูตรเพ่ือแสดงให้เห็นถึงภพภูมิที่บุคคลผู้ต้องรับผลของกรรมต้องไปรับผลของกรรมทั้งภพภูมิที่มีแต่ทุกขเวทนา
และภพภูมิที่มีแต่สุขเวทนาตามเหตุตามปัจจัยการส่งผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลและฝ่ายกุศลที่มีความ
สลับซับซ้อนได้เข้าใจอย่างถูกต้อง 
5. ข้อค้นพบองค์ความรู้ใหม่ 
 จากการที่ผู้วิจัยได้ท าการศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมม  
วิภังคสูตร พบว่า ความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงถึงการ
ท างานของกรรมและผลของกรรมไว้อย่างชัดเจน ซึ่งมีหน้าที่ มีล าดับ และมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชั ดเจน   
แก่บุคคลที่กระท าอกุศลกรรมหรือกุศลกรรมให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนส่วนการน ามาบูรณาการด้วย
มหากัมวิภังคสูตร เพ่ือแสดงให้เห็นถึงภพภูมิที่บุคคลผู้ต้องรับผลของกรรมต้องไปรับผลของกรรม คือ กรรมดี
กรรมชั่วที่ท าก่อนท าหลัง และการมีความเห็นถูกเห็นผิดก่อนตายว่า อาจแทรกส่งผลให้คนเข้าใจผิดได้ แต่ความ
จริงกรรมทุกอย่างจะส่งผลทั้งสิ้น ค าสอนเหล่านี้ได้ช่วยแก้ไขข้อข้องใจแก่บุคคลทั่วไปที่เข้าใจกันผิดว่า “ท าดีได้ดีมี
ที่ไหน ท าชั่วได้ดีมีถมไป” หรือ “ท าดีกลับไม่ได้ดี ท าชั่วกลับไม่ได้ชั่วซึ่งไม่สมเหตุสมผล” หรือ “ท าชั่วได้รับผลดี 
ท าดีได้รับผลชั่ว” ปัญหาเหล่านี้คลี่คลายลงได้ก็ด้วยความเข้าใจในมหากัมมวิภังคสูตร  
 ฉะนั้น ผู้ที่เข้าใจในเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร อย่างถูกต้อง
และน าไปปฏิบัติตามหลักค าสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทจะมีความสุขทั้งในชาตินี้และชาติหน้า เป็นวิถีชีวิต          
ที่ประเสริฐดีงามมีผลประจักษ์กับชีวิตได้จริงเป็นเป้าหมายของทุก ๆ ชีวิตด้วยในการที่พัฒนาตนเองให้มี
ความสุขอยู่ได้ในโลกนี้อย่างไม่หลงโลก ดังนั้นเพ่ือให้เป็นประโยชน์สูงสุด จึงควรที่จะน ามาให้เป็นต้นแบบแห่งการศึกษา
ความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทและน ามาบูรณาการด้วยมหากัมมวิภังคสูตรใน 4 ประเด็น 
ดังนี้ 1) ผู้ท าชั่วแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก ก็มี 2) ผู้ท าชั่วแล้วไปเกิดในสุคติโลกสวรรค์ก็มี 3) ผู้ท าดี
แล้วได้เกิดในสุคติโลกสวรรค์ก็มี และ 4) ผู้ท าดีแล้วไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรกก็มี  
 ดังนั้น องค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ คือ “การบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญา
เถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร” ในครั้งนี้ จึงได้แก่ BUM Model 
 B = (Belief) คือ ความเชื่อ หมายถึง ศรัทธา ตามค าสอนในพระพุทธศาสนา ชาวพุทธควรมีศรัทธา   
4 อย่าง คือ 1. ตถาคตโพธิสัทธา เชื่อในการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า  คือ เชื่อว่าพระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้จริง         



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  49 

เป็นผู้ประกอบด้วยพระปัญญาธิคุณ พระวิสุทธิคุณ และพระมหากรุณาธิคุณ 2. กัมมสัทธา เชื่อเรื่องกรรม เชื่อว่า
กรรมมีจริง 3. วิปากสัทธา เชื่อเรื่องผลของกรรม เชื่อว่ากรรมที่บุคคลท า ไม่ว่าดีหรือชั่ว ย่อมให้ผลเสมอ และ          
4. กัมมัสสกตาสัทธา เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของตน เชื่อว่าผลที่เราได้รับ เป็นผลแห่งการกระท าของเราเอง     
ซึ่งอาจจะเป็นกรรมที่ท าในปัจจุบันชาติหรืออดีตชาติ 
 U = Understanding หมายถึง ความรู้และเข้าใจเรื่องกรรม และผลของกรรมด้วย เหตุผล               
ซึ่งประกอบด้วยปัญญาแสดงให้เห็นถึงความรู้เพ่ือน าไปสู่ปัญญาพิจารณาสอดส่องธรรมจนสามารถรู้และเข้าใจ 
จึงเป็นตัวการสนับสนุนที่จะท าให้บุคคลด าเนินไปสู่ทางแห่งความส าเร็จ ตามความปรารถนาจะเห็นว่ากรรม
และผลของกรรมมีการท างานอยู่ตลอดเวลามีล าดับและมีระยะเวลาในการให้ผลที่ชัดเจนและในมหากัมมวิภังค
สูตรได้กล่าวถึงภพภูมิที่บุคคลต้องไปรับผลของกรรมที่ได้กระท าไว้ คือ อาจจะไปเกิดในที่ทุคติอบายภูมิหรือไป
เกิดในที่สุคติโลกสวรรค์ ซึ่งผลของกรรมมีอานุภาพน าพาสัตว์ทั้งหลายให้มีชีวิตความเป็นไปที่แตกต่างกันทั้งสุข
และทุกข์ตามภพภูมิ ซึ่งจ าแนกตามการรับผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลกรรมและฝ่ายกุศลกรรม 
 M = Meritorious Action = หมายถึง การกระท าที่ดี  การกระท าที่ เป็นกุศล ทางที่จะน าไปสู่ สุคติ           
สู่ความสุขความเจริญทั้งแก่ตนเอง ผู้อ่ืน ในโลกนี้และโลกหน้า (ที.ปา. 11/359/284) แนวทาง การกระท าที่
ฉลาดและเป็นทางแห่งความดีคือการการกระท าที่ประกอบด้วย กุศลกรรมบถ 10 ประการ ที่ปรากฏในมหากัมม   
วิภังคสูตรมี 3 ประเภท คือ 1. กายสุจริต 2.วจีสุจริต 3. มโนสุจริต 
 สรุปได้ว่า “ความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทถ้าน ามหากัมมวิภังคสูตรมา       
บูรณาการแล้วจะท าให้การท าความเข้าใจในการท างานของกรรมและการส่งผลของกรรมให้ต้องไปรับผลของ
กรรมตามภพภูมิต่าง ๆ ทั้ง 31 ภพภูมิมีความเข้าใจที่ถูกต้องไม่หลงประเด็น เพราะการศึกษาความเชื่อเรื่อง
กรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงถึงการท างานของกรรมและผลของ
กรรมไว้ว่ามีหน้าที่ มีล าดับ และมีระยะเวลาในการให้ผลของกรรม  แก่บุคคลที่กระท าอกุศลกรรมหรือกุศลกรรม
ให้ได้รับทุกข์หรือสุขอย่างแน่นอนส่วนการน ามาบูรณาการด้วยมหากัมวิภังคสูตรเพ่ือแสดงให้เห็นถึงภพภูมิที่
บุคคลผู้ต้องรับผลของกรรมต้องไปรับผลของกรรมทั้งภพภูมิที่มีแต่ทุกขเวทนาและภพภูมิที่มีแต่สุขเวทนาตาม
เหตุตามปัจจัยการส่งผลของกรรมทั้งฝ่ายอกุศลและฝ่ายกุศลที่มีความสลับซับซ้อนได้เข้าใจอย่างถูกต้อง         
จึงก่อให้เกิด “องค์ความรู้ใหม่” เป็นรูปแบบ (Model) ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 สรุปรูปแบบองค์ความรู้จากการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วย
มหากัมมวิภังคสูตร ซึ่งจะได้น าไปใช้เป็นหลักในการศึกษาเรื่องกรรมและ ผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท



50  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ด้วยมหากัมมวิภังคสูตรอย่างถูกต้องเหมาะสมได้อย่างสมบูรณ์ตามองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย คือ “BUM 
Model” 
 B = Belief  หมายถึง ความเชื่อในเรื่องกรรมและผลของกรรม  
 U = Understanding หมายถึง ความรู้และเข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างถูกต้อง 
 M = Meritorious Action หมายถึง การกระท าที่ดี, ทางแห่งการกระท าที่เป็นกุศล 
 กล่าวได้ว่าผู้ที่สนใจศึกษาการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วย
มหากัมมวิภังคสูตรอย่างละเอียดลึกซึ้งจะสามารถเข้าใจการท างานของกรรมและการส่งผลของกรรมตามหน้าที่ 
ตามล าดับ และตามระยะเวลาในการให้ผลของกรรมและภพภูมิที่ต้องไปรับผลของกรรม นั้นสามารถน า
หลักการ BUM นี้ มาใช้เพ่ือให้เกิดประโยชน์ได้จริงและท าให้การศึกษาเรื่องกรรมและผลของกรรมนั้นมีความ
ถูกต้องจัดเจนและน ามาเป็นแนวทางในการปฏิบัติตัวได้อย่างเหมาะสมดีงามต่อไปและสามารถน าความเชื่อ
เรื่องกรรมและผลของกรรมใน พุทธปรัชญาเถรวาทเผยแพร่ได้อย่างถูกต้อง และสามารถสร้างความเชื่ออย่างมี
ระบบมีเหตุมีผล (Belief) ให้เกิดขึ้นแก่ตนเองและบุคคลอ่ืนได้ เพื่อท าให้เกิดความรู้และเข้าใจเรื่องการท าหน้าที่
ของกรรมตามหน้าที่ ตามล าดับ และตามระยะเวลาในการให้ผลของกรรมและภพภูมิที่ต้องไปรับผลของกรรม 
(Understanding) อย่างถูกต้อง ซึ่งจะน าไปสู่การกระท าที่ดี (Meritorious Action) ทางแห่งการกระท าที่เป็น
กุศลทางกาย ทางวาจา และทางใจในกุศลกรรมบถ 10 ซึ่งเป็นทางแห่งความสุขความเจริญอันแท้จริง 
 ดังนั้น หลักการ BUM นี้ จึงเป็นอีกหนึ่งทางในการศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมใน    
พุทธปรัชญาเถรวาทที่บูรณาการด้วยมหากัมมวิภังคสูตรได้อย่างมีเหตุมีผลสามารถคลายความสงสัยเรื่องที่
กล่าวกันว่า “ท าดีได้ดีมีที่ไหน ท าชั่วได้ดีมีถมไป” นั้นไม่เป็นความจริงอย่างแน่นอน เพราะท าดีย่อมได้ดี        
ท าชั่วย่อมได้ชั่วอย่างแท้จริง ท าให้ผู้ที่ เข้าใจสามารถน าไปปฏิบัติเพ่ือให้ เกิดประโยชน์ต่อตนเองสังคม
ประเทศชาติและโลกได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุดต่อไป 
6. ข้อเสนอแนะ 
 จากการศึกษาบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมม     
วิภังคสูตร พบว่า กรรมและผลของกรรม มีการท างานตามหน้าที่ ตามล าดับ และตามระยะเวลาในการให้ผลของ
กรรมที่ชัดเจนแต่การส่งผลของกรรมนั้นมีความละเอียดโดยเฉพาะสถานที่ ที่ต้องไปรับผลของกรรมใน 31 ภพ
ภูมินั้นมีความซับซ้อนในการให้ผลของกรรมมากท าให้คนที่มองเรื่องกรรมและผลของกรรมในสายสั้น             
ไม่อาจเข้าใจเรื่องกรรมอย่างแจ่มแจ้งโดยตลอดได้ แม้ผู้ได้ญาณระลึกชาติหนหลังได้ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ 
และได้อนาคตังสญาณ คือ ญาณรู้อนาคต แต่ได้ระยะสั้นเพียงชาติ สองชาติ ก็ยังหลงเข้าใจผิดได้  เพราะเห็นผู้
ประกอบกรรมชั่วในปัจจุบันบางคนตายแล้วไปบังเกิดในสวรรค์  เห็นผู้ท ากรรมดีบางคนตายแล้วเกิดในนรก    
เขาไม่มีญาณที่ไกลกว่านั้นไม่อาจเห็นกรรมและผลของกรรมตลอดสายได้ ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นควรเสนอให้ผู้สนใจ
ศึกษาความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทและหลักค าสอนเรื่องกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรได้
เข้าใจอย่างละเอียดและเผยแพร่ความรู้เรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมมวิภังคสูตร
ในประเด็นดังต่อไปนี้ 
 1) น าเรื่องกรรมและผลของกรรมที่ถูกต้องเผยแพร่แก่สาธารณชนเพ่ือเป็นเครื่องยืนยันและสนับสนุน
ให้ผู้ที่ยังไม่เข้าใจในเรื่องกรรมและผลของกรรมได้พิจารณาเพ่ือให้เกิดปัญญาขึ้นกับตนเองและผู้อ่ืนสามารถเข้าใจ
ในเรื่องกรรมและผลของกรรมได้อย่างถูกต้องตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท  
 2) ค าสอนเรื่องกรรมในมหากัมมวิภังคสูตรเป็นประเด็นที่น่าสนใจมากเพราะการหยั่งรู้เรื่องกรรมตามที่
ปรากฏในพระสูตรนี้นับว่าเป็นวิสัยของพระพุทธเจ้าโดยแท้ เผยแพร่แก่ผู้ที่ไม่เคยได้รับฟังค าสอนเรื่องกรรมใน
มหากัมมวิภังคสูตรมาก่อนเพื่อให้การศึกษาเรื่องกรรมและผลของกรรมมีความเข้าใจที่ละเอียดมากยิ่งขึ้น 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  51 

 3) น ารูปแบบการบูรณาการความเชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทด้วยมหากัมม      
วิภังคสูตร มาศึกษาและปฏิบัติให้เข้าใจอย่างถูกต้องเพราะผู้ที่เข้าใจอย่างถูกต้องและน าไปปฏิบัติตามหลั กค า
สอนในพุทธปรัชญาเถรวาทจะมีความสุขท้ังในชาตินี้และชาติหน้าเป็นวิถีชีวิตที่ประเสริฐดีงามมีผลประจักษ์กับ
ชีวิตได้จริงเป็นเป้าหมายของทุก ๆ ชีวิตด้วยการพัฒนาตนเองให้มีความสุขอยู่ได้ในโลกนี้อย่างไม่หลงโลก     
ดังนั้น เพ่ือให้เป็นประโยชน์สูงสุด จึงควรที่จะน ามาให้ เป็นต้นแบบแห่งการศึกษาและน าไปปฏิบัติเพ่ือพัฒนา
สรรพชีวิตในโลกนี้ให้เกิดปัญญาอย่างแท้จริง  
บรรณานุกรม 
มหามกุฏราชวิทยาลัย, มูลนิธิ. (2536). พิมพ์ครั้งที่ 3. พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับครบรอบ 200 ปี 

แห่งราชวงศ์จักรี กรุงรัตนโกสินทร์ พุทธศักราช 2525. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ขุนสรรพกิจโกศล. (2534). ปริจเฉทที่ 5 วิถีมุตตสังคหวิภาค. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ผจญ  ค าชูสังข์. (2548). บาป : ศึกษาเชิงวิเคราะห์ในมโนทัศน์ของพระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาท. รายงานการวิจัย. 

กรุงเทพฯ: ภาควิชาปรัชญาและศาสนา, คณะมนุษยศาสตร์, มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2545). พิมพ์ครั้งที่ 11. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก. 
_______ . (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พิมพ์ครั้งที่  19. พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์บริษัทธรรมิก. 
พระพรหมโมลี (วิลาศ าณวโร). (2541). กรรมทีปนีเล่ม 1. กรุงเทพฯ: สามัคคีสาร (ดอกหญ้า). 
พระเทพวิสุทธิกวี (พิจิตร ฐิตวณฺโณ). (2537). กฎแห่งกรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ฟ้ืน  ดอกบัว, รศ. (2553). แนวความคิดเกี่ยวกับสังสารวัฏการเวียนว่ายตายเกิดในพระพุทธศาสนา . 

รายงานการวิจัย. กรุงเทพฯ: ศิลปาบรรณาคาร. 
วศิน  อินทสระ. (2555). หลักกรรมและการเวียนว่ายตายเกิด. กรุงเทพฯ: ขุมทองอุตสาหกรรมและการพิมพ์. 
สุนทร ณ รังสี. (2550). พิมพ์ครั้งที่ 3. พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย. 
แสง จันทร์งาม, ศ. (2550). กฎแห่งกรรม (กฎแห่งเหตุผลทางจิตวิญญาณในธรรมชาติ). เชียงใหม่: ธนุชพริ้นติ้ง. 
สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2553). อ านาจอันยิ่งใหญ่

แห่งกรรม. กรุงเทพฯ: วิบูลย์กิจการพิมพ์. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2529). สารานุกรมพระพุทธศาสนา. รวบรวมโดย              

สุเชาวน์ พลอยชุม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
วิทยานิพนธ์ 
พระมหาพิเชษฐ์  ธีรว โส (ดอกรัก). (2534). การศึกษาเชิงวิเคราะห์เรื่องกรรมและสังสารวัฏในพุทธปรัชญา

เถรวาทที่มีผลต่อการด าเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนไทยในปัจจุบัน. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตร 
มหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอภิศักดิ์  วร าโณ (รินไธสง). (2552). การศึกษาวิเคราะห์การให้ผลแห่งกรรมที่ปรากฏในคัมภีร์
อรรถกถาธรรมบท. วิทยานิพนธ์ปริญญาศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัย
มหามกุฏราชวิทยาลัย. 



52  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

พระวิพัฒน์ อตฺตเปโม (เอ่ียมเปรมจิต). (2553). การศึกษาวิเคราะห์หลักกรรมและการให้ผลของกรรมในอรรถ
กถาธรรมบท. วิทยานิพนธ์ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 


