
ความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์ 
Theravada Buddhist Philosophy’s Ultimate Reality in the Viewpoint of Science 

 
 

พระมหาสมเจต สมจารี 
Pharama Somjet Samacari 

นิสิตปริญญาเอก สาขาวิชาปรัชญา 
Ph.D. Student Department of Philosophy 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Gradual School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail : shitahui1610@gmail.com 
 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทและวิทยาศาสตร์ และเพ่ือ
วิเคราะห์ความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์  จากการศึกษาพบว่า ความเป็นจริงของ
พุทธปรัชญาเถรวาทมีลักษณะตรงกัน (ยถาภูต) และสมนัยกัน (สนธิ) อยู่ระหว่างกลาง (มัชฌิม) ความเป็นจริงมี    
2 ระดับ คือ สมมติสัจจะ และปรมัตถสัจจะ ส าหรับวิธีการเข้าถึงความเป็นจริงใช้การคิดเรื่องต่างๆ อย่างละเอียดจน
เข้าถึงความเป็นจริงของเรื่องนั้นอย่างถูกต้อง เรียกว่า โยนิโสมนสิการ และมีนิพพานเป็นเป้าหมายการเข้าถึงความเป็น
จริงส่วนความเป็นจริงของวิทยาศาสตร์ มีลักษณะเป็นอเทวนิยมไม่เชื่อในเรื่องของสิ่งเหนือธรรมชาติทั้งหลายที่
พ้นโลกธรรมชาติในปัจจุบัน แต่จะเชื่อความรู้ที่ได้จากการเรียนรู้ธรรมชาติที่เกิดจากการใช้ เหตุผลพิสูจน์
สมมติฐานที่ตั้งไว้ โดยวิธีการที่เริ่มตั้งแต่การส ารวจก าหนดขอบเขตของปัญหา การตั้งสมมติฐาน การทดลอง         
เก็บข้อมูล วิเคราะห์ข้อมูล และสรุปผล ท าอย่างต่อเนื่อง จนได้ค าตอบโดยปราศจากอคติ ความเป็นจริงของ
วิทยาศาสตร์มี 2 ระดับ คือ วิทยาศาสตร์เทียมและวิทยาศาสตร์แท้ การเข้าถึงความเป็นจริงใช้วิธีการ            
5 ขั้นตอน ส าหรับเป้าหมายการเข้าถึงความเป็นจริงก็เป็นไปเพ่ือแสวงหาความรู้และน ามาใช้ให้เป็นประโยชน์
กับมนุษยชาติ และความเป็นจริงของพุทธปรัชญาในมุมมองวิทยาศาสตร์ไม่ได้มีความขัดแย้งกันกับวิทยาศาสตร์ 
เพียงแต่วิทยาศาสตร์มุ่งเน้นศึกษาหาความรู้ในเรื่องสสารเป็นหลัก ในขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทมุ่งศึกษา        
ทั้งสสาร (รูปธรรม) และ อสสาร (นามธรรม)  
ค าส าคัญ: ความเป็นจริง, พุทธปรัชญาเถรวาท, วิทยาศาสตร์ 
ABSTRACT 
 This article presents an to study the ultimate reality in Theravada Buddhist Philosophy and 
science, and to analyze the ultimate reality in Theravada Buddhist Philosophy in a scientific 
viewpoint. This is a documentary research.  
 In the study of the first objective, it was found that the ultimate reality in Theravada 
Buddhist Philosophy is identical (yathãbhuta), intercourse (sondhi), and moderate (majjhima). In order 
to understand the ultimate reality, one is to consider that thing conscientiously and precisely until one 
can see it as it really is and this is called Yonisomanasikãra wherein Nibbãna is the objective 
in understanding such reality. In nature the scientific reality is atheism which does not believe in 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  35 

all supernatural phenomena that surpass the present natural world and believe in the natural 
knowledge gained from reasoning to testify the assumptions. The method begins with identifying 
problem, setting assumptions, testing and collecting data and then analyzing data and concluding. To 
acquire the knowledge, there are 5 steps and the objective is to seek knowledge and apply it to 
benefit mankind and the ultimate reality in Theravada Buddhist Philosophy to some extent is not 
diametrically opposed to the reality in science especially corporeality. However, science mostly 
aims to study materials while Theravada Buddhist Philosophy extensively aims to study both 
materials and non-materials. 
Keywords: Ultimate Reality, Theravada Buddhist Philosophy, Science 
 
1. บทน า 
 ความเป็นจริง (reality) คือ สิ่งที่เป็นความจริงแท้ (เจษฎา ทองรุ่งโรจน์, 2547, หน้า 158) เป็นภาวะ 
(being) ที่มีอยู่จริง ภาวะที่เป็นอย่างนั้นแน่แท้ที่ไม่กลับกลายเป็นอย่างอ่ืน หรือสิ่งเป็นจริง สิ่งที่มีอยู่จริง 
(existence) เป็นอยู่จริง ซึ่งอาจรู้ได้หรือไม่อาจรู้ได้ทางประสาทสัมผัส (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540, หน้า 86)    
ความเป็นจริงเป็นเรื่องของอภิปรัชญา ซึ่งต่างจากความจริง (truth) ซึ่งเป็นเรื่องของญาณวิทยา (Epistemology) 
การจะเข้าถึงความเป็นจริงได้นั้นจ าเป็นต้องอาศัยวิธีการค้นหาความจริง แต่ความจริงที่ได้รับนั้นจะตรงกับ     
ความเป็นจริงหรือไม่นั้นยังเป็นปัญหาที่ถกเถียงกันอยู่อย่างกว้างขวางในสาขาวิชาปรัชญา บางคนมีทรรศนะว่า 
สิ่งที่เรียกว่าความจริงได้นั้นจะต้องตรงกับความเป็นจริง เช่น โสเครตีส เป็นต้น บางคนมีทรรศนะว่า มนุษย์ไม่สามารถ
เข้าถึงความเป็นจริงได้เพราะสมองของมนุษย์มีข้อจ ากัดในการรับรู้ เช่น อิมมานูเอล คานท์ เป็นต้น ปัญหาเรื่อง
ความเป็นจริงคืออะไรนั้น เป็นปัญหาที่มนุษย์ถกเถียงกันมาทุกยุคทุกสมัย บางทรรศนะมองว่าความเป็นจริงมี
เพียงหนึ่งเดียว ทรรศนะนี้ถูกเรียกว่า เอกนิยม ได้แก่ แนวคิดแบบสารนิยม หรือจิตนิยม บางทรรศนะมองว่า
ความเป็นจริงมีสองส่วน ได้แก่ ทวินิยม บางทรรศนะมองว่าความเป็นจริงมีมากกว่าสองหรือมี อยู่หลากหลาย 
ได้แก่ พหุนิยม ความพยายามที่จะหาค าตอบในเรื่องนี้ ก่อให้เกิดระบบปรัชญาและศาสนา ตลอดจนพัฒนามาเป็น
วิทยาศาสตร์ดังที่ทราบกันอยู่ในปัจจุบัน การถกเถียงในเรื่องนี้เป็นไปอย่างรุนแรงและกว้างขวางมาก จนเกิดนิทาน
ตาบอดคล าช้าง ปรากฏอยู่ในคัมภีร์อุทานแห่งพระสุตตันตปิฎก (ขุ.อุ. 25/138/126-128) และกลายเป็นส านวน
ไทยที่รู้จักกันดี ซึ่งมีความหมายว่า แต่ละคนไม่รู้ความจริง  ถึงอย่างนั้นต่างก็ยืนยันว่าสิ่งที่ตนรู้นั้นเป็นความจริงที่
ตรงกับความเป็นจริงและถูกต้องแต่เพียงอย่างเดียว 
 ความเป็นจริงในมุมมองวิทยาศาสตร์สมัยใหม่จะต้องเป็นสิ่งที่ตายตัว ไม่เปลี่ยนแปลง ความเป็นจริง
ทั้งหลายถูกควบคุมด้วยกฎธรรมชาติ นักวิทยาศาสตร์พยายามเข้าถึงความเป็นจริงอันเป็นสัจจะในธรรมชาตินี้
ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ มีการพิสูจน์ทดลอง มีการใช้เครื่องมือนวัตกรรมและเทคโนโลยีเข้ามาช่วยในการ
สืบค้นเพ่ือให้เข้าถึงความเป็นจริงนั้น ส่วนในด้านรากฐานทางอภิปรัชญา สมภาร พรมทา กล่าวว่า “รากฐานทาง
อภิปรัชญาของวิทยาศาสตร์ คือ แนวคิดแบบสสารนิยม (materialism) เพราะวิชาวิทยาศาสตร์ไม่อนุญาตให้ใส่
เรื่องที่ไม่สามารถตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัสลงในเนื้อหาของวิชาวิทยาศาสตร์” (สมภาร พรมทา, 2540, 
หน้า 158 - 160) 
 วัชระ งามจิตรเจริญ (2552, หน้า 375) กล่าวเพ่ิมเติมว่า “วิทยาศาสตร์ไม่ได้มีรากฐานที่เป็นสสารนิยม
เต็มตัวและถึงแม้จะถือว่าวิทยาศาสตร์มีรากฐานบนแนวคิดแบบสสารนิยมแต่วิทยาศาสตร์ ก็ไม่ได้ปฏิเสธสิ่งที่พิสูจน์
ด้วยประสบการณ์ตรงไม่ได้อย่างสิ้นเชิง ดังจะเห็นได้จากเรื่องอนุภาคของควอนตัมฟิสิกส์ และการพิสูจน์เรื่อง
การกลับชาติมาเกิดของปรจิตวิทยา (parapsychology) เป็นตัวอย่าง (ปรจิตวิทยาแม้ไม่ใช่วิทยาศาสตร์แท้แต่ก็จัดเป็น



36  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

วิทยาศาสตร์แบบหนึ่ง คือ เป็นวิทยาศาสตร์เทียม (pseudo-science) เพราะยังพยายามใช้เครื่องมือและวิธีการ
บางอย่างของวิทยาศาสตร์) ซึ่งปัจจุบันนี้ก็มีนักวิทยาศาสตร์หลายคนให้ความสนใจแก่เรื่องจิตและเรื่องทาง
ศาสนา อย่างเช่น ฟริตจ๊อฟ คาปรา (Fritjof Capra)” 
 ในเรื่องนี้พุทธปรัชญาเถรวาทแบ่งความจริงเป็น 2 ประเภท คือ สมมติสัจจะ (จริงโดยสมมติ) คือ        
โดยความตกลงหมายรู้ร่วมกันของมนุษย์ เช่น นาย ก. นาย ข. ช้าง ม้า มด โต๊ะ หนังสือ พ่อ แม่ ลูก เพ่ือน    
เป็นต้น ซึ่งเมื่อกล่าวตามสภาวะ หรือโดยปรมัตถ์แล้ว ก็เป็นเพียงสังขารหรือนามรูปหรือขันธ์ 5 เท่านั้น ส่วน
ปรมัตถสัจจะ (จริงโดยปรมัตถ์) คือ ความจริงโดยความหมายสูงสุด เช่น รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ 
ความหมายของ “ความเป็นจริง” หรือ “ความมีจริง” นี้ มีหลายนัยหรือหลายระดับ โดยเฉพาะในส่วนของ
ปรมัตถธรรมนั้นทางคัมภีร์อภิธรรมมีมโนทัศน์เรื่องปรมัตถธรรม 4 ได้แก่ จิต เจตสิก รูป และนิพพาน อย่างไร   
ก็ตาม การจัดและอธิบายตามหลักอภิธรรมนี้ท าให้มีผู้เข้าใจไขว้เขวว่า ปรมัตถธรรม คือ สิ่งที่มีจริงอย่างสูงสุด 
(Absolute Reality) นั่นคือ เป็นสิ่งที่ด ารงอยู่ได้ด้วยตัวเองและคงที่ไม่เปลี่ยนแปลงไม่แตกดับ ซึ่งความเข้าใจนี้
ท าให้สิ่งนี้กลายเป็นสวภาวะ ซึ่งปรัชญาตะวันตกเรียกว่า substance (สาระ, แก่น) หรือในปรัชญาอินเดียเรียกว่า 
ทรวยะ (ในภาษาไทยเราใช้ค านี้ในรูปของ “ทรัพย์” โดยใช้หมายถึงเงินทองและสมบัติหรือสิ่งมีค่าต่างๆ)    
รวมทั้งกลายเป็นอัตตาไปด้วย ค าว่า “ปรมัตถธรรม” ในที่นี้จึงหมายความถึงสิ่งมีจริงที่ลดทอนเป็นสิ่งอ่ืนไม่ได้ 
ซึ่งก็คือสิ่งที่มีความจริงระดับปรมัตถสัจจะนั่นเอง ความเป็นจริง ได้แก่ จิต เจตสิก รูป ที่น ามาจัดและอธิบายใน
คัมภีร์อภิธรรมก็คือค าสอนเรื่องขันธ์ 5 ในพระสูตรนั่นเอง เจตสิก คือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ สังขารขันธ์ และจิตก็
คือวิญญาณขันธ์ ส่วนรูปก็คือรูปขันธ์ ซึ่งเป็นไปตาม กฎไตรลักษณ์ ส่วนนิพพานก็คือนิโรธ หมายถึง ความหลุด
พ้นหรือความดับแห่งกิเลสตามที่ปรากฏใน พระสูตรหลายแห่ง นิพพานก็เป็นปรมัตถธรรมจึงไม่ได้หมายถึงสิ่งมี
จริงสูงสุดที่คงที่ชนิดหนึ่งแต่อย่างใด (วัชระ งามจิตรเจริญ, 2552, หน้า 50-51) 
 ปัญหาส าคัญในมุมมองของวิทยาศาสตร์ ก็คือสิ่งที่เรียกว่า จิต เจตสิก และนิพพานนั้น วิทยาศาสตร์   
ไม่อาจยอมรับได้ว่ามีอยู่จริง เพราะไม่สามารถพิสูจน์ทดลองได้ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ และอุปกรณ์เครื่องมือ
ทางวิทยาศาสตร์ก็ยังไม่สามารถสืบค้นถึงความเป็นจริงในพุทธปรัชญาเถรวาทได้ ช่องว่างตรงนี้ท าให้ดู
เหมือนว่าวิทยาศาสตร์ไม่ให้การรับรองในความมีอยู่จริงของความรู้ในระดับปรมัตถ์ในพุทธปรัชญาเถรวาท  
 ดังนั้น บทความนี้ผู้เขียนต้องการพิสูจน์ให้เห็นว่าความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นเรื่อง
เดียวกันในส่วนที่วิทยาศาสตร์รับรอง แต่ที่ต่างกันนั้นเป็นเพราะเครื่องมือที่ใช้ในการพิสูจน์  
2. ลักษณะความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 พุทธปรัชญาเถรวาทยอมรับความเป็นจริงที่มนุษย์สามารถรู้ได้ด้วยประสาทสัมผัสและสิ่งที่อยู่
นอกเหนือจากประสาทสัมผัสของมนุษย์ ซึ่งเป็นสิ่งที่ไม่เป็นที่ยอมรับของคนสมัยใหม่ที่ได้รับการศึกษาทาง
วิทยาศาสตร์ที่ยอมรับเฉพาะความรู้ที่เกิดขึ้นในลักษณะของเชิงประจักษ์ที่ต้องสามารถพิสูจน์ด้วยประสาท
สัมผัสเท่านั้น ดังนั้น ลักษณะของความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทจึงมีดังนี้ 
 ก. มีลักษณะตรงกัน (ยถาภูต) และสมนัยกัน (สนธิ) ได้แก่ ความตรงกันหรือตามความเป็นจริงที่มัน
เป็นอยู่จริงๆ (ยถาภูต) อย่างที่ตรัสกับพราหมณ์ผู้หนึ่งว่า “มีสมณะและพราหมณ์บางพวกพูดถึงกลางคืนเป็น
กลางวันและกลางวันเป็นกลางคืน ที่กล่าวเช่นนั้นเพราะความเขลา แต่ส าหรับพระพุทธองค์แล้ว กลางวันก็เป็น
กลางวัน กลางคืนก็เป็นกลางคืน” (องฺ.ติก. 12/455/108) ตามนัยนี้เท่ากับเป็นการยอมรับความตรงกันระหว่าง
ค ากล่าว (หรือประพจน์) กับความจริงที่ปรากฏทางอินทรีย์ ตัวอย่างเช่น ค ากล่าวที่ว่า “มีดอกกุหลาบสีขาวอยู่
บนโต๊ะนี้” จะเป็นความจริงก็ต่อเมื่อ เรามองเห็นดอกกุหลาบอยู่บนโต๊ะจริงๆ ในอปัณณกสูตรแห่งคัมภีร์มัชฌิม
นิกายแสดงตัวอย่างว่า “ข้อเท็จจริงมีว่าโลกหน้ามีอยู่ ความเห็นของผู้นั้นว่าโลกหน้าไม่มี ความเห็นเช่นนั้นย่อมเป็น



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  37 

มิจฉาทิฐิ คือ ความเห็นที่ผิด ก็โลกหน้ามีอยู่จริงแต่เขากล่าวว่าโลกหน้าไม่มี ค ากล่าวนั้นย่อมเป็นค ากล่าวที่ผิด” 
(ม.มู. 12/46/29)  
 ข. มีลักษณะอยู่ระหว่างกลาง (มัชฌิม) มีความจริงอีกลักษณะหนึ่ง ปรากฏอยู่กลางระหว่างแนวทรรศนะ
สุดโต่งสองอย่างซึ่งเป็นลักษณะค าสอนของพระพุทธเจ้านับตั้งแต่เริ่มประกาศศาสนา ดังปรากฏในปฐมเทศนา คือ     
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร (วิ.ม. 13/13-17/15-19) ว่าทรงค้นพบทางสายกลาง ไม่เข้าไปใกล้ที่สุดสองอย่าง คือ     
กามสุขัลลิกานุโยค (หรือสุขนิยม) และ อัตตกิลมถานุโยค (หรือทุกรกิริยานิยม) ทรงค้นพบด้วยปัญญาอันยิ่ง ท าให้
ญาณและดวงตา (ปัญญา) น าไปสู่ความสงบ ความรู้ยิ่ง และความดับทุกข์ได้โดยสิ้นเชิง 
 ค. มีลักษณะเป็นความจริงอันประเสริฐ ลักษณะของความจริงที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนนั้นล้วนเป็น
ความจริงอันประเสริฐ คือ ท าให้รู้ทุกข์และรู้หนทางแห่งความดับไปของทุกข์ ความจริงอันประเสริฐดังกล่าวนี้ 
เรียกว่า “อริยสัจ 4”  
 ง. มีลักษณะเป็นกฎธรรมชาติ ภาวะความเป็นจริงนั้นเป็นตัวกฎไม่ใช่มโนทัศน์และกฎนี้มีลักษณะมีอยู่
ก่อนแล้วอีกทั้งมีความเป็นสากลเราจะเห็นได้ในค าอธิบายของท่านพุทธทาสดังนี้  “ธัมมทาส แปลว่า ธาตุแห่ง
ธรรม หรืออิทัปปัจจยตา: พระพุทธเจ้าจะเกิดก็ตามไม่เกิดก็ตาม ธรรมธาตุนี้มีอยู่แล้ว แปลว่า อิทัปปัจจยตามีอยู่
แล้ว” “ส าหรับกฎที่เหนือกฎทั้งหลาย คือ กฎแห่งอิทัปปัจจยตานั้นให้ถือว่า เป็นต้นตอของกฎทั้งหลาย กฎเล็กกฎน้อย
ทั้งหลายมีมากมายมีต้นตอมาจากกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา” “ตัวกฎอิทัปปัจจยตาจึงเป็นของตายตัว คือ      
เป็นอสังขตะ แต่สิ่งที่มันสร้างขึ้นมาหรือท าให้เกิดขึ้นมานั้นมันก็เป็นสังขตะ คือ เปลี่ยนไปตามปัจจัย” “กฎนั้น     
เป็นกฎแน่นอนตายตัว ไม่เปลี่ยนแปลง” (พุทธทาสภิกขุ, 2522, หน้า 22-23, 341, 351-352) 
 กล่าวโดยสรุป ลักษณะความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท มีลักษณะตรงกัน (ยถาภูต) มีความ
ตรงกันระหว่างสิ่งที่เป็นจริงกับผู้ที่เข้าไปรับรู้สิ่งที่เป็นจริงและสมนัยกัน (สนธิ) กับหลักตรรกศาสตร์จะต้องเป็น
ความจริงที่ไม่ขัดแย้งกันอยู่ มีลักษณะอยู่ระหว่างกลาง (มัชฌิม) แนวคิดสุดโต่งทั้งหลายที่ส าคัญจะมีลักษณะ
เป็นความจริงอันประเสริฐท าให้รู้ทุกข์และหนทางดับทุกข์ และเป็นกฎธรรมชาติ 
 จากการศึกษาพบว่า ลักษณะความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์ไม่ได้มีความ
ขัดแย้งกัน เพียงแต่มุ่งเน้นความส าคัญต่างกัน วิทยาศาสตร์มุ่งเน้นในการศึกษาสิ่งที่เป็นรูปธรรมเพ่ือค้นหา
ความเป็นจริงแล้วน ามาพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษย์ ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทมุ่งเน้นในการศึกษาสิ่งที่เป็น
นามธรรมเพ่ือให้เข้าถึงปรมัตถธรรม 4 เข้าถึงสัจจะแท้อันเป็นแก่นสาระของชีวิต เพ่ือพิจารณาไตรลักษณ์ 
พิจารณาให้ปล่อยวางไม่ยึดมั่นถือมั่นในรูปนามขันธ์ 5 แท้จริงแล้ว ความเป็นจริงจะเป็นในเชิงรูปธรรมหรือนามธรรม 
พุทธปรัชญาเถรวาทกับวิทยาศาสตร์มีความเห็นตรงกันว่าต้องมีการพิสูจน์ทดลองด้วยตนเองจนเห็นประจักษ์
ชัดด้วยตนเองเสียก่อน ไม่เช่นนั้นต่อให้เป็นสิ่งที่สัมผัสได้ง่ายในเชิงรูปธรรมก็เป็นเพียงสมมติฐานไม่ต่างอะไรกับสิ่ง
ที่เป็นนามธรรม ดังนั้น ความเป็นจริง คือ รูป จิต เจตสิก และนิพพานจึงเป็นเพียงสมติฐานที่รอการพิสูจน์ไม่
ต่างกันและพุทธปรัชญาเถรวาทกับวิทยาศาสตร์ก็ไม่ได้มีความขัดแย้งแตกหักกันในประเด็นนี้ กลับมีความเชื่อ
ตรงกันในลักษณะความเป็นจริงว่า โลก จักรวาล มนุษย์ และสรรพสิ่งต่างๆ นั้นไม่ได้เกิดขึ้นลอยๆ หรือเกิดโดย
อ านาจจากสิ่งเหนือธรรมชาติ  
3. วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 หลักการส าคัญในการเข้าถึงความเป็นจริงในระดับต่างๆ ของพุทธปรัชญาเถรวาท คือ ปัญญา      
แม้ว่าพุทธปรัชญาเถรวาทจะมีหลักศรัทธาที่กล่าวไว้ในพระไตรปิฎกหลายแห่งก็ตาม แต่มิได้หมายความว่า 
พุทธปรัชญาเถรวาทจะมุ่งสอนให้คนเชื่ออย่างเดียว ตรงกันข้ามกันพุทธปรัชญาเถรวาทกลับสอนให้คนใช้
วิจารณญาณตรวจสอบเรื่องต่างๆ ที่รับรู้มาอย่างละเอียดถี่ถ้วน 



38  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 สาระส าคัญส่วนนี้สามารถศึกษาได้จากหลักค าสอนในกาลามสูตรที่พระพุทธเจ้าได้ทรงวางหลักการ
ตรวจสอบความรู้ที่รับมาจากแหล่งข้อมูลภายนอก (ปรโตโฆษะ) ด้วยการคิดวิเคราะห์ สังเคราะห์ อย่างละเอียด 
เรียกการคิดอย่างนี้ว่า “โยนิโสมนสิการ” หมายถึง การคิดเรื่องต่างๆ อย่างละเอียดจนเข้าถึงความจริงของเรื่อง
นั้นอย่างถูกตอ้ง (ผศ.ธีรโชติ เกิดแก้ว, 2553, หน้า 21) 
 วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงเป็นเรื่องที่ส าคัญมาก นอกจากความเชื่อในกฎธรรมชาติและ ใฝ่รู้ความจริง
ในกฎธรรมชาติแล้ว การที่จะได้ความรู้หรือตัวกฎธรรมชาติมา เราจะท าอย่างไร เราก็ต้องมีวิธีการหาความรู้ 
พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต) อธิบายว่ามีอยู่ 3 ประการ คือ (1) การรับรู้ประสบการณ์อย่างเที่ยงตรง (2) การใช้
ความคิดที่เป็นระเบียบ และ (3) การสังเกตทดลองด้วยประสบการณ์ตรง (พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต), 2536), 
หน้า 141-142) 
 ดังนั้น วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงจึงใช้การคิดเรื่องต่างๆ อย่างละเอียดแล้วตรวจสอบความรู้ที่รับมา
จากแหล่งข้อมูลที่ได้มาด้วยการใช้วิจารณญาณ คิดวิเคราะห์ สังเคราะห์ อย่างละเอียดถี่ถ้วน เมื่อมั่นใจแล้ว     
จึงน้อมน าเอาค าสอนนั้นไปปฏิบัติตาม จนเข้าถึงความเป็นจริงของเรื่องนั้นอย่างถูกต้องตามความเป็นจริงของ
เรื่องนั้นๆ 
 ส าหรับวิธีการทางวิทยาศาสตร์นั้นมีความสอดคล้องกับวิธีการแสวงหาความจริงหรือวิธีการเข้าถึง
ความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท ส่วนเครื่องมือทางวิทยาศาสตร์มีข้อจ ากัดในการศึกษาด้านนามธรรม   
จึงไม่อาจเข้าถึง “จิต เจตสิก และนิพพาน” ได้ แม้แต่สิ่งที่เป็น “รูป” เครื่องมือทางวิทยาศาสตร์เองก็ยังมี
ข้อจ ากัดในการเข้าถึงและไม่สามารถอธิบายได้อย่างกระจ่างชัดในระดับอนุภาค ด้วยเหตุนี้วิทยาศาสตร์ จึงไม่ได้มี
ความขัดแย้งใดๆ ในเรื่องวิธีการและเครื่องมือในการตรวจสอบความเป็นจริงในปรมัตถธรรม เพราะเป็น
ข้อจ ากัดในการศึกษาของวิทยาศาสตร์เองที่ไม่สามารถเข้าถึงความเป็นจริงในปรมัตถธรรมตามหลักค าสอน    
ในพุทธปรัชญาเถรวาท อีกทั้งความสนใจที่แตกต่างกันจึงท าให้วิทยาศาสตร์สนใจในกฎของสสารและชีวิต       
ในระดับชีววิทยามากกว่าจะสนใจในเรื่องกฎของจิต กฎแห่งกรรม และกฎแห่งธรรม (ธรรมนิยาม) เหมือนกับทาง
พุทธปรัชญาเถรวาท ทิศทางในด้านความสนใจและข้อจ ากัดของเครื่องมือใช้ศึกษาจึงเป็นเส้นขั้นที่ท าให้
วิทยาศาสตร์เข้าไม่ถึงความเป็นจริงในระดับปรมัตถธรรมได้ทั้งหมด แต่ก็สามารถไปกันได้ตรงจุดร่วมที่ว่าต่าง
ฝ่ายต่างมุ่งแสวงหาความเป็นจริงของธรรมชาติเช่นเดียวกัน 
4. เป้าหมายการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 เป้าหมายในการแสวงหาความจริงในพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นก็ยอมรับถึงประโยชน์และความสุขที่จะ
ได้รับจากการเข้าถึงความจริง ในด้านประโยชน์อันเป็นเป้าหมายในการแสวงหาความจริงในพุทธปรัชญา      
เถรวาทนั้นมีดังนี้ ประโยชน์แบ่งตามเป้าหมายของผู้รับผลประโยชน์ มีอยู่ 3 อย่าง คือ 
1) อัตตัตถะ ประโยชน์ตน คือ ประโยชน์ของผู้กระท าเอง 2) ปรัตถะ ประโยชน์ผู้อ่ืน คือ ประโยชน์ของบุคคล
อ่ืนนอกเหนือผู้กระท า และ 3) อุภยัตถะ ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย คือ ประโยชน์ทั้งของผู้กระท าและของบุคคลอ่ืน 
(องฺ.อฏฺ ก. (ไทย) 23/54/340-342) 
 อย่างไรก็ตาม เป้าหมายของพุทธปรัชญาเถรวาทต้องเป็นไปเพ่ือความพ้นทุกข์อย่างเดียว และจะมี    
บางคนที่มีความเพียรพยายามปฏิบัติตามค าสอนเท่านั้นที่จะสามารถหลุดพ้นจากความทุกข์ได้ แต่บางคนที่ปฏิบัติ
ไม่ถึงเป้าหมายสูงสุดก็สามารถที่ด ารงชีวิตอยู่ ในโลกนี้ได้อย่างมีความสุข โดยปฏิบัติตามหลักทิฏฐธัมมิกัตถ       
สังวัตตนิกธรรม สังคหวัตถุ และฆราวาสธรรมและงดเว้นจากการกระท าอันเป็นบาปอกุศลทั้งปวง ก็สามารถท าให้
การใช้ชีวิตในโลกนี้มีความสุข ไม่มีความเดือดร้อนมากนัก พุทธปรัชญาเถรวาทยังมีหลักสัมปรายิกัตถสังวัตตนิกธรรม 
ส าหรับผู้ที่ต้องการความเป็นอยู่ที่ดีในภพหน้าหลังจากละโลกนี้ไปแล้ว แต่เป้าหมายสูงสุดของพุทธปรัชญา    
เถรวาท ก็คือการเข้าถึงนิพพานอันเป็นปรมัตถประโยชน์อันสูงสุดเป็นการเข้าถึงความหลุดพ้นจากทุกข์        



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  39 

โดยสิ้นเชิงและตลอดไป แต่การเข้าถึงความหลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิงจะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่อได้ท าลายกิเลสอันเป็น
สาเหตุแห่งทุกข์ ให้หมดสิ้นไปโดยเด็ดขาดแล้วเท่านั้น การที่บุคคลจะสามารถท าลายกิเลสให้หมดไปได้ เขา
จ าเป็นต้องรู้แจ้งในสิ่งทั้งปวงตามสภาพความเป็นจริงด้วยปัญญาที่เป็นญาณทัศนะ การรู้แจ้งสิ่งทั้งปวงตามความเป็น
จริง ก็คือการรู้แจ้งไตรลักษณ์ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนานั่นเอง 
 ประเด็นนี้พบว่า วิทยาศาสตร์นั้นมีเป้าหมายเพ่ือประโยชน์สุขของมนุษยชาติในโลกปัจจุบัน เป็นลักษณะ
โลกียสุขมุ่งพัฒนานวัตกรรมและเทคโนโลยีเพ่ือรับใช้มนุษย์เกิดเกิดประโยชน์ทางกายหรือกายิกสุข            
ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทแม้จะยอมรับในเรื่องของความสุขทางกายแต่ก็มุ่งเน้นความสุขทางใจหรือเจตสิกสุข
เป็นส าคัญโดยมีความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวงเป็นเป้าหมาย ดังนั้น แม้ว่าพุทธปรัชญาเถรวาทและวิทยาศาสตร์จะ
มีเป้าหมายมุ่งเน้นประโยชน์สุขไปคนละด้านแต่ก็ไม่ได้ขัดแย้งกัน อีกมุมหนึ่งกลับกลายเป็นส่ง เสริมซึ่งกันและ
กันและไปกันได้หากรู้จักใช้วิทยาศาสตร์ไปในแนวทางที่ดีงามหรือน าวิทยาศาสตร์มารับใช้ศีลธรรม มนุษย์ก็จะมี
ความสุขที่สมบูรณ์ทั้งกายและใจ สามารถบรรลุเป้าหมายของความสุขได้ทั้งกายิกสุขและเจตสิกสุขได้อย่าง     
ไม่เหลือวิสัย 
5. ข้อวิจารณ์ 
 วิจารณ์ลักษณะความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์  
 พุทธปรัชญาเถรวาทพยายามแสวงหาความเป็นจริงของธรรมชาติหรือของโลกเหมือนกับวิทยาศาสตร์ 
แต่ปัญหาที่อาจเป็นประเด็นต่อการวิจารณ์ ได้แก่ การศึกษาของพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นได้ท าการศึกษาไปถึงสิ่ง
ที่อยู่เหนือประสบการณ์ธรรมดาด้วย ความต่างยังอยู่ที่ว่าพุทธปรัชญาเถรวาท พยายามแสวงหาความจริงของ
ธรรมชาติเพ่ือให้เข้าใจธรรมชาติของความทุกข์และความดับไปซึ่งความทุกข์ชั่วนิจนิรันดร ซึ่งเกี่ยวข้องกับการ
หลุดพ้นเชิงจิตวิญญาณ ในขณะที่วิทยาศาสตร์มุ่งศึกษาความเป็นจริงของธรรมชาติแล้วน ามาใช้ให้เป็นประโยชน์
เพ่ือแสวงหาความสุขทางด้านร่างกายให้เต็มที่ข้อขัดแย้ง ในลักษณะความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาท    
เมื่อมองจากมุมมองของวิทยาศาสตร์ จึงดูขัดแย้งกันอย่างสิ้นเชิง  
 อย่างไรก็ตาม ความขัดแย้งดังกล่าวอาจเป็นเพราะพุทธปรัชญาเถรวาทและวิทยาศาสตร์มีรากฐาน
ความรู้ที่ต่างกันโดยสิ้นเชิง พุทธปรัชญาเถรวาทมีรากฐานความรู้เกี่ยวกับเนื้อแท้ของจักรวาลเป็นแบบจิตนิยม 
(idealism) เพราะยอมรับสิ่งที่เป็นนามธรรม คือ จิตว่าเป็นสิ่งหนึ่งต่างหากจากกาย ส่วนรากฐานทางอภิปรัชญา
ของวิทยาศาสตร์ คือ แนวคิดแบบสสารนิยม (materialism) เพราะวิชาวิทยาศาสตร์ ไม่อนุญาตให้ใส่เรื่องที่ไม่สามารถ
ตรวจสอบได้ด้วยประสาทสัมผัสลงในเนื้อหาของวิชาวิทยาศาสตร์ ความรู้บางส่วนในพุทธปรัชญาเถรวาทอาจ
พิสูจน์ตรวจสอบได้เหมือนความรู้ในวิทยาศาสตร์เพราะต่างเป็นความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่อาจตรวจสอบได้ด้วยประสาท
สัมผัสและเหตุผลเหมือนกัน แต่นั่นก็ไม่จ าเป็นว่า พุทธปรัชญาเถรวาทจะต้องเป็นวิทยาศาสตร์หรือเข้ากันได้กับ
วิทยาศาสตร์และเมื่อสืบหาสาเหตุ จนถึงที่สุดแล้ววิทยาศาสตร์นั่นเอง คือ สิ่งขัดแย้งอย่างรุนแรงต่อพุทธปรัชญา
เถรวาท 
 ผู้เขียนเห็นด้วยในประเด็นที่ว่าพุทธปรัชญาเถรวาท ไม่จ าเป็นต้องเป็นวิทยาศาสตร์หรือเข้ากันได้       
กับวิทยาศาสตร์ทุกอย่าง แต่ก็ยังเห็นว่าแม้จะมีความต่างกันอยู่มากพอควร แต่ความต่างนี้ไม่ถึงกับท าให้       
พุทธปรัชญาเถรวาทกับวิทยาศาสตร์ขัดแย้งกันอย่างรุนแรง เพราะวิทยาศาสตร์ไม่ได้มีรากฐานที่เป็นสสารนิยม
เต็มตัวและถึงแม้จะถือว่าวิทยาศาสตร์มีรากฐานบนแนวคิดแบบสสารนิยมแต่วิทยาศาสตร์ก็ไม่ได้ปฏิเสธสิ่งที่
พิสูจน์ด้วยประสบการณ์ตรงไม่ได้อย่างสิ้นเชิง ดังจะเห็นได้จากเรื่องอนุภาคของควอนตัมฟิสิกส์ และการพิสูจน์
เรื่องการกลับชาติมาเกิดของปรจิตวิทยา (parapsychology) เป็นตัวอย่าง เพราะยังพยายามใช้เครื่องมือและ
วิธีการบางอย่างของวิทยาศาสตร์ ซึ่งปัจจุบันนี้ก็มีนักวิทยาศาสตร์หลายคนให้ความสนใจเกี่ยวกับเรื่องจิตและ
เรื่องทางศาสนา อย่างเช่นฟริตจ๊อฟ คาปรา (Fritjof Capra) และพุทธปรัชญาเถรวาทเองแม้จะมีรากฐาน



40  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

แนวคิดแบบจิตนิยม (จิต เจตสิก) แต่ก็มิได้ปฏิเสธความเป็นจริงทางสสาร (รูป) แต่เป็นจิตนิยมที่ยอมรับ     
ความเป็นจริงของธรรมชาติทั้ง  2 แบบ คือ ความเป็นจริงที่เป็นสสารและเป็นอสสารโดยทั้งสองอย่างนี้ไม่ได้
แตกต่างกันโดยสิ้นเชิงแต่อิงอาศัยกันอยู่  
 ผู้เขียนมีข้อเสนอแนะในการแก้ข้อวิจารณ์ดังกล่าวนี้ไว้ว่า ต้องท าความเข้าใจว่าความต่างดังที่กล่าวมา
ข้างต้นไม่ได้ท าให้เกิดความขัดแย้งระหว่างพุทธปรัชญาเถรวาทกับวิทยาศาสตร์จริงๆ ลักษณะความเป็นจริงของ
พุทธปรัชญาในมุมมองวิทยาศาสตร์ท าให้เห็นเพียงจุดเน้นที่แตกต่างกันเท่านั้น กล่าวคือฝ่ายพุทธปรัชญาเถรวาท
เน้นที่ภายใน ส่วนฝ่ายวิทยาศาสตร์เน้นที่ภายนอก เนื่องจากวิทยาศาสตร์ก็มีความต้องการแก้ปัญหาความทุกข์
เช่นกันเพียงแต่เป็นความทุกข์ทางกายเท่านั้น อนึ่ง การที่นักวิทยาศาสตร์มาสนใจความเชื่อหรือค าสอนของ
พุทธปรัชญาแสดงว่าค าสอนของพุทธปรัชญาเถรวาทมีความเป็นวิทยาศาสตร์ ถึงแม้บางอย่างจะแตกต่างกันบ้าง
แต่ก็ไม่ถึงขั้นรุนแรงถึงขนาดที่ท าให้ระบบความรู้นี้ไปด้วยกันไม่ได้ 
 วิจารณ์วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์  
 ชาวพุทธส่วนหนึ่งจะกล่าวด้วยความชื่นชมว่าพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นวิทยาศาสตร์ทั้งที่ในความเป็นจริง 
พุทธปรัชญาเถรวาทเพียงแต่มีบางส่วนคล้ายวิทยาศาสตร์เท่านั้น วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญา  
เถรวาทก็เช่นกัน แม้ว่าจะมีมุมมองวิทยาศาสตร์ที่คล้ายคลึงกับวิทยาศาสตร์เมื่อน าเอาหลักอริยสัจ 4            
มาวิเคราะห์เปรียบเทียบดังที่อภิปรายไว้แล้วในบทที่ผ่านมา แต่การกล่าวเช่นนี้เท่ากับเป็นการลดทอนคุณค่า
หรือศักดิ์ศรีของพุทธปรัชญาเถรวาทด้วย เพราะเท่ากับถือว่าวิทยาศาสตร์ เป็นรูปแบบความรู้ที่มาตรฐาน           
ซึ่งความรู้ต่างๆ ควรมีลักษณะเหมือนเพ่ือที่จะท าให้ความรู้นั้นๆ เป็นความรู้ที่ได้รับการยอมรับ ซึ่งเท่ากับว่าความรู้
ของวิทยาศาสตร์เหนือกว่าความรู้อ่ืนๆ รวมทั้งพุทธปรัชญาเถรวาท ด้วยหากไม่สามารถพิสูจน์ได้ว่าพุทธปรัชญา
เถรวาทเป็นวิทยาศาสตร์ 
 เอกลักษณ์อย่างหนึ่งของวิทยาศาสตร์ ก็คือวิธีการทางวิทยาศาสตร์อันหมายถึงการสังเกตและทดลอง
ซึ่งเน้นประสบการณ์ตรงเป็นเครื่องมือในการหาความรู้และดูคล้ายกับวิธีการทางพุทธปรัชญาเถรวาทที่เน้นการ
ใช้ประสบการณ์ตรงในการแสวงหาและยืนยันความเป็นจริง อย่างไรก็ตาม จุดอ่อนอยู่ตรงที่พุทธปรัชญาเถรวาท
ยอมรับประสบการณ์ตรงชนิดพิเศษ คือ ประสบการณ์เหนือประสาทสัมผัสธรรมดาหรือประสบการณ์ทางจิตว่า 
สามารถให้ความรู้ที่แท้ จริงได้  ท าให้วิธีการของพุทธปรัชญาเถรวาทต่างออกไป ซึ่ งการที่ เป็นเช่นนี้                 
ก็เพราะเป้าหมาย ขอบเขต รากฐานความรู้ของ พุทธปรัชญาเถรวาทมีลักษณะต่างจากของวิทยาศาสตร์ดังกล่าว
มาแล้วท าให้วิธีการแสวงหาความเป็นจริงต้องต่างออกไปด้วย แต่จากการใช้วิธีการที่มีความแตกต่างเช่นนี้ก็ท าให้
พุทธปรัชญาเถรวาทยืนยันความเป็นจริงที่อาจดูขัดแย้งกับความเป็นจริงของวิทยาศาสตร์ เช่น เรื่องเทวดา     
เป็นต้น 
 ผู้เขียนมีข้อเสนอแนะว่า ต้องท าความเข้าใจถึงความขัดแย้งดังกล่าวนี้ว่าแท้จริงแล้วไม่ใช่ความขัดแย้ง
ที่แท้จริง เพราะเป็นความเป็นจริงคนละประเภทกับที่วิทยาศาสตร์ทั่วไปมุ่งแสวงหา กล่าวคือเทวดาเป็นสิ่งที่อยู่
เหนือประสาทสัมผัสธรรมดาดังที่เรียกกันว่าอยู่คนละมิติกับมนุษย์ แต่วิทยาศาสตร์แสวงหาสิ่งที่มีอยู่ในมิติ
เดียวกันหรือสิ่งที่สามารถพิสูจน์ด้วยประสบการณ์ธรรมดาได้ เทวดาจึงเป็นสิ่งที่วิทยาศาสตร์เกี่ยวข้องด้วยและ
ถ้าถือว่าเทวดาเป็นสิ่งที่พิสูจน์ด้วยประสบการณ์ธรรมดาไม่ได้จึงขัดกับวิทยาศาสตร์ที่ถือประสบการณ์ธรรมดา
เป็นเกณฑ์ตัดสินความจริง เราก็ยังอาจค้านได้ว่า แม้แต่วิทยาศาสตร์เองก็ยอมรับความเป็นจริงของสิ่งที่พิสูจน์
ด้วยประสบการณ์ธรรมดาไม่ได้เช่นกัน เช่น อนุภาค เป็นต้น 
 ดังนั้น อาจกล่าวได้ว่าวิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทกว้างกว่าของวิทยาศาสตร์    
เพราะครอบคลุมทั้งประสบการณ์ธรรมดาและประสบการณ์พิเศษ ซึ่งอาจดูว่าขัดกับวิธีการเข้าถึงความเป็นจริง
ของวิทยาศาสตร์ เพราะวิทยาศาสตร์ไม่ยอมรับประสบการณ์แบบพิเศษ  แต่หากมองในด้านของขอบเขตและ



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  41 

เป้าหมายที่ต่างกัน ก็อาจจะพอกล่าวได้ว่าไม่ขัดแย้งกันอย่างรุนแรง นอกจากนั้นเรื่องเทวดาที่พิสูจน์ไม่ได้ด้วย
ประสบการณ์ธรรมดาก็ไม่ใช่เรื่องส าคัญที่เป็นแก่นของพุทธปรัชญาเถรวาทเพราะเป็นค าสอนส่วนย่อยของ      
ค าสอนที่มุ่งสอนให้เราเป็นคนดี คือ มุ่งการปฏิบัติธรรมเป็นหลัก แม้จะพิสูจน์ว่ามีจริงไม่ได้ก็ไม่ใช่ปัญหาส าคัญ 
เหมือนกับเรื่องมนุษย์ต่างดาวที่วิทยาศาสตร์ยังพิสูจน์ไม่ได้ว่ามีหรือไม่มีแต่นั่นก็ไม่ใช่สาระส าคัญของ
วิทยาศาสตร์ ยิ่งไปกว่านั้น วิทยาศาสตร์เองก็ไม่ได้ใช้วิ ธีทดลองเหมือนกันทุกสาขาวิชา บางสาขาวิชาของ
วิทยาศาสตร์ก็ใช้วิธีการที่ต่างออกไป 
 ฉะนั้น หากมีความขัดแย้งจริงก็ ไม่ ใช่ความขัดแย้งที่ รุนแรงพอที่ จะท าให้ พุทธปรัชญาเถรวาท                
กับวิทยาศาสตร์ขัดแย้งกัน วิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทที่ท าให้เกิดค าสอนที่ดูขัดแย้งกับ
ทฤษฎีของวิทยาศาสตร์ จึงไม่ได้ขัดแย้งกับวิธีการเข้าถึงความเป็นจริงของวิทยาศาสตร์ชนิดไปด้วยกันไม่ได้เลย 
 วิจารณ์เป้าหมายความเป็นจริงของพุทธปรัชญาเถรวาทในมุมมองวิทยาศาสตร์ 
 ประเด็นปัญหาที่ถูกวิพากษ์วิจารณ์เกี่ยวกับเป้าหมายความเป็นจริงของวิทยาศาสตร์ก็คือปัญหาใน   
ด้านคุณค่าจริยะที่ว่าวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีขาดเป้าหมายหรือความใฝ่ปรารถนาทางศีลธรรมท าให้มีการ
ผลิตและใช้เทคโนโลยีทางวิทยาศาสตร์ในทางมิชอบซึ่งท าให้เกิดผลเสียต่อมนุษย์ ประเด็นปัญหาที่ถูกวิจารณ์
อย่างกว้างขวางนี้จัดเป็นปัญหาในภาคปฏิบัติของการน าความรู้ทางวิทยาศาสตร์ไปใช้ ซึ่งผู้เขียนก็ไม่เห็นด้วยที่
วิทยาศาสตร์มุ่งศึกษาข้อเท็จจริงด้านสสาร จนท าให้มนุษย์กลายเป็นเพียงเครื่องจักรหรือกลไกของธรรมชาติ
เท่านั้น แต่แท้ที่จริงมนุษย์มีศักยภาพทางปัญญามีความสามารถเข้าถึงความเป็นจริงทั้งในด้านสสารและอสสาร 
และศีลธรรมที่เป็นคุณงามความดี การอาศัยเฉพาะวิธีทางวิทยาศาสตร์อย่างเดียว สิ่งที่มนุษย์ได้รับเป็นเพียง
ความจริงที่เป็นประโยชน์ต่อการด ารงชีวิตให้อยู่รอดเท่านั้น แต่ไม่ได้ค้ าประกันเป้าหมายในเรื่องประโยชน์สุขที่
ยั่งยืน เพราะขาดการอบรมฝึกฝนพัฒนาตนในด้านศีลธรรมจริยธรรม เทคโนโลยีทางวิทยาศาสตร์เมื่อตกอยู่ใน
มือคนที่ไร้ศีลธรรมจริยธรรมย่อมเป็นภัยต่อมนุษย์ด้วยกันเอง เนื่องจากบุคคลที่เห็นแก่ตัวเห็นแก่ได้ เขาจะท า
ทุกอย่างเพ่ือให้ได้มาซึ่งอ านาจ ผลประโยชน์ แม้ว่าจะต้องเอาเทคโนโลยีทางทหารมาใช้ก่อสงครามก็ตาม           
โดยไม่ค านึงว่าการกระท านั้นเป็นไปเพ่ือความเบียดเบียนหรือไม่ เพราะวิทยาศาสตร์มุ่งศึกษาข้อเท็จจริง ทางสสาร 
(รูปธรรม) แต่ขาดการพัฒนาด้านนามธรรม  
 ผู้เขียนให้ข้อเสนอแนะไว้ว่า ปัญหาที่แท้จริงในประเด็นดังกล่าวนี้เป็นเรื่องของผู้ใช้ความรู้วิทยาศาสตร์
เป็นหลัก แต่ละคนย่อมมีความต่างกัน มีทั้งคนดีและคนชั่วเช่นเดียวกับที่ศาสนาที่เน้นเรื่องศีลธรรมแต่ก็ยังมี
นักบวชหรือคนในศาสนาที่ เอาศาสนาไปใช้ประโยชน์ส่วนตัวและท าลายคนอ่ืนไม่ต่างอะไรจากวงการ
วิทยาศาสตร์ และแม้วิทยาศาสตร์จะมิได้มีเป้าหมายทางศีลธรรมที่ชัดเจนอย่างศาสนา แต่ก็มิใช่ไม่ มีเลย    
เพราะวิทยาศาสตร์โดยหลักการก็มุ่งประโยชน์ของมนุษย์อยู่ด้วยซึ่งเป็นเจตนาที่ดีงามอย่างหนึ่งที่ต้องการ
ช่วยเหลือเพ่ือนมนุษย์ให้พ้นจากความเจ็บไข้และความยากล าบาก จึงอาจกล่าวได้ว่า วิทยาศาสตร์ก็มีเป้าหมาย
ทางศีลธรรมโดยอ้อมแฝงอยู่ ไม่มากก็น้อย อย่างไรก็ตาม ในอีกมุมมองหนึ่ ง ก็ยังมีความเป็นไปได้ว่า 
วิทยาศาสตร์ขาดหลักการทางศีลธรรม โดยเฉพาะในสถานการณ์ปัจจุบันที่นักวิทยาศาสตร์โดยทั่วไปจะท าอะไร
ก็มักจะขึ้นอยู่กับนโยบายของรัฐหรือบริษัทและผลประโยชน์อยู่มาก และมากขึ้นเรื่อยๆ ดังจะเห็นได้จาก
ตัวอย่างเรื่องสิทธิบัตรที่บางครั้งเป็นการฉกฉวยและท าลายผลประโยชน์ของผู้อื่น จริงๆ แล้ว หากมนุษย์รู้จักน า
วิทยาศาสตร์มารับใช้ศาสนา ศาสนาก็ใช้วิทยาศาสตร์เพ่ืออ านวยความสะดวกในกิจกรรมอันเป็นกุศล           
ใช้เทคโนโลยีเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตให้กับมนุษย์ ประโยชน์สุขย่อมเกิดแก่โลกได้อย่างยั่งยืน 
 แม้ว่าการแสวงหาความเป็นจริงของมนุษย์มีอยู่หลากหลายวิธี แต่เมื่อความจริงทางวิทยาศาสตร์ เข้ามามี
อิทธิพลเหนือความจริงทั้งปวงในยุคสมัยหนึ่ง ท าให้ความจริงที่หลากหลายนั้นถูกลดทอนบทบาทลงจนถึงขั้นที่ต้อง
พิสูจน์ความเป็นจริงทุกอย่างให้เป็นวิทยาศาสตร์เท่านั้น แต่แท้ที่จริงแล้วความเป็นจริง ที่ให้ประโยชน์และคุณค่า



42  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

กับมนุษย์ไม่ได้มีเพียงความเป็นจริงทางวิทยาศาสตร์เท่านั้น แต่ยังมีความเป็นจริงทางปรัชญาและศาสนาด้วย 
โดยเฉพาะในทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเป็นความจริงในเชิงคุณค่าเพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ควรส่งเสริมให้
เกิดการน ามาปฏิบัติในชีวิตประจ าวันเพราะตอบโจทย์ในเรื่องความสุขอันเป็นเป้าหมายสุดท้ายที่มนุษย์
ปรารถนาจะไปให้ถึง 
บรรณานุกรม 
การศาสนา, กรม. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา. 
เจษฎา ทองรุ่งโรจน์. (2547). พจนานุกรมปรัชญา อังกฤษ-ไทย. กรุงเทพฯ: โบแดง. 
ธีรโชติ เกิดแก้ว, ผศ. (2553). พุทธปรัชญา มิติการมองโลกและชีวิตตามความเป็นจริง. สมุทรปราการ: 

โครงการส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ. 
พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต). (2536).พิมพ์ครั้งที่ 3. พุทธศาสนาในฐานะเป็นรากฐานของวิทยาศาสตร์. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ. (2522). อิทัปปัจจยตาชุดธรรมโฆษณ์. กรุงเทพฯ: ธรรมทานมูลนิธิ. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2540). พิมพ์ครั้งที่ 2. พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย (แก้ไขเพิ่มเติม). 

กรุงเทพฯ: อรุณการพิมพ์. 
วัชระ งามจิตรเจริญ, รศ.ดร. (2552). พิมพ์ครั้งที่ 2. พุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพฯ: โฟร์-วัน พริ้นท์ติ้ง. 
สมภาร พรมทา. (2540). พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 

2540. 


