
เปรียบเทียบการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทกับเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล 
A Comparison of Mental Perception  

between Theravada Buddhist Philosophy and Edmund Husserl 
 
 

พูนศักดิ์ กมล 
Poonsak  kamo  

นักวิชาการอิสระ 
Independent Academician 

E-mail : poonsakkamol@gmial.com 
 
 

บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องเปรียบเทียบการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทกับเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล มี 2 ประเด็น คือ    
1) เพื่อศึกษาการรับรู้ทางจิตของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล และ 2) เพ่ือศึกษาการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 จากการศึกษาการรับรู้ทางจิตของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล พบว่า การรับรู้เป็นการแสดงออกของจิตด้วย    
การพรรณา ผ่านการส านึกรู้ทางปรากฏการณ์ต่อวัตถุ และความรู้ของเราเป็นเพียงสิ่งที่สร้างขึ้นจากความคิด
หรือ จากประสบการณ์ทางจิตเท่านั้น และการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท พบว่า มีแนวคิดในเรื่อง    
การรับรู้ของจิต โดยการแสดงของจิตเมื่อเกิดการสัมผัสกับอายตนะทั้ง 12 และมีท่าทีในการสนับสนุน          
ในด้านการรับรู้และการแสดงออกของจิตเป็นหลักส าคัญ จากการเปรียบเทียบการรับรู้ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล 
กับพุทธปรัชญาเถรวาท ผู้เขียนมีความเห็นว่า การรับรู้ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล เป็นการสนับสนุนการสร้างจินตนาการ
ของจิตเป็นส่วนใหญ่ ส่วนการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการแสดงของจิตที่ปรากฏขึ้นในรูปแบบต่าง ๆ    
ทีเ่ราเห็นเป็นปรากฏการณ์ 
ค าส าคัญ : การรับรู้ของจิต, เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล, พุทธปรัชญาเถรวาท, 
Abstract 
 This Article ‘A Comparison of Mental Perception between Theravada Buddhist Philosophy 
and Edmund Husserl’. Three main points; 1. To study the perception of mind of Edmund 
Husserl. 2. To study the mind in the Theravada Buddhist Philosophy. 3. Comparative perception of 
mind in Theravada Buddhist Philosophy and Edmund Husserl. 
 Edmund Husserl ascribe perception of mind ; the perception is the expression of describe of 
mind thru phenomena consciousness to material and self-knowledge is the imagine from 
idea or mental experience only. The perception of mind in the Theravada Buddhist Philosophy 
consist external things and internal things (12 senses) and the last important is the only mind. My 
point of views, ‘Comparative perception of mind in Theravada Buddhist Philosophy and 
Edmund Husserl’. The perception of Husserl is encouragement to creation the imagine of mind 
mostly but the perception of mind in Theravada Buddhist Philosophy is the spectacle of mind in 
many form in the phenomena of our perspective. 
Keywords : Mental Perception, Edmund Husserl, Theravada Buddhist Philosophy 



54  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

1. บทน า 
 แนวคิดเรื่องการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทมีความส าคัญอย่างหยิ่ง ดังที่กล่าวว่าจิตเป็น        
สิ่งที่น าไป มนุษย์ไม่ว่าจะพูดจะคิดจะท าอะไรก็ตามมีความเกี่ยวข้องกับจิตอยู่เสมอ ดังนั้นแล้วการรับรู้อารมณ์
ของจิต คือ องค์ประกอบอันส าคัญยิ่งของชีวิตทั้งหลาย ที่นอกเหนือไปจากรูปขันธ์ หรือร่างกายแต่ถึงอย่างไร
กายนั้นก็เป็นส่วนหนึ่งของจิตอีกด้วย และจิต 89 หรือ 121 ที่กล่าวใน คือ ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553 : 356) เป็นสภาวธรรมของชีวิตที่รับรู้อารมณ์ของรูป เสียง กลิ่น รส         
สัมผัส ธรรมารมณ์ท่ีกระทบ หรือจิตมีสภาพที่นึกคิด และจิตรับรู้อารมณ์เมื่ออายตนะภายนอกกระทบกับอายตนะ
ภายใน จิตหนึ่งก็ย่อมต้องรับรู้อารมณ์ท่ีเกิดขึ้นเป็นธรรมดา 
 พุทธปรัชญาเถรวาทอธิบายการรับรู้อารมณ์ของจิตโดยผ่านอายตนะ 6 คือ “จักขวายตนะ (อายตนะ 
คือ ตา) โสตายตนะ (อายตนะคือหู) ฆานายตนะ (อายตนะคือจมูก) ชิวหายตนะ (อายตนะคือลิ้น) กายายตนะ 
(อายตนะคือกาย) มนายตนะ (อายตนะคือใจ)”(ม.มู 12/99/94.) ในการรับรู้ผ่านอายตนะนี้ส่งให้เกิด
ปรากฏการณ์ทางจิตขึ้น “ค าว่าจิต (Mind) ในทางปรัชญานั้นมีความหมายกว้าง ๆ ว่านามธรรมบางอย่างที่อยู่
ในตัวเรา” (สมภาร พรมทา, 2553, 226) ด้วยเหตุนั้น ความสัมพันธ์ความเกี่ยวเนื่องที่จ าเป็นของวัตถุทั้งหลาย 
สิ่งใดก็ตามมีวัตถุ คุณลักษณะของการเป็นบุคคล สิ่งนั้นจะต้องมีวัตถุคุณลักษณะของการมีอายตนะ กา รรับรู้   
ทางอายตนะ คือ เป็นตัวเชื่อมต่อหรือเป็นทางรับรู้โลกภายนอกของมนุษย์อันเป็นที่มาของและบ่อเกิดของ
ความรู้ ประกอบด้วยด้วยอายตนะภายนอกมี 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เกิดการกระทบสัมผัสกับหรือ
ที่เรียกว่า ผัสสะ คือ เมื่อตาเห็นรูป หูได้ยินเสียง จมูกได้กลิ่น ลิ้นได้รับรส กายได้สัมผัส และใจได้รับรู้อารมณ์ 
ความรู้สึก ข้อมูลเหล่านี้ก็จะถูกส่งไปยังจิต ท าให้เกิดการรับรู้ต่อการกระทบสัมผัสทางอายตนะภายนอกและ
อายตนะภายในเป็นการยืนยันของกระบวนการเชิงประจักษ์ ที่กล่าวถึงความสัมพันธ์ของอายตนะ ในรูปแบบ
ของกระบวนการรับรู้ของการปรากฏขึ้นของจิตกับวัตถุ ความเป็นจริงแล้วจิตปรากฏต่อวัตถุ หรือวัตถุปรากฏ
ต่อจิต และถ้าหากไม่มีวัตถุการรับรู้จะเกิดขึ้นหรือไม่ ? หากอายตนะทั้ ง 6 เกิดบกพร่องไม่สามารถท าหน้าที่    
ได้การรับรู้จะเกิดข้ึนหรือเปล่า 
 การรับรู้ของจิตในแนวคิดของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) เป็นการรับรู้ด้วยส านึก         
โดยพุ่งไปสู่วัตถุบางอย่าง การรับรู้ที่น่าสนใจคือวัตถุนั้นไม่จ าเป็นต้องมีอยู่ “จริง” ในโลกปรากฏเสมอไป 
หากแต่วัตถุนั้นสามารด ารงอยู่ในจินตนาการได้ (รชฎ สาตราวุธ , [ออนไลน์]) ด้วยเหตุนั้นการส านึกรู้ของเอ็ด
มุนด์ ฮุสเซิร์ล เป็นการรู้ด้วยวิธีจินตนาการ โดยให้ความจริงที่อยู่ภายนอก ส ารวจตรวจสอบดูว่า แท้จริงแล้ว
ส านึกของจิตมนุษย์มีธรรมชาติอย่างไร ? ด้วยการศึกษาตามล าดับที่จะกล่าวต่อไปนี้ 
 การปรากฏขึ้นของจิตในเรื่องของการส่งถึงกระบวนการรับรู้ จะรับรู้ได้อย่างไร ? 
 ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นปรากฏขึ้นในรูปแบบนามธรรมหรือรูปธรรม 
 เราจะใช้กระบวนการใดเป็นตัวก าหนดว่าสิ่งที่ปรากฏเป็นจริงอย่างไร ?  
 ปรากฏการณ์ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล กับปรากฏการณ์ของพุทธปรัชญาเถรวาทต่างกันอย่างไร ?  
 ในการแสดงถึงปรากฏการณ์วิทยา ที่กล่าวว่ามนุษย์มีความรู้สึกนึกคิดมนุษย์จึงมีความสามารถในการ
ให้ความหมาย ในรูปแบบของการรับรู้สิ่งที่ปรากฏขึ้นตามหลักของปรากฏการณ์วิทยาอย่างไร ? 
 การเขียนบทความเรื่องเปรียบเทียบการ รับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาทกับ เอ็ดมุนด์                   
ฮุสเซิร์ล ผู้เขียนมีความสนใจศึกษาการรับรู้ของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท และการรับรู้ของจิตของเอ็ดมุนด์     
ฮุสเซิร์ล ผ่านการรับรู้ของอายตนะทั้งภายในและอายตนะภายนอกนั้นว่ามีความสอดคล้องกันอย่างไร ?      
และเพ่ือเปรียบเทียบการรับรู้ในพุทธปรัชญาเถรวาท กับการรับรู้ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล  เป็นการรับรู้อย่างไร ?  
 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  55 

2. ธรรมชาติของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ธรรมชาติของจิต คือ ธรรมชาติที่รู้อารมณ์การรับรู้ของจิตตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท     
เพราะจิตถือได้ว่า เป็นสิ่งที่สามารถผลักดันความเปลี่ยนแปลงการกระท าที่เป็นปรากฏการณ์ของมนุษย์ในทุกๆ 
ด้าน นอกจากนี้ จิตยังเป็นแม่บทที่ส าคัญของความคิด ความเชื่อ ความรู้สึก และปัญญา อย่างไรก็ดี ในระดับ
ทั่วไป ย่อมประจักษ์ได้ว่า ทางพุทธปรัชญาเถรวาทยังมองว่า จิต คือ สภาวธรรมชาติที่เป็นการรับรู้อารมณ์      
ที่ปรากฏขึ้น คือ “จิตนั้นมีอยู่ 2 ระดับ คือ ภวังคจิต กับวิถีจิต ภวังคจิต เป็นจิตไร้ส านึกไม่ขึ้นสู่วิถี ปรากฏชัด
ในขณะหลักหรือสลบ วิถีจิต เป็นจิตในส านึกเป็นจิตในขณะตื่น ซึ่งท าให้เราสามารถรับรู้สิ่งสัมผัสรอบตัวเราได้      
มีการเห็นรูปการได้ยินเสียง ตลอดถึงการคิด (บรรจบ บรรณรุจิ, 2533 : 22) จิตทั้งสองอย่างนี้มีความส าพันธ์กัน
ท าการรับรู้การเกิดขึ้นของอารมณ์แต่ละขณะกัน เช่น “การที่วิถีจิตตกกลับตกภวังค์ และการที่ภวังคจิตก้าวขึ้น
สู่วิถี” (บรรจบ บรรณรุจิ, 2533 : 23) การรับรู้ในลักษณะเช่นนี้ที่เรียกว่าการรับรู้อารมณ์ที่เป็นธรรมชาติของ
จิตธรรมชาติการรับรู้ของจิตอีกอย่าง คือ ธรรมชาติของจิตในการเกิดขึ้นของความคิด เป็นความรู้ที่เกิดนามรูป 
ด้วยการที่จิตนั้นมีการยึดถือเกิดร่วมอยู่ด้วย เพราะความยึดถือนั้นเป็นความรู้ที่เป็นตัวเป็นตนเกิดอยู่ด้วย 
ธรรมชาติของความคิดนั้นจึงมีความรู้สึกว่าเป็นเราเป็นเขา  
 พุทธปรัชญาเถรวาทกล่าวถึงการรับรู้ทางจิตของทุก ๆ ชีวิตต่างก็มีความรู้สึกนึกคิดไปตามอารมณ์อย่าง
ที่เรียกว่า “จิต” เพราะมนุษย์มีความรู้สึกนี้เอง มนุษย์จึงสามารถเลือกเฝ้นในสิ่งที่ดี ๆ จึงมีการกล่าวถึงการรับรู้
ในอีกแนวคิดหนึ่ง คือ การรับรู้ตามหลักปฏิจจสมุปบาท “คือ เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมีเพราะสังขาร
เป็น การรับรู้ของปรากฏการณ์ของสิ่งต่าง ๆ ว่ารับรู้ในรูปแบบใด คือ ปัจจัย วิญญาณจึงมีเพราะวิญญาณเป็น
ปัจจัย นามรูปจึงมีเพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมีเพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะจึงมีเพราะผัสสะ
เป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมีเพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงมีเพราะอุปาทาน
เป็นปัจจัย ภพจึงมีเพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมีเพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ โสกะ(ความเศร้าโศก) 
ปริเทวะ (ความคร่ าครวญ) ทุกข์(ความทุกข์กาย) โทมนัส(ความทุกข์ใจ) และอุปายาส(ความคับแค้นใจ)         
จึงมีความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ ทั้งมวลนี้ มีได้ด้วยประการ ฉะนี้ภิกษุทั้งหลาย นี้เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท      
อนึ่ง เพราะอวิชชาดับไปไม่เหลือด้วยวิราคะ สังขารจึงดับเพราะสังขารดับ วิญญาณจึงดับเพราะวิญญาณดับ 
นามรูปจึงดับเพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับเพราะสฬายตนะดับผัสสะจึงดับเพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ
เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับเพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับเพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับเพราะภพดับ      
ชาติจึงดับเพราะชาติ ดับ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส และอุปายาสจึงดับความดับแห่งกองทุกข์   
ทั้งมวลนี้ มีได้ด้วยประการฉะนี้ (ส .นิ. 16/1/2–3)  
 การที่แสดงถึงการเกิดและการดับของชีวิตและปรากฏการณ์ที่เกิดต่อสังคม กับการปรากฏขึ้นของ
หลักปฏิจจสมุปบาท จากการรับรู้ที่จากสิ่งหนึ่งไปสู่สิ่งหนึ่ง ดังที่แสดงให้เห็นถึงการรับรู้ของรูปแบบค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาแล้วว่าเป็นมาอย่างไร แต่สิ่งที่จะต้องถามอีกก็คือว่า หากกระบวนรับรู้ที่มีในหลักปฏิจจสมุป
บาทมีการรับรู้ที่ต่างไปจากรูปแบบที่เราตั้งใว้แล้ว การรับรู้จะเกิดมีอยู่หรือไม่ ? ตัวอย่างเช่นเพราะอวิชชา      
เป็นปัจจัย สังขารจึงมี แต่หากไม่มีสังขาร วิญญาณจะมีอยู่หรือไม่ ? สิ่งนี้ที่เป็นประเด็นปัญหาเรื่องการรับรู้ใน
พุทธปรัชญาเถรวาท ที่เป็นหลักส าคัญท่ีต้องท าความเข้าใจ 
 จากแนวคิดของหลักปฏิจจสมุปบาท ที่กล่าวว่า “เพราะวิญญาณเป็นปัจจัย นามรูป” ตัววิญญาณ หรือจิต       
ที่ปรากฏในหลักปฏิจจสมุปบาท มีอยู่ 2 ลักษณะ คือ การปรากฏเกิดขึ้นของ “ภวังควิญญาณ หรือ (ภวังคจิต) 
และวิถีวิญญาณ หรือ (วิถีจิต)” (บรรจบ บรรณรุจิ, 2533 : 27-28) ตัวภวังควิญญาณ ที่เป็นเหตุให้ภพปรากฏ 
ตามแนวคิดของปรากฏการณ์วิทยานั้น การปรากฏของภพ เป็นการแสดงของภวังควิญญาณ อันเป็นเหตุให้ภพ
เป็นตัวแสดงของนามรูปที่ปรากฏให้เกิดขึ้นและด ารงอยู่ ซึ่งตัววิญญาณ ก็คือต้นเหตุหรือการปรากฏเกิดขึ้นของ



56  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ชีวิต จากการกล่าวถึงภาคแสดงของภวังคจิต ผู้เขียนมีความเห็นว่าท่าทีของพุทธปรัชญาเถรวาท มองปรากฏ
การของจิต ตามรูปแบบของการเกิดดับเกิดดับของแต่ละขณะจิต 
 จากที่กล่าวไปแล้วนั้น ผู้เขียนขอกล่าวถึงการเชื่อมโยงของ “ภวังคจิต”ที่เป็นปรากฏการณ์ของการ
เดินทางของจิตในรูปแบบหนึ่ง คือ วิถีวิญญาณ หรือวิถีจิต เป็นการเห็นรูป (ตา) การได้ยินเสียง (หู) การรับกลิ่น 
(จมูก) การรับรส (ลิ้น) การรู้สึกอารมณ์หนาวร้อน (กาย) การนึกคิดตามวัตถุที่ได้เห็นได้ทราบ (จิต) (บรรจบ 
บรรณรุจิ, 2533 : 34-35) จากวิถีจิตที่แสดงมาปรากฏเป็นกองของวิญญาณจึงต้องมีความสอดคล้องด้วยเหตุ
ปัจจัยในการเกิดของขันธ์ 5 ด้วยคือ “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ”(อภิ.วิภงฺ. 35/2/1) ในการปรากฏ
ขึ้นของสิ่งที่เรียกว่าปรากฏการณ์การรับรู้ของจิตด้วยการรับรู้ผ่านการท างานของจิต การับรู้อารมณ์ของมนุษย์
ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมีความสัมพันธ์อยู่ 2 ส่วน คือ กายกับจิต หรือรูปกับนาม รูปคือ รูปขันธ์ ได้แก่
ร่างกายของมนุษย์ที่ประกอบด้วยธาตุทั้ง 4 คือธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม และธาตุไฟ ที่รวมกันเข้าเป็ นร่างกาย
ส่วนนี้เรียกว่า วัตถุธาตุ ส่วนนาม คือ จิตหรือวิญญาณ และสิ่งที่เกี่ยวเนื่องกับจิตองค์ประกอบเหล่านี้จะเป็น
เหตุท าให้มนุษย์เกิดการรับรู้ได้ตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาทที่อธิบายมาแล้วข้างต้น 
 2.1.ลักษณะของจิตในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ลักษณะของจิตในการรับรู้ทั่ว ๆ ไป คือ การที่จิตรับรู้อารมณ์ที่อยู่ไกลได้ หมายถึงอารมณ์ที่เป็น
ปัจจุบันได้แก่สิ่งที่สัมผัสที่อยู่ภายนอกหรือล้อมรอบตัวเรา มีรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ การรับรู้แบบนี้เป็น
การรับรู้แบบปัจจุบัน และการรับรู้แบบอดีต และแบบอนาคต” (บรรจบ บรรณรุจิ, 2533 : 35-36) การรับรู้
อารมณ์ที่เกิดขึ้นทั้ง 3 อารมณ์นี้เราจะรับรู้ได้ก็ด้วยการอาศัยจิตเป็นปัจจัยหลักในการรับรู้ ฉะนั้นการรับรู้ของ
จิตในพุทธปรัชญาเถรวาทได้มีการกล่าวถึงอย่างนี้ “จิตนี้ผุดผ่อง แต่จิตนั้นแลเศร้าหมองเพราะอุปกิเลส”      
(องฺ.เอก. 20/47/9) หรือจะอธิบายอีกแบบก็คือ จิต หรือ ภวังคจิต เป็น จิตที่ไม่รับอารมณ์ภายนอก ไม่เป็นกุศล
และอกุศล จิตจะแสดงตัวออกมาเมื่อได้รับอารมณ์ภายนอกผ่านทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ซึ่งเรียก      
อีกอย่างว่า วิถีจิต ที่กล่าวถึงธรรมชาติของจิตว่าผุดผ่อง เพราะไม่มีอุปกิเลสมาท าให้จิตเศร้าหมอง จิตมีการ
ท างานและรับรู้อารมณ์แบบนี้ 
 1. จิตดิ้นรนไปสู่อารมณ์ภายนอก มีวัตถุเป็นที่รับรู้ คือ รูป เสียง กลิ่น รส สิ่งที่มากระทบกาย และอารมณ์
ที่อยู่ในใจ (ขุ.ขุ. 25/33-37/35-37) 
 2. จิตมีเป็นเรื่องที่รักษายาก มีอาการที่เปลี่ยนแปลง เราไม่สามารถรักษาจิตให้อยู่ในอารมณ์ที่ดี หรือร้าย     
ได้ตลอดเวลานั้นท าไม่ได้ 
 3. จิตมีธรรมชาติกวัดแกว่ง หวั่นไหว ตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งได้ไม่นานรับอารมณ์ใดเข้ามา   
ก็หวั่นไหวไปตามอารมณ์นั้น 
 4. จิตมีธรรมชาติห้ามยาก ด้วยการห้ามไม่ให้ตกไปสู่อารมณ์ท่ีชั่ว จึงเป็นเรื่องที่ท าได้ยาก 
 5. จิตมีธรรมชาติบังคับยาก ด้วยการบังคับจิตที่ตกไปสู่ที่ชั่วแล้วให้กลับมาหาความดีนั้นเป็นเรื่องที่ท า
ได้ยาก 
 6. จิตมีธรรมชาติมักตกไปสู่อารมณ์ท่ีน่าปรารถนา น่าพึงพอใจ 
 7. จิตมีธรรมชาติไปในที่ไกล ด้วยสามารถรับอารมณ์ในที่ไกล เพราะการเดินทางของจิตมีความไวมาก 
สามารถรับอารมณ์ที่เกิดในปัจจุบัน ที่มากระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจที่เป็นอารมณ์ และเรื่องราว    
ต่าง ๆ ที่ผ่านมาแล้ว และปรุงแต่งเรื่องราวที่จะเกิดข้ึนในอนาคต 
 8. จิตมีธรรมชาติดวงเดียว ด้วยการเป็นดวงเดียวเที่ยวไป จากการเกิดดับครั้งละดวงและรับอารมณ์ได้
เพียงครั้งละอารมณ์เดียวเท่านั้น 
 9. จิตมีธรรมชาติ ที่ไม่มีรูปร่าง หาสรีระมิได้ ไม่มีขนาดหรือสัณฐาน จิตเป็นอสสาร 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  57 

 10. จิตมีธรรมชาติอาศัยอยู่ในถ้ า ด้วยว่าในถ้ านี้ก็หมายถึง ร่างกายของมนุษย์เอง การกล่าวถึงแนวคิดของ
จิตในทางพุทธปรัชญาข้างต้นนั้น ท าให้เราเห็นความเป็นธรรมชาติของจิตในแนวคิดต่าง ที่แสดงถึงภาพรวม
ของจิตที่เป็นศูนย์กลางในการด าเนินชีวิตไปในทิศทางต่าง ๆ และเป็นกระบวนการที่ท าให้มนุษย์เข้าใจ
ธรรมชาติมากขึ้น ดังมีค ากล่าวว่า “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จด้วยใจถ้าคนมีใจชั่ว      
ก็จะพูดชั่วหรือท าชั่วตามไปด้วยเพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไปเหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลาก
เกวียนไป” (ขุ.ขุ. 25/1-2/23-24) จากที่กล่าวมานี้เป็นการแสดงถึงการท าหน้าที่ของจิตด้วยการรับรู้อารมณ์ที่
เกิดข้ึน 
 การแสดงถึงการท างานของจิตในเวลาที่เราด าเนินชีวิตเป็นปกติประจ าวัน เช่น เวลาที่เรามีความเป็น
ปกติ จิตของเราจะเดินราบเรียบ ใช้พลังงานตามปกติ จิตก็จะเป็นปกติ หากแต่เวลาที่จิตของเราไม่ปกติ 
หมายถึงมีอารมณ์มากระทบ เช่น อารมณ์โกรธ จิตก็จะมีอาการขึ้น ๆ ลง ๆ การเดินของจิตก็จะเดินเร็ว           
ใช้พลังงานมากผิดปกติ โดยอาการจะปรากฏให้ เห็น คือ มือเท้าสั่น ใจสั่น (ธีรโชติ  เกิดแก้ว, 2553 : 99)               
จิต 10 ประการดังได้กล่าวแล้วข้างต้น เป็นการกล่าวถึงการรับรู้ของจิตจนถึงการรับรู้ในความหมายที่กล่าวถึง
ฐานะปรากฏการณ์ของจิต ด้วยการฝึกจิตตามวิธีการรับรู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นโดยไม่ต้องปรุงแต่งอะไรเป็นการรับรู้
ของความรู้ที่ เกิดขึ้นแค่นั้น การเข้าใจปรากฏการณ์ของจิตที่ เกิดขึ้น ด้วยการรับรู้ปรากฏการณ์แค่นั้น               
จากวิธีวิปัสสนากรรมฐาน คือ การรู้แจ้งเห็นจริงในสภาวะทั้งปวงส่งผลให้จิตเกิดความสงบอย่างสมบูรณ์สูงสุด 
(ธีรโชติ เกิดแก้ว, 2553 : 100) แนวคิดกับประเภทการรับรู้ปรากฏการณ์ของจิต 
 จากการแสดงถึงความซับซ้อนของชีวิตที่กล่าวถึงการท างานของจิต จึงเป็นเหตุผลสนับสนุนได้ว่า      
จิตในความหมายของพุทธปรัชญาเถรวาท คือ จิต ที่เป็นธรรมชาติรู้อารมณ์ เจตสิก ที่เป็นธรรมชาติประกอบ
กับจิต รูป ที่เป็นธรรมชาติแตกดับเสื่อมสลาย จากความเย็นร้อน อ่อนแข็ง นิพพาน เป็น ธรรมชาติที่พ้นจาก
ตัณหา คือ อารมณ์อันเป็นที่ดับกิเลส ดับทุกข์ 4 อย่างนี้เรียกว่าปรมัตถธรรม จิตไม่ใช่หัวใจ แต่เป็นธรรมชาติที่
รู้อารมณ์ อารมณ์ คือ ธรรมชาติที่จิตรู้ นั่นคือทุกอย่างในโลกนี้ ทั้ งปรมัตถธรรมและบัญญัติธรรมอารมณ์         
เป็นที่ยึดหน่วงของจิต และเจตสิกเหมือนคนชรา หรือทุพพลภาพ ต้องอาศัยไม้เท้า หรือเชือกไว้ยึดเหนี่ยวให้ทรง
ตัวได้ จิตก็ต้องมีอารมณ์เป็นเครื่องยึด เครื่องอาศัยอันเป็นการรู้อารมณ์รู้ได้ 6 ทาง คือ ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 
และใจ  
3. ธรรมชาติการรับรู้ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) 
 ธรรมชาติในการรับรู้ทางปรัชญาของของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) คือ การศึกษา
โครงสร้างของส านึก ที่กล่าวถึงตัวส านึกเป็นสิ่งที่พุ่งไปสู่วัตถุบางอย่าง สิ่งที่น่าสนใจ คือ วัตถุนั้นไม่จ าเป็นต้องมี
อยู่ “จริง” ในโลกปรากฏการณ์เสมอไป หากแต่วัตถุนั้นสามารด ารงอยู่ในจินตนาการได้ “ส านึกต้องส านึกถึง
อะไรบางอย่าง” (รชฎ สาตราวุธ, [ออนไลน์]) ในการเข้าไปรับรู้ของวัตถุและค้นหาความเป็นจริงเกี่ยวกับ
ข้อเท็จจริงทางประสบการณ์ของมนุษย์ เพ่ือเป็นเครื่องมือในการเข้าใจ และการแสดงแนวความคิดที่เป็น
รูปแบบ ที่เป็นจุดในการสืบหาความจริงในทางปรัชญา ที่กล่าวถึงการรับรู้ของวัตถุต่าง ๆ  
 การก าหนดขอบเขตในการค้นหาและเข้าถึงความเป็นอยู่มีอยู่ ดังที่มีความหมายว่า ปรากฏการณ์วิทยา 
(Phenomenolgy) เป็นศาสตร์ซึ่งท าให้เรารู้จิตอย่างที่มันเป็นผ่านการศึกษาวิถีที่มันปรากฏต่อมนุษย์ มนุษย์
รับรู้และเข้าใจได้ในระดับต่าง ๆ จากการน าวิธีการทางปรากฏการณ์ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Husserl’s 
phenomenolgy “สังเกตดู อย่างใจเป็นกลางว่า รู้อะไร เข้าใจอะไร นั่นคือสารัตถะของสิ่งที่คิด ” (กีรติ      
บุญเจือ, 2546 : 69) การรับรู้ระหว่างสิ่งภายนอกกับสิ่งภายใน คือ สสารที่ปรากฏกระทบกับจิตจึงเกิดความ
ส านึกรู้ถึงปรากฏการณ์ขึ้นถึงความจริงที่เกี่ยวกับปรากฏการณ์วิทยา โดยความว่า “ไม่ว่าจะเป็นเรื่องจิตใจหรือ
เรื่องโลกภายนอก ย่อมไม่มีสภาพที่เป็นจริงเลย และความรู้ของเราเป็นเพียงสิ่งที่สร้างขึ้นจากความคิดหรือจาก



58  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

ประสบการณ์ทางจิตเท่านั้น จึงไม่สามารถจะน าไปสู่ความเป็นจริงได้ ดังที่นักอภิปรัชญากล่าวอ้างไว้ แม้แต่จะ
จัดให้เป็นสัจนิยมหรือจิตนิยมก็ไม่ได้เช่นกัน” (ผู้ช่วยศาสตราจารย์บุญมี แท่นแก้ว, 2548 : 204-205) การมอง
ถึงสิ่งภายในภายนอกให้รู้และเมื่อเรารู้เรารู้อะไรอย่างไร ? “เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล กล่าวว่า ปัญญาของเราย่อมท า
การมุ่ง (noesis) ไปสู่วัตถุ (noema) ที่อยากจะรู้การแสวงหาวัตถุ (intentionality) ของปัญญาจึงต้องมี 
noesis อันเป็นส่วนของปัญญา และ noema อันเป็นส่วนของวัตถุผสมผสานกัน จะมีอย่างใดอย่างหนึ่งเพียง
อย่างเดียวไม่ได้เป็นอันขาด” (กีรติ บุญเจือ, 2546 : 141)  
 เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) เป็นนักปรากฏการณ์วิทยา ที่ศึกษาโครงสร้างของส านึก     
ด้วยการที่ต้องยอมรับว่า ส านึกเป็นสิ่งที่พุ่งไปสู่วัตถุบางอย่าง สิ่งที่น่าสนใจคือวัตถุนั้นไม่จ าเป็นต้องมีอยู่ “จริง” 
ในโลกที่ปรากฏเสมอไป หากแต่วัตถุนั้นสามารด ารงอยู่ในจินตนาการได้จุดเริ่มต้นประการนี้เป็นของเอ็ดมุนด์   
ฮุสเซิร์ล และยังด ารงอยู่จนถึงนักปรากฏการณ์วิทยารุ่นต่อมาด้วย อันเป็นหลักในการส านึกรู้ในบางสิ่งบางอย่าง 
 3.1 ประเภทและลักษณะของจิต 
 เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) เป็นนักปรัชญาสายปรากฏการณ์วิทยา ที่กล่าวถึงกระบวนการ
ทางปรัชญาในการแสดงออกของจิตในท่าทีของการพรรณนาทางปรากฏการณ์ “ในทัศนะปรากฏการณ์วิทยาของ   
ฮุสเซิร์ลคิดว่า ไม่ว่าจะเป็นเรื่องจิตใจหรือเรื่องโลกภายนอก ย่อมไม่มีสภาพที่ เป็นจริงเลยและความรู้ของเรา
เป็นเพียงสิ่งที่สร้างขึ้นจากความคิดหรือจากประสบการณ์ทางจิตเท่านั้น จึงไม่สามารถจะน าไปสู่ความเป็นจริง
ได้ดังที่นักอภิปรัชญากล่าวอ้างไว้แม้แต่จะจัดให้เป็นสัจนิยมหรือจิตนิยมก็ไม่ได้เช่นกัน ปรากฏการณ์ทางจิตโดย
ธรรมชาติจะเกิดมีขึ้นเองย่อมไม่ได้หากจะต้องอาศัยความเป็นจริงทางสมองหรือจิตและก็มิได้เกิดจากความเป็น
จริงทางสมองพิเศษอย่างใดอย่างหนึ่ง แต่จะเกิดจากเหตุบางอย่างและอาศัยเวลาตามสมควรที่เป็นสัญลักษณ์
และมีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกันอีกสิ่งที่สร้างสิ่งทั้งหลายขึ้นมา และเหตุการณ์ของโลกจึงได้ปรากฏออกมาได้ 
ดังนั้นสิ่งทั้งหลายแหล่รวมทั้งเหตุการณ์ทางจิตโดยอาศัยสมอง จึงไม่จ าเป็นต้องอาศัยความเป็นจริงทางอภิปรัชญา
ทางมันสมองหรือทางวัตถุอย่างใดอย่างหนึ่ง (H.M. Bhattacharyya, 1959 : 28)  
 จากข้อความที่กล่าวมาเป็นการแสดงให้เห็นถึงการรับรู้ของสิ่งต่างๆ ที่เป็นตัวรู้และสิ่งที่ถูกรู้ จิตให้
ความส าคัญกับตัวผู้รู้ หรือความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์ที่มีต่อโลก ซึ่งความรู้สึกนึกคิดนี้ได้เก็บสะสมไว้เป็น 
“ประสบการณ์” ในรูปของจิตส านึก (consciousness) ในเรื่องนั้นๆ อันมีคุณค่าในฐานะที่เป็นตัวก าหนดหรือ
สร้างความหมาย (enact) ให้กับสรรพสิ่ง (ชัยรัตน์ เจริญสินโอฬาร, 2551 : 65) เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล ถือว่า     
การกระท าและประสบการณ์ต่างๆ ของมนุษย์เป็นเรื่องของการกระท าหรือการสร้างของจิตส านึกที่เป็นผลมาจาก
กระบวนการระลึกรู้หรือตระหนักรู้ (intentionality/awareness) ของจิตส านึกของมนุษย์ที่มีต่อโลกรอบตัว     
ฉะนั้นในทัศนะของส านักปรากฏการณ์วิทยา จึงไม่มีสิ่งที่เรียกว่าจิตส านึกเฉยๆ แต่ต้องเป็นจิตส านึกต่อสิ่งใด
หรือเรื่องใดเสมอ 
 ในทัศนะของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล แล้วเห็นว่าต้องเข้าใจกระบวนการสร้างความหมายของจิตส านึกที่มีต่อ
โลกรอบตัว ซึ่งมีวิธีการศึกษาที่เรียกว่า “transcendental-phenomenological reduction” (Husserl, E, 1973 : 
233) หมายถึงท าตนให้เสมือนยังไม่มีพ้ืนความรู้ในเรื่องที่ต้องการศึกษา โดยให้เก็บสิ่งที่ตนคุ้นเคย เคยชินหรือ
ยอมรับใส่วงเล็บ (bracketing) ไว้ก่อนและด าเนินการศึกษาปรากฏการณ์นั้นโดยการสืบย้อนสะท้อนกลับไป   
หารากเหง้าหรือต้นตอท่ีเป็นตัวสร้างความหมายให้กับสรรพสิ่งนั้น  การใส่วงเล็บศรัทธาหรือความเชื่อเดิม 
 การรับรู้อะไรบางอย่างอยู่ที่การตั้งค าถามหรือ ชวนสงสัยกับสิ่งที่คุ้นเคย เคยชิน ยอมรับ ซ่อนเร้น 
แอบแฝง ฯลฯ ด้วยวิธีการปลดปล่อยตัวเองออกจากสิ่งเหล่านั้น โดยการใส่วงเล็บความเชื่อ ความเคยชิน 
ความรู้เดิม และด าเนินการ สืบย้อนอันเป็นการสะท้อนกลับทางประวัติศาสตร์เพ่ือให้มองเห็นถึงแก่นและ
รากเหง้าความเป็นมาของปรากฏการณ์ที่ศึกษาซึ่งจะพบว่า มีการอ้างอิงถึงในสิ่งเหล่านั้นเป็นชั้นๆ ลดหลั่นกันมา



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  59 

อย่างไม่รู้จบ แต่สามารถบอกได้ว่ามีบางสิ่งบางอย่างที่มั่นคงที่ประกอบกันขึ้นเป็นสิ่งเหล่านั้นจนท าให้สามารถ     
ส่งต่อและด ารงอยู่ได้จนถึงปัจจุบัน  
 เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล ได้แยกการรับรู้ของคนเราออกเป็น 2 ระดับ คือ ในระดับของการสัมผัสหรือมี
ประสบการณ์โดยตรง (sense-experience) ซึ่งไม่มีความยั่งยืนถาวร สามารถเลือนหายไปได้ และการรับรู้ใน
ระดับของจิตส านึก (consciousness) ซึ่งเป็นการรับรู้ที่เป็นประสบการณ์ที่ผ่านมาแล้วและฝังแน่นตกตะกอน 
แต่สามารถนึกรู้ได้หรือเรียกว่าส านึกรู้ขึ้นมาใช้ได้ เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล อธิบายการรับรู้โลกแห่งผัสสะนี้ต่างไปจาก   
นักปรัชญาสายประสบการณ์นิยมไว้ว่าประสบการณ์ “สามารถท าให้เรา  ก้าวข้าม “ภาพ” ซึ่งสามารถแสดงตนต่อ
ส านึกอย่างตรงไปตรงมา (อันเป็นความคิดของประสบการณ์นิยม) และสามารถท าให้เราเชื่อมโยง“ภาพ”เหล่านั้น
ให้เป็นเสมือนภาพวัตถุที่อยู่นอกเหนือส านึกการเชื่อมโยงสู่วัตถุแบบอุตระนี้เป็นส่วนหนึ่งและทั้งหมดของสาระ
แห่งส านึกในทางปรากฏการณ์วิทยา” (Husserl, E, 2001 : 593-594) ด้วยการกล่าวถึงการปรากฏขึ้นของส านึก     
จากการคิดของประสบการณ์ที่รู้ผ่านวัตถุ 
4. สรุปเปรียบเทียบการรับรู้ของพุทธปรัชญากับเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล 
 การรับรู้ของเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล (Edmund Husserl) ในการแสดงถึงปรากฏการของส านึกรู้ ในการ
น าเสนอการรับรู้ของปรากฏการณ์เป็นการแสดงถึงความรู้ที่ปรากฏทางจินตนาการ และการปรากฏขึ้นของจิต
ที่สามารถรับรู้วัตถุได้จากประสบการณ์ที่ผ่านมา แล้วแสดงออกมาในรูปแบบของการส านึกรู้ของจิต ที่เรียกว่า
ปรากฏการณ์กับส านึกในฐานะจุดเริ่มต้นของ เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล กล่าวถึงขอบเขตของการรับรู้ไว้โดยมี
กระบวนการของวัตถุและในแนวคิดเดียวกัน ก็กล่าวถึงการรับรู้โดยผ่านการอธิบายของจิตวิทยาอีกด้วย      
โดยการให้จิตวิทยาอธิบายแนวคิดของปรากฏการณ์เบื้องต้น ด้วยการส่งต่อแนวคิดของปรากฏการณ์สู้การ
วิเคราะห์และพรรณนาปรากฏการณ์นั้นตามที่เป็นจริง วิเคราะห์ปรากฏการณ์ทางวัตถุโดยอาศัยความรู้อย่าง
อิสระ เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล กล่าวว่า เสรีภาพของบุคคลในการค้นคว้า หาความจริงอย่างมีเหตุผล เป็นปัจจัยส าคัญ
ในการสร้างประสบการณ์ของมนุษย์ในการส านึกรู้ 
 ดังที่ เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล เชื่อว่า การรับรู้ของมนุษย์ผ่านการส านึกสามารถก้าวข้ามข้อจ ากัดของ
ประสบการณ์ได้ กล่าวคือ สามารถยืนยันสิ่งที่เห็นเชื่อมโยงกับจินตนาการได้ ดังนั้นการเห็นโลกอย่างครบส่วน 
คือ สิ่งที่ฮุสเซิร์ลเรียกต่อมาว่า อุตรภาวะในภาวะที่ปรากฏต่อหน้า ฉะนั้นแล้วสิ่งส าคัญในการค้นหาวิธีคิดของ
การรับรู้ทางปรากฏการณ์ เป็นวิธีหนึ่งที่จะต้องไม่ยึดกับประสบการณ์ของเรา แต่เอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล จะค้นคว้า
ปรัชญาทางแนวคิดของปรากฏการณ์ด้วยการพยายามหาวิธีให้เข้าถึงจุดส าคัญทางมโนภาพให้ได้ โดยอาศัย
แนวคิดทางปรากฏการณ์เพ่ือให้เข้าถึง ดังนั้นเอ็ดมุนด์ ฮุสเซิร์ล จึงใช้ความส านึกตรึกตราอยู่บ่อย ๆ ในการ
ค้นหาความจริงทางประสบการณ์ จากแนวคิดทางปรากฏการณ์อย่างนี้จะต้องมีการนึกคิดไตร่ตรอง           
แล้วตัดสินใจว่า ตัวเราเองมีความนึกคิดหรือว่าใช้การส านึกรู้ถูกต้องหรือไม่ อย่างไร แค่ไหน เพียงใด ในการลด
ปรากฏการณ์ลงเพ่ือให้รู้ในเรื่องดังกล่าว ในแนวคิดที่จะต้องพิจารณาเป็นนิตย์ โดยอาศัยการใคร่ครวญ อย่างถี่
ถ้วนรอบคอบ 
 แนวคิดในการรับรู้ของปรากฏการณ์ทางพุทธปรัชญาเถรวาท มีแนวคิดที่กล่าวถึงจิต คือ การกล่าวถึง
หลักประกันของการใช้เสรีภาพของจิต จากปรากฏการณ์และทุก ๆ ชีวิตต่างก็มีความรู้สึกนึกคิดไปตามอารมณ์
อย่างที่เรียกว่า “จิต” เพราะมนุษย์มีความรู้สึกนี้เอง แนวคิดเรื่องการรับรู้ปรากฏการณ์ของพุทธปรัชญา       
เถรวาท กล่าวถึงจึงเป็นการกล่าวถึงปรากฏการณ์ของจิตเป็นหลังดังที่ ได้กล่าวถึงการท างานของจิตที่แสดงออก
ของการรับรู้ของปรากฏการณ์ คือ การรับรู้อารมณ์ การเปลี่ยนแปลง ของอารมณ์ การก าหนดอารมณ์ การเข้าใจ
อารมณ์ การปรากฏเกิดข้ึนของอารมณ์ท่ีเป็นหลักทั้ง 10 ประการ ที่ปรากฏทางจิต  



60  วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 

 พุทธปรัชญาเถรวาทแสดงถึงการท างานของจิตทั้งการสนับสนุนเพ่ือให้เกิดความรู้กับทั้งการปรากฏ
ของจิตในทางของการเป็นอุปสรรค์ที่ท าให้เกิดปรากฏการณ์ของจิต ที่ เป็นธรรมชาติรู้อารมณ์ เจตสิก              
ที่เป็นธรรมชาติประกอบกับจิต รูป ที่เป็นธรรมชาติแตกดับเสื่อมสลาย จากความเย็นร้อน อ่อนแข็ง นิพพาน 
เป็น ธรรมชาติที่พ้นจากตัณหา คือ อารมณ์อันเป็นที่ดับกิเลส ดับทุกข์ท่ีเรียกว่า ปรมัตถธรรม 
 ด้วยว่าจิตเป็นธรรมที่แท้จริง ไม่ใช่สมมติบัญญัติ เพราะจะกล่าวค าว่าจิตในภาษาใดก็แล้ว แต่จะเข้าใจ
กันหมด คือ การที่จิตรับรู้สิ่งที่ปรากฏตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาท มีการเห็นสิ่งที่ปรากฏทางตา       
การปรากฏของเสียง คือ การได้ยินเสียงของหู การรับกลิ่น การรับรส และการสัมผัสที่ปรากฏต่อร่างกายตามการ
รับรู้ของอายตนะภายใน 6 ภายนอก 6 ทางปรากฏการณ์ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 จากแนวคิดที่กล่าวมาแล้วข้างต้น ตั้งแต่แนวคิดเรื่องการรับรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาทที่กล่าวถึงการ
แสดงของจิตในลักษณะต่าง ๆ ที่ปรากฏการณ์ในพุทธปรัชญาเถรวาทเน้นในเรื่องของการปรากฏของจิตเป็น
จุดส าคัญ แต่จิตในทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นก็ไม่ได้กล่าวแต่จิตอย่างเดียว แต่พุทธปรัชญาเถรวาทกล่าวถึง 
การรับรู้ก่อนที่ผ่านกระบวนการต่างๆ ที่เรียกว่าอายตนะ 12 ก่อนจิต จึงจะสามารถท างานในการรับรู้ได้     
ท่าทีทางพุทธปรัชญาเถรวาทมีแนวคิดเรื่องการรับรู้อย่างนี้ เรารับรู้การมีอยู่ของวัตถุโดยอาศัยประสาทสัมผัส
ของเราจะมีอยู่หรือไม่มีอยู่การรับรู้ก็ไม่กระทบกระเทือนการมีอยู่ของวัตถุที่ปรากฏ เพราะการรับรู้นี้ไม่ขึ้นอยู่
กับการมีอยู่ของเรา วัตถุท่ีเรารับรู้เป็นปรากฏการณ์ท่ีเราเห็นอยู่ตามปกติธรรมดา  
 ดังนั้น การรับรู้ของพุทธปรัชญาเถรวาท เป็นการแสดงถึงท่าทีของการรับรู้ที่ผ่านอายตนะภายใน 6     
กับอายตนะภายนอกอีก 6 หรือในอีกความหมาย ก็คือการรับรู้ของวัตถุผ่านประสาททั้ง 6 แต่พุทธปรัชญาเถร
วาทก็มีการรับรู้ที่ไม่ต้องอาศัยวัตถุเช่นกัน เหมือนกับความโกรธ ความไม่สบายใจ ความไม่พอใจ ความโลภ 
ความหลง เป็นต้นจากท่ีกล่าวมาก็เป็นสิ่งที่หน้าจะยืนยันได้ว่า การรับรู้บางอย่างในทางพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น 
ไม่จ าเป็นเสมอไปที่ต้องอาศัยวัตถุในการรับรู้ แต่เป็นการท างานของจิต ในการับรู้การรับรู้ตามหลักพุทธปรัชญา    
เถรวาทนั้นต้องประกอบด้วย มนุษย์ คือ ผู้รู้ รับรู้ผ่าน อายตนะภายในคือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ สิ่งที่ถูกรู้ 
คือ อายตนะภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์ และจิตเกิดการกระทบกันหรือสัมผัส
กัน การรับรู้ของจิตก็เกิดขึ้นตามมาคือ ความรู้สึกต่อสิ่งที่ถูกรับรู้ อาจจะเป็น ความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉยๆ 
ลักษณะการท าหน้าที่เช่นนี้เรียกว่า เวทนา หลังจากที่จิตได้รับการเรียนรู้จากผัสสะต่างๆที่เกิดขึ้นตามช่องทาง
ในการรับรู้และจิต ก็จะท าหน้าที่จดจ าต่อการรับรู้และเรียนรู้สิ่งเหล่านั้นต่อไปอีก 
บรรณานุกรม 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กีรติ บุญเจือ. (2546). ปรัชญาอรรถปริวรรตของมนุษย์ชาติ. ชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 
พระมหาพรชัย สิริวโร, ดร. (2554). ปรากฏการณ์วิทยา (Phenomenolgy). บัณฑิตวิทยาลัย,  มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พิมพ์ครั้งที่ 19. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์. 
พระญาณวโรดม. (2538). พิมพ์ครั้งที่ 5. ศาสนาต่างๆ. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
บุญมี แท่นแก้ว (ผศ.). (2548). ปรัชญาตะวันตกร่วมสมัย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
สุนทร ณ รังสี. (2543). พุทธปรัชญาจากพระไตรปิฎก. กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2553). พุทธปรัชญาในอภิธรรมปิฎก. กรุงเทพฯ: ปัญญฉัตร์ บุ๊คส์ บายดิ้ง. 



วารสารพุทธมัคค์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2560) ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวธุวิกสิตาราม  61 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2533). พิมพ์ครั้งที่ 3. จิต มโน วิญญาณ. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ไร่เรืองสมาธิ.  
ธีรโชติ เกิดแก้ว. (2553). พุทธปรัชญา มิติการมองโลกและชีวิตตามความจริง. กรุงเทพฯ: โครงการ

ส านักพิมพ์ มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ. 
H.M. Bhattacharyya. (1 9 59). The Principles of Philosophy. Calcutta Kalidas Munshi: The 

Proran Press.  
Husserl, E. (1 9 7 3 ). The Idea of Phenomenology. Tr. By W.P. Alston and G. Nakhnikian 

Martinus Nijhoff. 
http://www.philospedia.net/phenomenology.html (2 April 2017) 

http://www.philospedia.net/phenomenology.html

