
ต ำรวจที่ดี : พุทธปรัชญำเชิงวิเครำะห์ 
Good Police : Analytical Buddhist Philosophy 

 
 

พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 
Phramaha Maghavin Purisuttamo 

ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม 
Research Center for Dhammasuksa  

Phrapariyattidhamma of Watawutwikasitaram 
 E-mail : maghavin9@hotmail.com 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้ 1) เพ่ือศึกษาลักษณะของต ารวจที่ดี และ 2) เพ่ือสร้างรูปแบบ    
ของต ารวจที่ดี จากการศึกษา พบว่า ลักษณะของต ารวจที่ดีคือเป็นผู้ที่มีศักยภาพในการพัฒนากาย วาจา     
และใจเพ่ือการท างานในหน้าที่ที่ได้รับผิดชอบตามหลักพุทธปรัชญาที่ประกอบด้วยหัวข้อใหญ่ 8 ประการ    
และหัวข้อย่อยอีก 43 ประการ  
ค ำส ำคัญ : ต ารวจ, พุทธปรัชญา, การพัฒนากาย วาจา และใจ 
ABSTRACT 

The article was followed objectives: 1 ) to study the characteristics of a good police 
and 2) to create a model of good police.  The study was found that the characteristics of      
a good police is a great potential in the development of body, speech and mind, to work     
in their responsibilities with 8 major topics of Buddhist Philosophy consists and 43 sub-
topics. 
Keywords : police, buddhist philosophy, development of body, speech and mind 
 
1. เกริ่นน ำ 

การปกครองดูแลบ้านเมืองตั้งแต่อดีตเป็นต้นมาจวบจนถึงปัจจุบันนั้น ต้องมีผู้รับผิดชอบดูแลความสงบ
เรียบร้อย ไม่ให้เกิดความสับสนวุ่นวาย พร้อมทั้งก่อให้เกิดความผาสุกแก่ประชาชนด้วย ดังจะเห็นได้จาก     
การดูแลปกครองบ้านเมืองของบางประเทศในอดีต ยกตัวอย่างเช่น การปกครองของชาวชมพูทวีปในอดีต      
ก็ใช้การบริหารจัดการประเทศด้วยระบบวรรณะ ซึ่งประกอบไปด้วยวรรณะกษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ และศูทร 
โดยแต่ละวรรณะก็มีการปฏิบัติหน้าที่ของตัวเองอย่างชัดเจน กล่าวคือวรรณะกษัตริย์ มีหน้าที่ในการดูแล
ปกครองบ้านเมืองเพ่ือให้ประชาชนของตนเองมีความสุขสบาย ไม่เกรงกลัวต่อภยันตรายที่จะเกิดขึ้น       
เพราะปัญหาต่างๆ ที่จะเกิดขึ้นในรัฐย่อมจะถูกแก้ไขโดยกษัตริย์ ส่วนวรรณะพราหมณ์ มีหน้าที่ในการท า
พิธีกรรมหรือสอนสั่งสิ่งดีงามให้กับประชาชนในสังคม หมายความว่าพราหมณ์จะต้องให้ค าตอบกับประชาชน
ในกรณีที่ต้องการการช่วยเหลือในเรื่องความจริง ความรู้ ความดี เหตุผล และคุณค่า ส าหรับวรรณะแพศย์      
มีหน้าที่ในการท ามาค้าขาย เรียกกันว่าเป็นการท าหน้าที่เพ่ือให้คนในสังคมมีความสะดวกสบายในการท ามา   
หากิน คือ เมื่อประชาชนในรัฐต้องการสิ่งของอุปโภคบริโภค แพศย์จะต้องผลิตหรือน าเข้าสิ่งเหล่านี้ตามโจทย์



2  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

ความต้องการของประชาชน โดยต้องไม่มีการเอารัดเอาเปรียบ มีความซื่อสัตย์ต่อลูกค้า สุดท้ายคือวรรณะศูทร 
มีหน้าที่ในการรับจ้างประกอบอาชีพตามความต้องการของนายจ้าง ด้วยว่าวรรณะนี้เป็นคนชนชั้นที่ไม่สูงเลย 
จึงต้องประกอบแรงงานตามมีตามเกิด เป็นการท างานรายวันก็ว่าได้ ซึ่งนั่นก็ขึ้นอยู่กับว่าจะมีใครมาจ้างหรือไม่ 
ดังนั้น การประกอบการงานในสังคมจึงนับได้ว่าในอดีตนั้นเป็นไปตามวรรณะ โดยวรรณะก็มีกรอบแห่งหน้าที่ให้
แต่ละคนในวรรณะต่างๆ ได้ปฏิบัติตนให้เรียบร้อยและไม่เป็นภาระของสังคมโดยรวม  

กล่าวเฉพาะในสังคมไทยในอดีตเป็นต้นมา ก็ได้อาศัยบุคคลซึ่งมีอาชีพที่เรียกว่า ต ารวจ ได้ท างานดูแล
ความสงบเรียบร้อยให้กับประชาชน กล่าวคือหากประชาชนในสังคมไม่มีความสุขเพราะการรบราฆ่าฟัน      
การลักขโมย การละเมิดทางเพศ การใส่ร้ายป้ายสี หรือแม้แต่การไม่มีสติสัมปชัญญะจนเป็นเหตุท าให้ ตัวเอง
และผู้ อ่ืนเดือดร้อน ต ารวจก็จะเป็นผู้ที่เข้าไปบริหารจัดการให้ปัญหาของประชาชนข้างต้นดังกล่าวสงบ
เรียบร้อย  เรียกว่าไปท าในสิ่งที่ควรท าหรือไปแก้ปัญหาและไปสร้างปัญญาให้กับประชาชนได้เกิดความสุขกาย
สบายใจ ฉะนั้น ต ารวจจึงถือได้ว่าเป็นบุคคลที่เป็นสัญลักษณ์แห่งความสงบเรียบร้อยในสังคม เป็นผู้ที่สังคม
คาดหวังให้เป็นบุคคลต้นแบบแห่งความถูกต้องดีงามคือเมื่อประชาชนเกิดความเดือดร้อนก็ต้องคิดถึงต ารวจ 
หรือเมื่อประชาชนเกิดความสบายก็ต้องคิดถึงต ารวจ เพราะต ารวจเป็นผู้มีกรอบในการแก้ปัญหาและเป็นผู้มี
ปัญญาในการสร้างความสบายนั่นเอง 

ส าหรับบทความเรื่องนี้ ผู้เขียนได้ตั้งวัตถุประสงค์ไว้เพ่ือศึกษาลักษณะของต ารวจที่ดีและเพ่ือสร้าง
รูปแบบของต ารวจที่ดี โดยวัตถุประสงค์ดังกล่าวนี้ เขียนขึ้นเพ่ือต้องการให้เห็นว่าต ารวจนั้นเป็นอาชีพที่
ประชาชนในสังคมคาดหวังการพึ่งพาทั้งในระดับปัจเจกและระดับสังคมเป็นอย่างยิ่ง ซึ่งหากได้ทราบถึงการเป็น
ต ารวจที่ดีว่ามีลักษณะเป็นอย่างไร ตลอดทั้งได้ทราบถึงรูปแบบของต ารวจที่ดีว่าควรเป็นในรูปแบบไหน          
ก็ย่อมเป็นเครื่องมือในการดูแลปกครองบ้านเมืองให้เรียบร้อยน่าอยู่อาศัยได้  
2. ลักษณะของต ำรวจที่ดี  

ตามที่ทราบกันดีอยู่แล้วว่าบุคคลผู้ที่เป็นต ารวจนั้นเป็นที่คาดหวังเพ่ือการพ่ึงพาของผู้คนในสังคมเป็น
อย่างมาก แต่ก็เป็นที่รับรู้กันในสังคมว่าการที่บุคคลผู้เป็นต ารวจนั้นจะท าให้ผู้คนในสังคมพอใจ ถูกใจ หรือได้    
ดังใจนั้นมิใช่เรื่องที่ท าได้ง่ายเลย เรียกกันว่าการเป็นต ารวจนั้นยากอยู่แล้ว  ยิ่งเมื่อมาเป็นต ารวจแล้วต้องมา
บริหารจัดการตนเองให้เป็นที่ยอมรับของผู้คนในสังคมนั้นยิ่งเป็นเรื่องยากไปใหญ่ ดังนั้น การเป็นต ารวจจึง     
เป็นที่ยอมรับกันในเบื้องต้นแล้วว่าต้องเหนื่อย ต้องทน และต้องมีปัญญา กล่าวคือเป็นผู้ที่เหนื่อยและทนเพ่ือ
ความสงบเรียบร้อยของสังคมและเป็นผู้มีปัญญารอบคอบในการแก้ปัญหาของประชาชนด้วย ในที่นี้ จึงสามารถ
เข้าใจได้ว่าการเป็นต ารวจที่ดีที่เป็นที่ยอมรับของผู้คนในสังคมนั้นควรมีลักษณะการท างานในหน้าที่ตามหลักค า
สอนในพระพุทธศาสนา (ตวงเพชร สมศรี, (2556), วิธีการพัฒนาจริยธรรมของข้าราชการต ารวจเชิงพุทธบูรณา
การ, วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, อ้างในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ปีที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม -เมษายน 
2558, หน้า 61-82) ดังนี้ 

2.1 ท ำงำนเพื่อควำมถูกต้อง 
ในพระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยการท างานกับผู้คนในสังคมให้เป็นที่ยอมรับและเป็นที่ไว้เนื้อ

เชื่อใจของทุกๆ ฝ่าย ไม่เป็นที่หวาดระแวง เรียกว่าเมื่อปฏิบัติได้ตามหลักค าสอนนี้แล้ว ผู้คนในสังคมก็จะ
เชื่อมั่นในความยุติธรรมจากต ารวจได้อย่างสนิทกายใจ หลักค าสอนดังกล่าวนี้คืออคติ 4 (ที.ปา. 11/176/196; 
246/240; องฺ.จตุกฺก. 21/17/23) แปลว่า ฐานะอันไม่พึงถึง ทางความประพฤติที่ผิด ความไม่เที่ยงธรรม ความ
ล าเอียง (wrong course of behavior; prejudice) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), พจนานุกรมพุทธ
ศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, หน้า 149) ประกอบด้วย 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  3 

1. ฉันทาคติ ได้แก่ ล าเอียงเพราะชอบ (prejudice caused by love or desire; partiality) 
2. โทสาคติ ได้แก่ ล าเอียงเพราะชัง (prejudice caused by hatred or enmity) 
3. โมหาคติ ได้แก่ ล าเอียงเพราะหลง พลาดผิดเพราะเขลา (prejudice caused by delusion       

or stupidity) 
4. ภยาคติ ได้แก่ ล าเอียงเพราะกลัว (prejudice caused by fear) 
2.2 ท ำงำนเพื่อพัฒนำชีวิต 
พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยฝึกฝนพัฒนาตนเองในทุกๆ ด้าน ไม่เว้นแม้แต่การท างานหรือ

การด าเนินชีวิตในแต่ละวันก็สามารถน าไปประยุกต์ใช้ได้ ซึ่งหลักค าสอนนี้ก็คือสิกขา 3 (ที.ปา. 11/228/231; 
องฺ.ติก. 20/521/294) แปลว่า ข้อที่จะต้องศึกษา ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักส าหรับศึกษา คือ ฝึกหัดอบรมกาย วาจา 
จิตใจ และปัญญา ให้ยิ่ งขึ้น ไปจนบรรลุจุดหมายสู งสุดคือพระนิพพาน ( the Threefold Learning;            
the Threefold Training) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 107) ประกอบด้วย 
       1. อธิสีลสิกขา ได้แก่ สิกขาคือศีลอันยิ่ง ข้อปฏิบัติส าหรับฝึกอบรมในทางความประพฤติอย่างสูง 
(training in higher morality) 
        2. อธิจิตตสิกขา ได้แก่ สิกขาคือจิตอันยิ่ง ข้อปฏิบัติส าหรับฝึกหัดอบรมจิตเพ่ือให้เกิดคุณธรรม       
เช่นสมาธิอย่างสูง (training in higher mentality) 
        3. อธิปัญญาสิกขา ได้แก่ สิกขาคือปัญญาอันยิ่ง ข้อปฏิบัติส าหรับฝึกอบรมปัญญา เพ่ือให้เกิดความรู้
แจ้งอย่างสูง (training in higher wisdom) 

2.3 ท ำงำนเพื่อเพิ่มควำมดี 
ในพระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยการเพ่ิมพูนคุณงามความดีหรือเป็นหลักการการท าบุญกุศล

ให้ตัวเองได้มีความเจริญก้าวหน้าในหน้าที่การงานและชีวิต หลักค าสอนดังกล่าวนี้คือบุญกิริยาวัตถุ 3 (ที.ปา. 
11/228/230; องฺ.อฏฺฐก. 23/126/245; ขุ.อิติ. 25/238/270) แปลว่า ที่ตั้งแห่งการท าบุญ เรื่องที่จัดเป็นการ
ท าความดี หลักการท าความดี ทางท าความดี (bass of meritorious action; grounds for accomplishing 
merit) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 93) ประกอบด้วย 

1. ทานมัย บุญกิริยาวัตถุ ได้แก่ ท าบุญด้วยการให้ปันสิ่งของ (meritorious action consisting in 
giving or generosity) 

2. สีลมัย บุญกิริยาวัตถุ ได้แก่ ท าบุญด้วยการรักษาศีล หรือประพฤติดีมีระเบียบวินัย (meritorious 
action consisting in observing the precepts or moral behavior) 

3. ภาวนามัย บุญกิริยาวัตถุ  ได้แก่ ท าบุญด้วยการเจริญภาวนา คือฝึกอบรมจิตใจ (meritorious 
action consisting in mental development) 

2.4 ท ำงำนเพื่อประสิทธิผล 
พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยการพัฒนาตนให้มีคุณค่าทั้งในระดับตนเองและสังคม  

โดยเฉพาะอย่างยิ่งกับการท างานเพ่ือสังคมซึ่งมีผู้คนหลากหลายความคิดอ่าน จึงจ าเป็นต้องใช้หลักคุณธรรม
จริยธรรมนี้เป็นอย่างยิ่ง ซึ่งหลักค าสอนนี้คือพรหมวิหาร 4 (ที.ม. 10/184/225; ที.ปา. 11/228/232; อภิ.ส . 
34/190/75; วิสุทธิ. 2/124) แปลว่า ธรรมเครื่องอยู่อย่างประเสริฐ ธรรมประจ าใจอันประเสริฐ หลักความ
ประพฤติท่ีประเสริฐบริสุทธิ์ ธรรมที่ต้องมีไว้เป็นหลักใจและก ากับความประพฤติ จึงจะชื่อว่าด าเนินชีวิตหมดจด 
และปฏิบัติตนต่อมนุษย์สัตว์ทั้งหลายโดยชอบ (holy abidings; sublime states of mind) (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 124-127) ประกอบด้วย 



4  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

        1. เมตตา ได้แก่ ความรักใคร่ ปรารถนาดีอยากให้เขามีความสุข มีจิตอันแผ่ไมตรีและคิดท าประโยชน์
แก่มนุษย์สัตว์ทั่วหน้า (loving-kindness; friendliness; goodwill) 
        2. กรุณา ได้แก่ ความสงสาร คิดช่วยให้พ้นทุกข์ ใฝ่ใจในอันจะปลดเปลื้องบ าบัดความทุกข์ยาก
เดือดร้อนของปวงสัตว์ (compassion) 
        3. มุทิตา ได้แก่ ความยินดี ในเมื่อผู้อ่ืนอยู่ดีมีสุข มีจิตผ่องใสบันเทิง กอปรด้วยอาการแช่มชื่นเบิกบาน
อยู่ เสมอ ต่อสัตว์ทั้ งหลายผู้ด ารงในปกติสุข พลอยยินดีด้วยเมื่อเขาได้ดีมีสุข เจริญงอกงา มยิ่งขึ้นไป 
(sympathetic joy; altruistic joy) 
        4. อุเบกขา ได้แก่ ความวางใจเป็นกลาง อันจะให้ด ารงอยู่ในธรรมตามที่พิจารณาเห็นด้วยปัญญา      
คือมีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว์ทั้งหลายกระท าแล้ว 
อันควรได้รับผลดีหรือชั่ว สมควรแก่เหตุอันตนประกอบ พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตามธรรม รวมทั้งรู้จัก
วางเฉยสงบใจมองดู ในเมื่อไม่มีกิจที่ควรท า เพราะเขารับผิดชอบตนได้ดีแล้ว เขาสมควรรับผิดชอบตนเอง หรือ
เขาควรได้รับผลอันสมกับความรับผิดชอบของตน (equanimity; neutrality; poise) 

2.5 ท ำงำนเพื่อควำมพอดี 
ในพระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยด าเนินชีวิตในแต่ละวันที่ต้องประสบพบเจอกับความต้องการ

หรือตัณหาของตัวเองและผู้คนในสังคมอย่างไม่รู้จักจบสิ้น จึงจ าเป็นต้องมีมาตรฐานในการพัฒนาคุณภาพชีวิต
ให้มีคุณค่าและมีความสุข หลักค าสอนดังกล่าวนี้ คือสันโดษ 3 (ที.อ. 1/253; ม.อ. 2/188; องฺ.อ. 1/81;        
ขุทฺทก.อ. 159; อุ.อ. 288) แปลว่า ความยินดี ความพอใจ ความยินดีด้วยของของตนซึ่งได้มาด้วยเรี่ยวแรง
ความเพียรโดยชอบธรรม ความยินดีด้วยปัจจัยสี่ตามมีตามได้  ความรู้จักอ่ิมรู้จักพอ (contentment; 
satisfaction with whatever is one’s own) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน ,       
หน้า 105-106) ประกอบด้วย 
        1. ยถาลาภสันโดษ ได้แก่ ยินดีตามที่ได้ ยินดีตามที่พึงได้ คือ ตนได้สิ่งใดมา หรือ เพียรหาสิ่งใดมาได้ 
เมื่อเป็นสิ่งที่ตนพึงได้ ไม่ว่าจะหยาบหรือประณีตแค่ไหน ก็ยินดีพอใจด้วยสิ่งนั้น ไม่ติดใจอยากได้สิ่งอ่ืน ไม่
เดือดร้อนกระวนกระวายเพราะสิ่งที่ตนไม่ได้ ไม่ปรารถนาสิ่งที่ตนไม่พึงได้หรือเกินไปกว่าที่ตนพึงได้โดยถูกต้อง 
ชอบธรรม ไม่เพ่งเล็งปรารถนาของที่คนอ่ืนได้ ไม่ริษยาเขา (contentment with what one gets and 
deserves to get) 
        2. ยถาพลสันโดษ ได้แก่ ยินดีตามก าลัง คือ ยินดีแต่พอแก่ก าลังร่างกายสุขภาพและวิสัยแห่งการใช้
สอยของตน ไม่ยินดีอยากได้เกินก าลัง ตนมีหรือได้สิ่งใดมาอันไม่ถูกกับก าลังร่างกายหรือสุขภาพ ก็ไม่หวงแหน
เสียดายเก็บไว้ให้เสียเปล่า หรือฝืนใช้ให้เป็นโทษแก่ตน ย่อมสละให้แก่ผู้อ่ืนที่จะใช้ได้ และรับหรือแลกเอาสิ่งที่
ถูกโรคกับตน แต่เพียงที่พอแก่ก าลังการบริโภคใช้สอยของตน (contentment with what is within one’s 
strength or capacity) 
        3. ยถาสารุปปสันโดษ ได้แก่ ยินดีตามสมควร คือ ยินดีตามที่เหมาะสมกับตน อันสมควรแก่ภาวะ 
ฐานะ แนวทางชีวิต และจุดหมายแห่งการบ าเพ็ญกิจของตน (contentment with what is befitting) 

2.6 ท ำงำนเพื่อคุณประโยชน์ 
พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยการท างานให้เกิดประโยชน์กับทุกๆ ฝ่าย หมายความว่าในการ

ท างานนั้นต้องบริหารจัดการตัวเองให้ถูกต้องและท างานร่วมกับผู้อ่ืนให้เกิดประโยชน์แก่สังคมให้มากที่สุด    
หลักค าสอนดังกล่าวนี้คือราชธรรม 10 (ขุ.ชา. 28/240/86) แปลว่า ธรรมของพระราชา  กิจวัตรที่พระเจ้า
แผ่นดินควรประพฤติ  คุณธรรมของผู้ปกครองบ้านเมือง ธรรมของนักปกครอง (virtues or duties of        



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  5 

the king; royal virtues; virtues of a ruler) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 
240-241) ประกอบด้วย 
        1. ทาน ได้แก่ การให้ คือ สละทรัพย์สิ่งของ บ ารุงเลี้ยง ช่วยเหลือประชาราษฎร์ และบ าเพ็ญ
สาธารณประโยชน์ (charity; liberality; generosity) 
        2. ศีล ได้แก่ ความประพฤติดีงาม คือ ส ารวมกายและวจีทวาร ประกอบแต่การสุจริต รักษากิตติคุณ 
ให้ควรเป็นตัวอย่าง และเป็นที่เคารพนับถือของประชาราษฎร์ มิให้มีข้อที่ ใครจะดูแคลน (high moral 
character) 
        3. ปริจจาคะ ได้แก่ การบริจาค คือ เสียสละความสุขส าราญ เป็นต้น ตลอดจนชีวิตของตน           
เพ่ือประโยชน์สุขของประชาชน และความสงบเรียบร้อยของบ้านเมือง (self-sacrifice) 
        4. อาชชวะ ได้แก่ ความซื่อตรง คือ ซื่อตรง ทรงสัตย์ ไร้มารยา ปฏิบัติภารกิจโดยสุจริต มีความจริงใจ 
ไม่หลอกลวงประชาชน (honesty; integrity) 
        5. มัททวะ ได้แก่ ความอ่อนโยน คือ มีอัธยาศัย ไม่เย่อหยิ่งหยาบคายกระด้างถือองค์ มีความงามสง่า
เกิดแต่ท่วงทีกิริยาสุภาพนุ่มนวล ละมุนละไม ให้ ได้ความรักภักดี  แต่มิขาดย าเกรง ( kindness and 
gentleness) 
        6. ตปะ ได้แก่ ความทรงเดช คือ แผดเผากิเลสตัณหา มิให้เข้ามาครอบง าย่ ายีจิต ระงับยับยั้งข่มใจได้ 
ไม่ยอมให้หลงใหลหมกมุ่นในความสุขส าราญและความปรนเปรอ มีความเป็นอยู่สม่ าเสมอ หรืออย่างสามัญ 
มุ่งม่ันแต่จะบ าเพ็ญเพียร ท ากิจให้บริบูรณ์ (austerity; self-control; non-indulgence) 
        7. อักโกธะ ได้แก่ ความไม่โกรธ คือ ไม่กริ้วกราด ลุอ านาจความโกรธ จนเป็นเหตุให้วินิจฉัยความและ
กระท ากรรมต่างๆ ผิดพลาดเสียธรรม มีเมตตาประจ าใจไว้ระงับความเคืองขุ่น วินิจฉัยความและกระท าการ
ด้วยจิตอันราบเรียบเป็นตัวของตนเอง (non-anger; non-fury) 
        8. อวิหิงสา ได้แก่ ความไม่เบียดเบียน คือ ไม่บีบคั้นกดขี่ เช่น เก็บภาษีขูดรีด หรือ เกณฑ์แรงงานเกิน
ขนาด ไม่หลงระเริงอ านาจ ขาดความกรุณา หาเหตุเบียดเบียนลงโทษอาชญาแก่ประชาราษฎร์ผู้ ใด          
เพราะอาศัยความอาฆาตเกลียดชัง (non-violence; non-oppression) 
        9. ขันติ ได้แก่ ความอดทน คือ อดทนต่องานที่ตรากตร า ถึงจะล าบากกายน่าเหนื่อยหน่ายเพียงไร     
ก็ไม่ท้อถอย ถึงจะถูกยั่วถูกหยันด้วยค าเสียดสีถากถางอย่างใด ก็ไม่หมดก าลังใจ ไม่ยอมละทิ้งกรณีย์ที่บ าเพ็ญ
โดยชอบธรรม (patience; forbearance; tolerance) 
        10. อวิโรธนะ ได้แก่ ความไม่คลาดธรรม คือ วางองค์เป็นหลักหนักแน่นในธรรม คงที่ ไม่มีความเอน
เอียงหวั่นไหวเพราะถ้อยค าที่ดีร้าย ลาภสักการะ หรืออิฏฐารมณ์ อนิฏฐารมณ์ใดๆ สติมั่นในธรรม ทั้งส่วน
ยุติธรรม คือ ความเที่ยงธรรม ก็ดี นิติธรรม คือ ระเบียบแบบแผนหลักการปกครอง ตลอดจนขนบธรรมเนียม
ประเพณี อันดีงาม ก็ดี  ไม่ประพฤติ ให้ เคลื่อนคลาดวิบัติ ไป (non-opposition; non-deviation from 
righteousness; conformity to the law) 

2.7 ท ำงำนเพื่อจัดกำรควำมดี 
ในพระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยพัฒนาตนเองให้ครบวงจรทั้งทางร่างกายและจิตใจ เนื่องด้วย

การจะเป็นต ารวจที่ดีนั้นต้องดีทั้ งกาย วาจา และใจ  ซึ่งหลักค าสอนนี้คือกุศลกรรมบถ 10 (ที .ปา. 
11/360/284; 471/337) แปลว่า ทางแห่งกุศลกรรม ทางท าความดี  กรรมดีอันเป็นทางน าไปสู่สุคติ 
(wholesome course of action) (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 233-234) 
ดังนี้ 

 



6  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

ก. กายกรรม 3 ได้แก่ การกระท าทางกาย (bodily action) 
1. ปาณาติปาตา เวรมณี ได้แก่ เว้นจากปลงชีวิต (abstention from killing) 
2. อทินนาทานา เวรมณี ได้แก่ เว้นจากถือเอาของที่เขามิได้ให้โดยอาการขโมย (abstention from 

taking what is not given) 
           3. กาเมสุ มิจฉาจารา เวรมณี ได้ แก่ เว้นจากประพฤติผิดในกาม (abstention from sexual 
misconduct) 

ข. วจีกรรม 4 ได้แก่ การกระท าทางวาจา (verbal action) 
4. มุสาวาทา เวรมณี ได้แก่ เว้นจากพูดเท็จ (abstention from false speech) 
5. ปิสุณาย วาจาย เวรมณี ได้แก่ เว้นจากพูดส่อเสียด (abstention from tale-bearing) 
6. ผรุสาย วาจาย เวรมณี ได้แก่ เว้นจากพูดค าหยาบ (abstention from harsh speech) 
7. สัมผัปปลาปา เวรมณี ได้แก่ เว้นจากพูดเพ้อเจ้อ (abstention from vain talk or gossip) 
ค. มโนกรรม 3 ได้แก่ การกระท าทางใจ (mental action) 
8. อนภิชฌา ได้แก่ ความไม่คิดเพ่งเล็งอยากได้ของเขา (non-covetousness) 
9. อพยาบาท ได้แก่ ความไม่คิดร้ายผู้อ่ืน (non-illwill) 
10. สัมมาทิฏฐิ ได้แก่ ความเห็นชอบ ถูกต้องตามคลองธรรม (right view) 
2.8 ท ำงำนเพื่อมนุษยสัมพันธ์ 
พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนที่ว่าด้วยการปฏิบัติตนให้ดีในฐานะเป็นสมาชิกของสังคม ทั้งสังคมขนาด

เล็กคือครอบครัวและสังคมขนาดใหญ่คือประเทศชาติ โดยตนเองที่มีบทบาทและหน้าที่ที่ต้องปฏิบัติไปตาม
สถานภาพที่ตนเองเป็นและคนอ่ืนเป็นคือเป็นเพ่ือน เจ้านาย ลูกน้อง สามี ภรรยา ลูก นักบวช พ่อแม่           
ครูบาอาจารย์  หลักค าสอนดังกล่าวนี้คือทิศ 6 (ที.ปา. 11/198-204/202-206) แปลว่า บุคคลประเภทต่างๆ    
ที่เราต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์ทางสังคม ดุจทิศที่อยู่รอบตัว  (directions; quarters) (พระธรรมปิฎก (ป.อ.      
ปยุตฺโต), (2555), เรื่องเดียวกัน, หน้า 191-196) ประกอบด้วย 

1. ปุรัตถิมทิศ แปลว่า ทิศเบื้องหน้า คือ ทิศตะวันออก ได้แก่ มารดาบิดา เพราะเป็นผู้มีอุปการะแก่เรา
มาก่อน (parents as the east or the direction in front) 
        ก. บุตรธิดาพึงบ ารุงมารดาบิดา ผู้เป็นทิศเบื้องหน้า ดังนี้ 1) ท่านเลี้ยงเรามาแล้ว เลี้ยงท่านตอบ 
(Having been supported by them I will support them in my turn) 2) ช่วยท าการงานของท่าน       
(I will do their work for them) 3) ด ารงวงศ์สกุล (I will keep up the honor and the traditions of 
my family) 4) ประพฤติตนให้ เหมาะสมกับความเป็นทายาท ( I will make myself worthy of my 
heritage)  5) เมื่อท่านล่วงลับไปแล้ว ท าบุญอุทิศให้ท่าน (I will make offerings, dedicating merit to 
them after their death) 
        ข. บิดามารดาย่อมอนุเคราะห์บุตรธิดา ดังนี้ 1) ห้ามปรามจากความชั่ว (They keep him back 
form evil) 2) ให้ตั้งอยู่ในความดี (they train him in virtue) 3) ให้ศึกษาศิลปวิทยา (They have him 
taught arts and sciences) 4) หาคู่ครองที่สมควรให้ (They arrange for his marriage to a suitable 
wife) 5) มอบทรัพย์สมบัติให้ในโอกาสอันสมควร (They hand over his inheritance to him in due 
time) 

2. ทักขิณทิศ แปลว่า ทิศเบื้องขวา คือ ทิศใต้ ได้แก่ ครูอาจารย์ เพราะเป็นทักขิไณยบุคคล ควรแก่การ
บูชาคุณ (teachers as the south or the direction in the right) 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  7 

        ก. ศิษย์พึงบ ารุงครูอาจารย์ ผู้เป็นทิศเบื้องขวา ดังนี้ 1) ลุกต้อนรับ (by rising to receive them)     
2) เข้าไปหา (by waiting upon them) 3) ใฝ่ใจเรียน (by eagerness to learn) 4) ปรนนิบัติ ช่วยบริการ 
(by personal service) 5) เรียนศิลปวิทยาโดยเคารพ (by attentively learning the and sciences) 

ข. ครูอาจารย์ย่อมอนุเคราะห์ศิษย์ ดังนี้ 1) ฝึกฝนแนะน าให้เป็นคนดี (They train him so that he 
is well-trained) 2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง (They teach him in such a way that he understands and 
remembers well what he has been taught) 3) สอนศิลปวิทยาให้สิ้นเชิง (They thoroughly instruct 
him in the lore of every art) 4) ยกย่องให้ปรากฏในหมู่คณะ (They introduce him to his friends 
and companions) 5) สร้างเครื่องคุ้มภัยในสารทิศ (They provide for his safety and security in every 
quarter) 

3. ปัจฉิมทิศ แปลว่า ทิศเบื้องหลัง ทิศตะวันตก ได้แก่ บุตรภรรยา เพราะติดตามเป็นก าลังสนับสนุน
อยู่ข้างหลัง (wife and children as the west or the direction behind) 

ก. สามีบ ารุงภรรยา ผู้ เป็นทิศเบื้องหลัง ดังนี้  1) ยกย่องให้ เกียรติสมกับฐานะที่ เป็นภรรยา             
(by honoring her) 2) ไม่ดูหมิ่น (by being courteous to her)  3) ไม่นอกใจ (by being faithful to her) 
4) มอบความเป็นใหญ่ในงานบ้านให้ (by handing over authority to her) 5) หาเครื่องประดับมาให้เป็น
ของขวัญตามโอกาส (by providing her with ornaments) 

ข. ภรรยาย่อมอนุเคราะห์สามี ดังนี้ 1) จัดงานบ้านให้เรียบร้อย (The household affairs are to be 
well managed) 2) สงเคราะห์ญาติมิตรทั้งสองฝ่ายด้วยดี (She should be hospitable and helpful to 
friends and relations of both hers and his) 3) ไม่นอกใจ (She should be faithful to him) 4) รักษา
ทรัพย์สมบัติที่หามาได้ (She should take care of the goods he brings home) 5) ขยันไม่เกียจคร้านใน
งานทั้งปวง (She should be skillful and industrious in all her duties) 

4. อุตตรทิศ แปลว่า ทิศเบื้องซ้าย ทิศเหนือ ได้แก่ มิตรสหาย เพราะเป็นผู้ช่วยให้ข้ามพ้นอุปสรรคภัย
อันตราย และเป็นก าลังสนับสนุน ให้บรรลุความส าเร็จ (friends and companions as the north or the 
direction in left) 

ก. บุคคลพึงบ ารุงมิตรสหาย ผู้เป็นทิศเบื้องซ้าย ดังนี้ 1) เผื่อแผ่แบ่งปัน (by generosity) 2) พูดจามี
น้ า ใจ (by kind words) 3) ช่ วยเหลือเกื้ อกูลกัน  (by gulping them and acting for their welfare)          
4) มีตนเสมอ ร่วมสุขร่วมทุกข์กัน (by putting them on equal terms) 5) ซื่อสัตย์จริงใจต่อกัน (by being 
sincere to them) 

ข. มิตรสหายย่อมอนุเคราะห์ตอบ ดังนี้ 1) เมื่อเพ่ือนประมาท ช่วยรักษาป้องกัน (They protect him 
when he is careless) 2) เมื่อเพ่ือนประมาท ช่วยรักษาทรัพย์สมบัติของเพ่ือน (They guard his property 
when he is careless) 3) ในคราวมีภัย เป็นที่พ่ึงได้ (They are a refuge for him when he is in danger) 
4) ไม่ละทิ้งในยามทุกข์ยาก (They do not leave him in his troubles) 5) นับถือตลอดถึงวงศ์ญาติของมิตร 
(They show due respect to other members of his family) 

5. เหฏฐิมทิศ แปลว่า ทิศเบื้องล่าง ได้แก่ คนรับใช้และคนงาน เพราะเป็นผู้ช่วยท าการงานต่างๆ     
เป็นฐานก าลังให้ (servants and workmen as the nadir) 

ก. นายพึงบ ารุงคนรับใช้และคนงาน ผู้เป็นทิศเบื้องล่าง ดังนี้  1) จัดการงานให้ท าตามความเหมาะสม
กับก าลังความสามารถ (by assigning them work according to their strength) 2) ให้ค่าจ้างรางวัล
สมควรแก่งานและความเป็นอยู่  (by giving them due food and wages) 3) จัดสวัสดิการดี  มีช่วย
รักษาพยาบาลให้ยามเจ็บไข้  เป็นต้น (by caring for them in sickness) 4) ได้ของแปลกๆ พิเศษมา           



8  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

ก็แบ่งปันให้  (by sharing with them unusual luxuries) 5) ให้มีวันหยุดและพักผ่อนหย่อนใจตามโอกาส
อันควร (by giving them holidays and leave at suitable times) 

ข. คนรับใช้และคนงานย่อมอนุเคราะห์นาย ดังนี้ 1) เริ่มท าการงานก่อนนาย (They get up to work 
before him) 2) เลิกงานทีหลังนาย (They go to rest after him) 3) ถือเอาแต่ของที่นายให้ (They take 
only what is given to them) 4) ท าการงานให้ เรียบร้อยและดียิ่ งขึ้น  (They do their work well)         
5) น าเกียรติคุณของนายไปเผยแพร่ (They spread about his praise and good name) 

6. อุปริมทิศ แปลว่า ทิศเบื้องบน ได้แก่ สมณพราหมณ์ คือ พระสงฆ์ เพราะเป็นผู้สูงด้วยคุณธรรม 
และเป็นผู้น าทางจิตใจ (monks as the zenith)  

ก. คฤหัสถ์ย่อมบ ารุงพระสงฆ์ ผู้เป็นทิศเบื้องบน ดังนี้  1) จะท าสิ่งใด ก็ท าด้วยเมตตา (by kindly 
acts) 2) จะพูดสิ่งใด ก็พูดด้วยเมตตา (by kindly words) 3) จะคิดสิ่งใด ก็คิดด้วยเมตตา (by kindly 
thoughts) 4) ต้อนรับด้วยความเต็มใจ (by keeping open house to them) 5) อุปถัมภ์ด้วยปัจจัย          
4 (by supplying them with their material needs) 

ข. พระสงฆ์ย่อมอนุเคราะห์คฤหัสถ์ ดังนี้  1) ห้ามปรามจากความชั่ว (They keep him back from 
evil) 2) ให้ตั้งอยู่ในความดี (They encourage him to do good) 3) อนุเคราะห์ด้วยความปรารถนาดี 
(They feel for him with kindly thoughts) 4) ให้ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง (They teach him what he has 
not heard before) 5) ท าสิ่งที่เคยฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง (They correct and clarity what he has learnt) 
6) บอกทางสวรรค์ คือทางชีวิตที่มีความสุขความเจริญให้ (They show him the way to heaven) 
 จากที่กล่าวถึงหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาตั้งแต่เรื่องอคติ 4 และสิกขา 3 จนจบลงที่เรื่องราชธรรม 
10 และทิศ 6 ท าให้เห็นได้ว่าการเป็นต ารวจนี้มีความจ าเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องท าประโยชน์ตนและประโยชน์
ผู้อ่ืนให้ส าเร็จตามวัตถุประสงค์ให้ได้ เพราะต ารวจจัดได้ว่าเป็นเครื่องหมายแห่งกฎเกณฑ์ที่จะได้ยืนยันได้ว่า      
ในโลกนี้ คนดีหรือคนไม่ดีเป็นอย่างไร พร้อมทั้งต ารวจยังเป็นเครื่องหมายยืนยันถึงความสมเหตุสมผลอย่างไม่
ต้องสงสัยให้ผู้คนในสังคมได้ว่าเมื่อท าดีแล้วย่อมได้อานิสงส์ตอบสนองคืออยู่อย่างเป็นสุขเสมอไป และเมื่อท าไม่
ดีก็ย่อมได้รับโทษตอบสนองคืออยู่อย่างทุกข์ร้อนตลอดไปเช่นกัน 
3. วิเครำะห์และวิจำรณ์รูปแบบของต ำรวจที่ดี 

จากที่กล่าวไว้ว่าการเป็นต ารวจนั้นย่อมเป็นที่คาดหวังถึงการดูแลพ่ึงพาจากประชาชนในสังคมเป็น
อย่างยิ่ง โดยความคาดหวังดังกล่าวนั้นเป็นในรูปแบบของการเป็นตัวอย่างของบุคคลผู้ตั้งอยู่ในคุณธรรม
จริยธรรมและเป็นในรูปแบบของการเป็นผู้พิทักษ์สันติราษฎร์ด้วย ดังนั้น ต ารวจจึงเป็นบุคคลที่ทุกคนต้องการ
ให้เป็นผู้เต็มเปี่ยมไปด้วยความสะอาด สว่าง สงบทางกาย วาจา และใจ เรียกง่ายๆ ได้ว่าต ารวจต้องเป็นผู้มี
บารมีธรรมทั้งในตัวเองและต่อสังคมที่ต ารวจดูแลปกครองอยู่นั่นเอง ซึ่งในที่นี้ถือว่ามีสอดคล้องกับหลักค าสอน
ในพระพุทธศาสนาทั้ง 8 ประการที่ผู้เขียนได้น ามาผูกโยงน าเสนอแล้ว ด้วยว่าหลักค าสอนดังกล่าวทั้งหมดนั้น
เป็นเรื่องของการพัฒนาศักยภาพต ารวจในฐานะเป็นบุคคลคนหนึ่งและพัฒนาศักยภาพต ารวจในฐานะเป็น
ผู้ดูแลปกครองสมาชิกในสังคมด้วย จึงสรุปได้ว่ารูปแบบของต ารวจที่ดีนั้นต้องเป็นผู้มีกาย วาจา และใจตาม
หลักค าสอนในพระพุทธศาสนา 8 หัวข้อใหญ่ ซึ่งมีหัวย่อยอยู่ท้ังหมด 43 หัวข้อด้วยกัน ดังนี้ 

ตำรำงแสดงหลักค ำสอนในพระพุทธศำสนำกับรูปแบบของต ำรวจที่ดี 
ต ำรวจที่ดีทำงกำย ต ำรวจที่ดีทำงวำจำ ต ำรวจที่ดีทำงใจ 

- สิกขา 3 
อธิสีลสิกขา 
- บุญกิริยาวัตถุ 3  

- สิกขา 3 
อธิสีลสิกขา 
- บุญกิริยาวัตถุ 3  

- อคติ 4 
ฉันทาคติ  
โทสาคติ  



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  9 

ทานมัย บุญกิริยาวัตถุ 
สีลมัย บุญกิริยาวัตถุ  
- พรหมวิหาร 4 
เมตตา  
กรุณา  
- สันโดษ 3 
ยถาลาภสันโดษ         
ยถาพลสันโดษ  
- ราชธรรม 10  
ทาน  
ศีล  
ปริจจาคะ  
อาชชวะ  
มัททวะ  
อวิหิงสา  
ขันติ  
อวิโรธนะ  
- กุศลกรรมบถ 10  
ปาณาติปาตา เวรมณี  
อทินนาทานา เวรมณี  
กาเมสุ มิจฉาจารา เวรมณี  
- ทิศ 6 
ปุรัตถิมทิศ  
ก. บุตรธิดาพึงบ ารุงมารดาบิดา  
ข. บิดามารดาย่อมอนุเคราะห์
บุตรธิดา  
ทักขิณทิศ  
ก. ศิษย์พึงบ ารุงครูอาจารย์  
ข. ครูอาจารย์ย่อมอนุเคราะห์
ศิษย์  
ปัจฉิมทิศ  
ก. สามีบ ารุงภรรยา  
ข. ภรรยาย่อมอนุเคราะห์สามี  
อุตตรทิศ  
ก. บุคคลพึงบ ารุงมิตรสหาย  
ข. มิตรสหายย่อมอนุเคราะห์
ตอบ  
เหฏฐิมทิศ  

สีลมัย บุญกิริยาวัตถุ  
- พรหมวิหาร 4 
เมตตา  
- ราชธรรม 10  
ศีล  
อาชชวะ  
มัททวะ  
อวิหิงสา  
ขันติ  
- กุศลกรรมบถ 10  
มุสาวาทา เวรมณี  
ปิสุณาย วาจาย เวรมณี  
ผรุสาย วาจาย เวรมณี  
สัมผัปปลาปา เวรมณี  
- ทิศ 6 
ปุรัตถิมทิศ  
ข. บิดามารดาย่อมอนุเคราะห์บุตร
ธิดา  
2. ทักขิณทิศ  
ข. ครูอาจารย์ย่อมอนุเคราะห์ศิษย์  
ปัจฉิมทิศ  
ก. สามีบ ารุงภรรยา  
ข. ภรรยาย่อมอนุเคราะห์สามี  
อุตตรทิศ  
ก. บุคคลพึงบ ารุงมิตรสหาย  
เหฏฐิมทิศ 
ข . ค น รั บ ใช้ แ ล ะ ค น ง า น ย่ อ ม
อนุเคราะห์นาย  
อุปริมทิศ  
ก. คฤหัสถ์ย่อมบ ารุงพระสงฆ์  
ข. พระสงฆ์ย่อมอนุเคราะห์คฤหัสถ์  
 

โมหาคติ  
ภยาคติ  
- สิกขา 3 
อธิสีลสิกขา 
อธิจิตตสิกขา  
อธิปัญญาสิกขา  
- บุญกิริยาวัตถุ 3  
ภาวนามัย บุญกิริยาวัตถุ   
- พรหมวิหาร 4 
เมตตา  
มุทิตา  
อุเบกขา 
- สันโดษ 3 
ยถาสารุปปสันโดษ 
- ราชธรรม 10  
ศีล  
อาชชวะ  
มัททวะ  
ตปะ  
อักโกธะ  
อวิหิงสา  
ขันติ  
- กุศลกรรมบถ 10  
อนภิชฌา  
อพยาบาท  
สัมมาทิฏฐิ  
- ทิศ 6 
ปุรัตถิมทิศ  
ข. บิดามารดาย่อมอนุ เคราะห์
บุตรธิดา  
2. ทักขิณทิศ ได้แก่ ครูอาจารย์  
ก. ศิษย์พึงบ ารุงครูอาจารย์  
ข. ครูอาจารย์ย่อมอนุ เคราะห์
ศิษย์  
ปัจฉิมทิศ  
ก. สามีบ ารุงภรรยา  
ข. ภรรยาย่อมอนุเคราะห์สามี  
อุตตรทิศ  



10  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

ก. นายพึงบ ารุงคนรับใช้และ
คนงาน  
ข. คนรับใช้และคนงานย่อม
อนุเคราะห์นาย  
อุปริมทิศ  
ก. คฤหัสถ์ย่อมบ ารุงพระสงฆ์  
ข. พระสงฆ์ย่อมอนุ เคราะห์
คฤหัสถ ์ 

ก. บุคคลพึงบ ารุงมิตรสหาย  
อุปริมทิศ  
ก. คฤหัสถ์ย่อมบ ารุงพระสงฆ์  
ข . พ ระส งฆ์ ย่ อมอนุ เค ราะห์
คฤหัสถ์  

4. สรุป 
ตามท่ีกล่าวมาทั้งหมด ผู้เขียนสามารถสรุปได้ว่าสังคมไม่ว่าจะเป็นสังคมไหน กล่าวคือจะเป็นสังคมไทย

หรือสังคมอ่ืนๆ ตั้งแต่อดีตเป็นต้นมาแล้ว ได้มีความจ าเป็นอย่างที่สุดที่จะต้องมีบุคคลผู้ ได้รับสมญานามว่า 
ผู้พิทักษ์สันติราษฎร์ ด้วยตราบใดที่สังคมยังมีความทุกข์ทั้งในระดับบุคคลและระดับสังคมอยู่ ต ารวจก็ยังมี
ความจ าเป็นต้องมีอยู่คู่กับการเป็นไปของสังคม และที่ส าคัญเป็นอย่างยิ่ง หลักค าสอนในพระพุทธศาสนาก็เป็น
ที่ยืนยันอย่างชัดเจนแล้วว่าความทุกข์หรือความไม่สบายกายไม่สบายใจนั้นเป็นเรื่องจริงที่ไม่มีคนหนึ่งคนใดหรือ
สังคมใดหนีพ้น นอกเสียจากว่าหมดความทุกข์หรือเข้าถึงนิพพานแล้วเท่านั้นจึงจะหลุดพ้นจากความทุกข์หรือ
ปัญหาได้ ดังนั้น ในฐานะเป็นบุคคลคนหนึ่งในสังคมของต ารวจจึงนับว่าต ารวจเป็นผู้ที่เสียสละความสุขเพ่ื อ
ความสุขของคนอื่นจริงๆ และก็ไม่เป็นการเกินเลยนักที่จะกล่าวว่าต ารวจคือสัญลักษณ์แห่งสุขภาวะของผู้คนใน
สังคม เพราะต ารวจคือผู้เป็นต้นแบบแห่งการท าลายทุกข์เพ่ือผู้อ่ืนและเป็นต้นแบบแห่งการสร้างสุขเพ่ือผู้อ่ืน
เช่นกัน สรุปแล้ว ต ารวจจึงเป็นบุคคลผู้สร้างปัญญาและจัดการกับปัญหาให้กับผู้คนในสังคมได้ โดยต ารวจ
จะต้องมีพฤติกรรมทางกาย วาจา และใจที่ประกอบด้วยหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาตามที่สรุปแสดงใน
ตารางข้างล่างดังนี ้

ตำรำงแสดงสรุปเกี่ยวกับต ำรวจที่ดี 
ต ำรวจที่ดี ลักษณะของต ำรวจที่ดี รูปแบบของต ำรวจที่ดี 

- อคติ 4 
- สิกขา 3 
- บุญกิรยิาวัตถุ 3  
- พรหมวิหาร 4 
- สันโดษ 3 
- ราชธรรม 10  
- กุศลกรรมบถ 10  
- ทิศ 6 

- ท างานเพ่ือความถูกต้อง 
- ท างานเพ่ือพัฒนาชีวิต 
- ท างานเพ่ือเพ่ิมความดี 
- ท างานเพ่ือประสิทธิผล 
- ท างานเพ่ือความพอดี 
- ท างานเพ่ือคุณประโยชน์ 
- ท างานเพ่ือจัดการความดี 
- ท างานเพ่ือมนุษยสัมพันธ์ 

-เป็นผู้สามารถพัฒนาศักยภาพ
ท า งค ว า ม คิ ด อ่ าน  (mental 
action) ให้ถูกทาง 
-เป็นผู้สามารถพัฒนาศักยภาพ
ทางร่างกาย (bodily action) ให้
ถูกต้อง 
-เป็นผู้สามารถพัฒนาศักยภาพ
ทางการพูดจา (verbal action) 
ให้ถูกที่ 

บรรณำนุกรม 
หนังสือภำษำไทย 

กองบัญชาการศึกษา ส านักงานต ารวจแห่งชาติ. (2555). คู่มือเสริมสร้ำงกำรปฏิบัติตำมประมวลจริยธรรมและ
จรรยำบรรณของต ำรวจ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ต ารวจ. 

เกียรติพงษ์ มีเพียร, พ.ต.อ. (พิเศษ), รศ.ดร. (2545). คุณธรรมและจรรยำบรรณของผู้ปฏิบัติหน้ำที่เป็นพนักงำน
สอบสวน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ต ารวจ. 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  11 

ประเสรฐิ เกสรมาลา, พล.ต.ต.  (2547). ต ำรวจและสังคมเสริมประสบกำรณ์. กรุงเทพฯ:  สูตรไพศาล. 
ปุระชัย เปี่ยมสมบูรณ์ , ร.ต.อ. (2528). สำมมิติของต ำรวจไทยในทศวรรษใหม่. กรุงเทพฯ: สถาบันบัณฑิต          

พัฒนบริหารศาสตร์. 
พระไตรปิฎก ฉบับสยำมรัฐ (45 เล่ม) [ออนไลน์]. 

พระธรรมปิฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2546). พระไตรปิฎก สิ่งที่ชำวพุทธต้องรู้. กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส      
โปรดักส์. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนำนุกรมพุทธศำสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬา   
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระราชวรมุนี (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2528). พจนำนุกรมพุทธศำสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์      
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับส ำหรับประชำชน. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
เสฐียรพงษ์ วรรณปก. (2530). พระไตรปิฎกวิเครำะห์. กรุงเทพฯ: ช่อมะไฟ. 
แสง  จันทร์งาน. (2540). วิธีกำรสอนของพระพุทธเจ้ำ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
องอาจ ทรายทอง, ร.ต.ท. และชัยวัฒน์ โลหะเวช, ร.ต.ท.  (2531). จริยธรรมหลักสูตรนักเรียนพลต ำรวจ. 

กองบัญชาการศึกษา: โรงพิมพ์ต ารวจ. 
อมร รักษาสัตย์ และคนอ่ืน ๆ. (2546). จริยธรรมในวิชำชีพต ำรวจ. กรุงเทพฯ : ชวนการพิมพ์. 

งำนวิจัย 
คฑาวุธ พรหมายน. (2545). ประสิทธิภำพในกำรปฏิบัติงำนของข้ำรำชกำรต ำรวจกองตรวจคนเข้ำเมือง 2 :   

ศึกษำเฉพำะกรณี ข้ำรำชกำรต ำรวจฝ่ำย 1 และฝ่ำย 2. วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต 
บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยรามค าแหง. 

ตวงเพชร สมศรี. (2556). วิธีกำรพัฒนำจริยธรรมของข้ำรำชกำรต ำรวจเชิงพุทธบูรณำกำร. วิทยานิพนธ์ปริญญา
พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย.    
อ้างในวารสารพุทธศาสน์ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, ปีที่ 22 ฉบับที่ 1 มกราคม-เมษายน 2558. 

นพดล เทียนเพิ่มพูน, พ.ต.ท. (2546). กำรปลูกฝังคุณธรรมจริยธรรมส ำหรับนักเรียนนำยร้อยต ำรวจ. วิทยานิพนธ์
ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, สถาบันราชภัฏนครปฐม. 

ฟื้น พระคุณ. (2543). ปัจจัยที่มีต่อคุณภำพชีวิตของข้ำรำชกำรต ำรวจชั้นประทวน สังกัดต ำรวจภูธรจังหวัด
ขอนแก่น.  วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต,  บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยขอนแก่น. 

วรพันธ์ ทองหมัน, ดาบต ารวจ. (2552). กำรน ำหลักอิทธิบำทธรรมไปใช้ในกำรปฏิบัติงำนของข้ำรำชกำรต ำรวจกอง
บังคับกำรปรำบปรำม. สารนิพนธ์ปริญญาศาสนศาสตรมหาบัณฑิต, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏ
ราชวิทยาลัย. 

ส าเภา วอนยิน, ดาบต ารวจ. (2557). กำรประยุกต์ใช้หลักพุทธปรัชญำในกำรปฏิบัติงำนของข้ำรำชกำรต ำรวจชั้น
ประทวน ศูนย์ฝึกอบรมต ำรวจภูธรภำค 7 จังหวัดนครปฐม. วิทยานิพนธ์ปริญญาศาสนศาสตรดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
หนังสือภำษำอังกฤษ 

P.V. Bapat. ( 1 9 3 7 ) .  Vimuttimagga and Visuddhimagga : A Comparative Study. Poona:              
The Culcutta Oriental Prees. 

Rhys davids. and stete. (1966). The Pali Text Society’s Pali – English Dictionary. London: The Pali 
text Society. 
อินเทอร์เน็ต 

http://www.84000.org/tipitaka/dic/index_dd.php 
http://www.buddhistelibrary.org/th/thumbnails.php?album=136 

http://www.buddhistelibrary.org/th/thumbnails.php?album=136

