
ทฤษฎีควำมรู้ในปรัชญำจวงจื่อ 
THEORY OF KNOWLEDGE IN CHUANG-TZU PHILOSOPHY 

 
 

ศรุตานนท์ ไรแสง 
นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา  

Ph.D. Student Department of Philosophy 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Gradual School Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
E-mail : raisangnita@gmail.com 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความเรื่องนี้มีความมุ่งหมายเพื่อศึกษาวิเคราะห์ทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อ  โดยมีวัตถุประสงค์ 
2 ประการ ประการที่หนึ่ง เมื่อศึกษาทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อ พบว่า จวงจื่อเป็นนักปรัชญาลัทธิเต๋า      
ซึ่งเป็นลูกศิษย์คนส าคัญของเหลาจื่อ (Lao-Tzu) โดยทฤษฎีความรู้ที่ปรากฏในปรัชญาจวงจื่อมีลักษณะเป็นสัจ
นิยม (Realism) ที่ถือว่าความรู้ที่ ได้เป็นทั้ง 2 ระดับคือ 1) ความรู้เชิงอัตนัย (Subjective knowledge)     
จวงจื่อกล่าวถึงบ่อยเพราะเป็นความรู้ที่สามารถน าไปปฏิบัติฝึกจิตของผู้รู้ได้ จวงจื่อตั้งค าถามทางญาณวิทยา
หรือทฤษฎีความรู้ว่าหากสิ่งที่มนุษย์มองว่า “งาม” “ดี” “ถูกต้อง” เป็นเช่นนั้นจริงแล้วเหตุใดไม่ว่า ปลา, นก, 
กวาง และลิง ต่างก็มีปฏิกิริยาที่แตกต่างจากพฤติกรรมของมนุษย์เมื่อมองสิ่งเหล่านั้น และ 2) ความรู้เชิงปรนัย 
(Objective knowledge) คือการวางหลักการเกี่ยวแนวคิดของจวงจื่อ ไม่ได้ด ารงอยู่อย่างไร้เหตุผล แต่ยังได้
วิเคราะห์ถึงเรื่องความรู้ไปถึงแก่นแท้ของธรรมชาติด้วยเช่นกัน ท าให้สิ่งหนึ่งสิ่งใดกลายเป็นเรื่องความรู้ตาม
กระบวนการแปรเปลี่ยนอันเป็นการกระท าที่พึงประสงค์นี้จะท าให้ “ความรู้”และประสบการณ์ที่เกิดขึ้นกับ
มนุษย์ การแปรผันทางปัญญาที่น าไปสู่มรรคา จึงกลายเป็นความรู้อันยิ่งใหญ่ได้ 
 ประการที่สอง เพ่ือวิเคราะห์ทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อ พบว่า จวงจื่อถอดถอนความเป็นมนุษย์
ออกจากการเป็นศูนย์กลางใน ซึ่งเกณฑ์การตัดสินทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อมี 2ระดับคือ  1) ความรู้ที่เป็น
ความจริงของโลก (Realism knowledge of world) จวงจื่อไม่ได้ปฏิเสธความเป็นไปได้ของความรู้ จวงจื่อ
เชื่ อว่ามนุษย์มีความรู้ ได้คื อ “การรู้ ” (Knowing) หรือ จื้ อ  (Zhi) ที่ ต่ างจาก “ความรู้ ” (Knowledge)           
เพราะความรู้เป็นเรื่องของการได้ประสบการณ์บางสิ่งบางอย่าง เพราะจวงจื่อ เชื่อว่าเป็นเพียงความรู้ที่มาจากภาษา
เท่านั้น และ 2) ความรู้ที่เป็นความจริงของภาษา (Realism knowledge of Language) การตีความของจวงจื่อมอง
ว่าความรู้ คือ ความสามารถในการแยกแยะทางภาษาการที่จวงจื่อไม่ได้ไว้ใจความสามารถของภาษา           
ในการน าไปสู่ความรู้ใดๆได้นั้น เกิดจากความสัมพัทธ์เกี่ยวกับขนบของภาษา โดยให้เหตุผลว่าความรู้เรื่องถูก
หรือผิดเป็นไปไม่ได้ เพราะการตัดสินประเมินค่าทั้งมวลมาจากกรอบความคิดทางจริยธรรม ซึ่งเป็นสิ่งที่ไร้
เหตุผลสนับสนุนและเป็นไปตามขนบของภาษา  
ค ำส ำคัญ: ทฤษฎีความรู้, ปรัชญาจวงจื่อ, สัจนิยม 
ABSTRACT 
 This article aims to study theory knowledge in chuang-tzu philosophy there are two 
objectives. When studying the theory of knowledge in chuang-tzu philosophy, chuang-tzu is a 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  47 

Taoist philosopher. Lao-Tzu is the main student. The theoretical knowledge that appears in 
the chuang-tzu philosophy is Realism the knowledge that is both. 1) Subjective knowledge is 
often referred to as the knowledge that can be practiced in the knowledge of the mind. 
Chuang-tzu asked the epistemology or the theory of knowledge that if what people see as 
"beautiful", "good", "right" is true, then why not? Fish, birds, deer, monkeys they react differently 
from human behaviors when looking at them. And 2) Objective knowledge is the conceptualization 
of the chuang-tzu. Does not exist absurdly It also analyzes the knowledge to the realism of nature 
as well. What makes one become knowledgeable by the transformation process is that this 
desirable action will "Knowledge" and experience with humans. Intellectual variation leading 
to the path. It became a great knowledge.  
 Secondly, to analyze the theory of knowledge in the chuang-tzu philosophy, it was found 
that the Chuang-Tzu removed humanity from its center. The criterion for chuang-tzu the 
theory of knowledge in chuang-tzu philosophy is 2 levels. 1) Knowledge of the world chuang-tzu 
does not deny the possibility of knowledge. Chuang-Tzu believes that knowledge is the "know" 
or "knowledge" (Zhi), which is different from "knowledge" because knowledge is something to 
experience. Because chuang-tzu believes that only knowledge comes from language. And 2) 
knowledge of the language of realism the interpretation of the chuang-tzu that knowledge. 
The ability to distinguish the language. Is relativistic and conventional view of language the chuang-tzu 
about relation? The reason is that knowledge is right or wrong. The judgment of the whole 
assessment comes from the ethical perspective. This is unreasonable arbitrary and conventional. 
Keywords: Theory of knowledge, Chuang-Tzu Philosophy, Realism 
 
1. บทน ำ 
 การศึกษา “ความรู้” ที่ปรากฏในตัวคัมภีร์จวงจื่อ ต่อมามีความส าคัญเป็นอย่างยิ่งอยู่ในกระแส     
อารยธรรมจีนที่มีอิทธิพลต่อ ความคิด ความเชื่อ  ความบันดาลใจ ตลอดจนวิถีความเป็นอยู่ของชาวจีน         
จนพัฒนาแนวคิดดังกล่าวเป็น “ปรัชญาเต๋าของจวงจื่อ” เป็นการรับอิทธิพลแนวคิดจากกลุ่มของส านักคิดต่างๆ 
ทั้ง 6 ส านักได้แก่ 1) หรู (ขงจื่อ) ,2) เต๋า , 3) มั่วจื่อ , 4)นิตินิยม, 5)นามนิยม,และ6)ส านัก หยิน -หยาง         
ซึ่งส านักคิดเหล่านี้มีการถ่ายทอดและพัฒนาหลักการความคิดเห็นสืบต่อกันมาท่านจวงจื่อ เป็นจอมปราชญ์จีน 
มีชีวิตเมื่อประมาณ 2,300 ปีที่ล่วงมาตรงกับยุคจั้นกั๋ว (475-221 ปีก่อนคริสต์ศักราช) การแสวงหาความรู้ที่ได้
กล่าวไว้ในปรัชญาจวงจื่อ เป็นลักษณะญาณทัศน์ที่สะท้อนทฤษฎีความรู้ที่เกิดขึ้นภายในจิตให้เกิด “ความรู้และ
ความรู้สึก”ไปอีกทางหนึ่ง เพราะจวงจื่อมีจุดมุ่งหมายแห่งความพยายามที่จะ “ไม่ข้องแวะ” กับโลกและสังคม 
หรืออีกนัยหนึ่งก็คือความพยายามแสวงหาความหลุดพ้นนั่นเอง (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์ , 2548, หน้า 12)        
โดยวิธีการสอนของจวงจื่อ มักจะออกในรูปนิทานยกนิทานเข้ามาประกอบเพ่ือความข าขันและเข้าใจง่ายทั้งเป็น
การหลีกเลี่ยงความไม่พอใจของผู้ถูกสอนอีกด้วย วิธีการสอนของจวงจื่อได้ถูกน าไปใช้กับการอธิบายธรรม
ในทางพุทธศาสนานิกายเซน (Buddhist Zen) (ฟ้ืน ดอกบัว, 2555, หน้า 183) ข้อเสนอในประเด็นทฤษฎี
ความรู้ของจวงจื่อ คือ 1) ความรู้ที่ไม่ใช่ความรู้ (Knowledge which is not knowledge), 2) ประโยชน์ของ
สิ่งที่ไม่มีประโยชน์ (Usefulness of the useless) และ 3) การฝึกจิต (Mystical Meditation) (ทวีวัฒน์ 
ปุณฑริกวิวัฒน์, 2545, หน้า 139-140) ผู้เขียนจึงขอยกตัวอย่างเพ่ืออธิบายวิธีการสอนของจวงจื่อ ดังนี้ 



48  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

 “เนี่ยเชว์ ตั้งค าถามแก่ หวังหนี ว่า ท่านทราบหรือไม่ว่าอะไรที่สรรพสิ่งมีพ้องกันอยู่” 
 “หวังหนี ตอบว่า ข้าจะรู้ได้อย่างไร” 
 “เนี่ยเชว์ ถามอีกว่า ท่านรู้ในสิ่งที่ท่านไม่รู้หรือไม”่ 
 “หวังหนี ตอบว่า ข้าจะรู้ได้อย่างไร” 
 “เนี่ยเชว์ ยังถามต่ออีกว่า ถ้าเช่นนั้น สรรพสิ่งไม่มีการรู้หรือ ?” 
 “หวังหนี ตอบว่า ข้าจะรู้ได้อย่างไร แต่เอาเถิด ข้าจะลองพูดดูจะรู้ได้อย่างไรว่าสิ่งที่ข้าบอกว่ารู้นั้นจะ
ไม่ใช่ความรู้ และจะรู้ได้อย่างไรวิ่งสิ่งที่ข้าบอกว่าไม่รู้นั้นจะไม่ใช่ความรู้ข้าจักลองถามท่านดู” 
 “เมื่อมนุษย์ลงนอนบนที่ชื้นแฉะ ก็เกิดอาการเสียดเอวหรือปวดขาอาการดั่งกึ่งอัมพาต แต่ปลาที่ซุกที่
โคลนตมอยู่ เป็นเช่นนั้นหรือไม่เล่า” (ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์, 2545, หน้า 43-44) 
 “ในความเห็นของข้า มาตรฐานของคุณธรรมนานา  มรรคาของความผิดชอบชั่วดี ล้วนเป็นสิ่งสับสน
ฟ่ันเฟือน ข้าจะรู้วิเคราะห์ได้อย่างไร” 
 จากตัวอย่างจะเห็นได้ว่าทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อยังมีประเด็นที่ยังไม่ชัดเจนว่าในปรัชญาจวงจื่อ  
มีอะไรเป็นกฎเกณฑ์ท่ีมาของความรู้ ซึ่งต่อไปผู้เขียนล าดับความส าคัญของคัมภีร์จวงจื่อต่อไป 
2. ธรรมชำติของควำมรู้ในปรัชญำจวงจื่อ  
 เราได้ทราบแล้วว่าส าหรับเหลาจื่อปัญหาของมนุษย์และสังคมก็คือ การที่มนุษย์ไม่ตระหนักรู้ในความ
เป็นจริงของธรรมชาติ แล้วเข้าไปก้าวก่ายจัดการควบคุมสรรพสิ่งด้วยวิธีการต่างๆ ภาษาของมนุษย์ก็เป็น
เครื่องมืออย่างหนึ่งที่มนุษย์ก าหนดจารีตหรือใช้ควบคุมจ ากัดความคิดและพฤติกรรมของมนุษย์อันเป็นการ
กระท าท่ีไม่สอดคล้องกับธรรมชาติ  
 แต่ส าหรับจวงจื่อปัญหาพ้ืนฐานที่สุดของมนุษย์คือการผูกติดอยู่กับการแยกแยะที่มนุษย์สร้างและ
ก าหนดขึ้นโดยใช้ตัวเองเป็นศูนย์กลางในการตัดสินจวงจื่อมองว่าสาเหตุส าคัญท่ีมนุษย์ต้องติดอยู่กับพันธนาการ
ที่เป็นโลกสมมตินั้นจนเกิดความขัดแย้งในระดับต่างๆ ของสังคมคือการที่มนุษย์ไม่ตระหนักรู้ถึงธรรมชาติและ
ข้อจ ากัดของภาษาซึ่งเป็นระบบสัญลักษณ์อันซับซ้อนที่มนุษย์สร้างขึ้นเอง เป็นธรรมดาที่เมื่ออยู่ร่วมกันเป็น
สังคม ย่อมสร้างภาษาขึ้นมาเพ่ือใช้สื่อความคิดที่มีต่อโลก แต่จวงจื่อมองเห็นว่ามนุษย์มักคิดว่าด้วยตัวเองเป็น
สิ่งมีชีวิตที่ฉลาดและเข้าถึงความรู้กับความจริงได้ดีกว่าสรรพชีวิตอ่ืน (หรือคิดว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืนไม่สามารถเข้าถึง
ความรู้กับความจริงได้เลยนอกจากมนุษย์) แม้แต่ในหมู่สังคมมนุษย์ด้วยกันเอง แต่ละบุคคลและกลุ่มสังคมต่าง
มีการโอ้อวดปัญญาและภูมิรู้ว่ามีมากหรือดีกว่าผู้อ่ืน มนุษย์จึงใช้ภาษาเพ่ือสื่อท่าทีดังกล่าว และพยายามใช้
ภาษาเพ่ือให้ผู้ อ่ืนเชื่อและคล้อยตามความคิดตน ดังเช่นขงจื่อที่พยายามเผยแพร่หลัก “การแก้ไขนามให้
ถูกต้อง” แก่ผู้ปกครองจวงจื่อมองว่าเป็นเพราะการใช้ภาษาตามขนบ แฝงความเข้าใจว่าภาษาสามารถจับ
ข้อเท็จจริงได้อย่างชัดเจนและแน่นอน  
 ดังนั้น จึงแฝงความเชื่อมั่นด้วยว่าภาษาสามารถเป็นเครื่องมือบ่งบอกความคิดที่มีต่อโลกและบ่งบอก
ความผิด-ถูกส าหรับผู้อ่ืนได้ จวงจื่อวิจารณ์ท่าทีการโอ้อวดความรู้และการใช้ภาษาลักษณะดังกล่าวไว้ว่า 
 มนุษย์มักคิดว่าตนเป็นสิ่งมีชีวิตที่ฉลาดว่าสิ่งมีชีวิตอ่ืน จึงใช้ตัวเองเป็นศูนย์กลางในการก าหนด
ความหมายและเกณฑ์ตัดสินให้กับสรรพสิ่งในโลก โดยไม่ได้ตระหนักถึงเงื่อนไขวิถีเป็นไปที่แต่ละสรรพสิ่งต่างมี
ไม่เหมือนกัน จวงจื่อตั้งค าถามทางญาณวิทยาว่า “งาม” “ดี” “ถูกต้อง” เป็นเช่นนั้นอย่างแท้จริง แล้วเหตุใด
ไม่ปลา นก กวาง ลิง ต่างมีปฏิกิริยาที่แตกต่างจากพฤติกรรมของมนุษย์เมื่อมองสิ่งเหล่านั้น แล้วถ้าหากสรรพ
สิ่งชีวิตมีเกณฑ์การตัดสินที่แตกต่างไปตามเงื่อนไขธรรมชาติของสิ่งนั้นๆ เราจะถือว่าเกณฑ์ของวิถีชี วิตใดเป็น
เกณฑ์ท่ีตัดสินได้ดีที่สุด จวงจื่อมองว่าในที่สุดแล้วไม่มีเกณฑ์ใดใช้ตัดสินสรรพสิ่งได้ แม้แต่เกณฑ์ท่ีมนุษย์ก าหนด
ขึ้นเองต่างก็มีข้อจ ากัด เพราะมนุษย์ไม่ได้มีฐานทางญาณวิทยาดีกว่าสรรพชีวิตอ่ืน จะเห็นได้ว่าจวงจื่อถอดถอน



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  49 

มนุษย์ออกจากการเป็นศูนย์กลางในการก าหนดความหมายและเกณฑ์ตัดสิน โดยท าให้มนุษย์เท่าเทียมกับ
สรรพชีวิตอ่ืนหรือแม้แต่ในหมู่มนุษย์ด้วยกันเอง ความเท่าเทียมกันตรงนี้ ไม่ได้หมายความว่าสรรพสิ่งจะไม่มีวิถี
เป็นไปตามธรรมชาติที่หลากหลาย แต่หมายความว่าสรรพสิ่งเท่าเทียมกัน ในแง่การเป็นสิ่งมีชีวิตหนึ่งอันเล็กน้อยใน
ธรรมชาตอัินยิ่งใหญ่ และแต่ละชีวิตรวมทั้งแต่ละสังคมของมนุษย์ มีฐานทางญาณวิทยาดีกว่าเงื่อนไขชีวิตอ่ืน  
 อย่างไรก็ตาม การที่จวงจื่อตั้งค าถามทางญาณวิทยา ท าให้เป็นที่ถกเถียงกันอย่างมากกว่าจวงจื่อเป็น
สัมพัทธนิยม (relativism) หรือไม่ (Robert E. Allinson, pp.111-126) ตามความคิดเห็นของผู้วิจัย จวงจื่อไม่
น่าจะเป็นสัมพัทธนิยม เชิงกรอบความคิด (perspectival relativism) ที่เชื่อว่าทุกกรอบความคิดต่างเท่าเทียม
กันหมด ผู้เขียนคิดว่าหากมองในแง่ข้อจ ากัดของกรอบความคิด ทุกกรอบความคิดต่างเท่าเทียมกัน เราไม่อาจ
กล่าวได้ว่ากรอบการตัดสินของมนุษย์จะดีกว่าจักจั่นหรือนกกระทา เพราะกรอบการตัดสินของมนุษย์มี
ข้อจ ากัด ไม่สามารถน าไปเป็นเกณฑ์ตัดสินสรรพสิ่งได้เช่นเดียวกับกรอบความคิดอ่ืน แต่ถ้าหากมองในแง่การ
ฝึกฝนทักษะความสามารถในการด าเนินชีวิตได้อย่างกลมกลืนกับธรรมชาติ การมองโลกและชีวิตได้อย่างอิสระ
โดยตระหนักรู้ถึงข้อจ ากัดของเกณฑ์ตัดสินทั้งปวง การไม่ยึดติดว่ากรอบความคิดของตนถูกต้องที่สุดและพร้อม
ที่จะเปลี่ยนหรือเที่ยวท่องไปยังกรอบความคิดอ่ืนๆ รวมทั้งการไม่แบ่งแยกตัวตนและสรรพสิ่งรอบข้างออกจากกัน      
ก็ย่อมสามารถบอกได้ว่ากรอบความคิดหรือวิถีชีวิตแบบใดสูงกว่าหรือสอดคล้องกลมกลืนกับธรรมชาติกว่ากัน 
มองในแง่นี้จวงจื่อไม่ได้ปฏิเสธว่าไม่ให้มีการตัดสินภายในกรอบความคิด ทุกชีวิตสามารถมีเกณฑ์ตัดสินได้ว่า
อะไรเป็นสิ่งที่ดีที่สุดในการด าเนินชีวิตของตน เพียงแต่ไม่ควรน าเกณฑ์นั้นไปใช้ตัดสินเกณฑ์อ่ืน และไม่ควรยึด
ติดกับกรอบความคิดใดความคิดหนึ่ง กรอบความคิดที่ถูก-ผิด หรือจริงแท้สมบูรณ์จึงไม่มี ทุกกรอบความคิด    
ไม่ว่าจะเป็นของนกกระทา จักจั่น ม้า หรือปลา ต่างสามารถที่จะหลอมรวมกับธรรมชาติหรือได้มาซึ่งความรู้
และความจริงที่แท้ตามโลกที่ตัวเองสัมพันธ์อยู่ด้วยนั่นได้ ส าหรับมนุษย์การหลอมรวมกลมกลืนกับกระแสการ
แปรเปลี่ยนของธรรมชาติตามที่ตัวเองสัมพันธ์อยู่มากน้อยแค่ไหน ขึ้นอยู่กับการฝึกฝนทักษะความสามารถใน
การด าเนินชีวิตได้อย่างอิสระและสร้างสรรค์  
 การที่จวงจื่อยอมรับความเป็นไปได้ที่กรอบความคิดอ่ืนนอกเหนือจากมนุษย์ สามารถเข้าถึงความจริง
และความรู้ได้ ไม่ใช่เพราะจวงจื่อยืนยันว่าตัวเองรู้ว่ากรอบความคิดของชีวิตอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่มนุษย์เป็นอย่างไร     
จะสังเกตได้เรื่องราวต่างๆ ในคัมภีร์ต่างๆ สามารถพูดได้ เป็นเพียงวิธีการหนึ่งทางวรรณคดี หรือไม่ก็เป็นเพียง
ความฝันเท่านั้น การใช้จินตนาการว่ากรอบคิดอ่ืนมองโลกอย่างไร (อย่างจวงจื่อจินตนาการสร้างเรื่องราวต่างๆ 
ในคัมภีร์) จึงเป็นวิธีการที่ฉลาดและเคารพในวิถีเป็นไปของสรรพชีวิตอ่ืน อีกทั้งยังเป็นวิธีที่ท าให้เราหลอมรวม
กับสภาวะแวดล้อมในแต่ละสถานการณ์ได้ง่ายขึ้นอีกด้วย ในการพิจารณาว่ากรอบความคิดหรือวิถีการด าเนิ น
ชีวิตแบบใดสอดคล้องกลมกลืนกับธรรมชาติมากน้อยกว่ากัน จวงจื่อจึงพิจารณาได้เพียงในบริบทสังคมมนุษย์
เท่านั้น สิ่งที่จวงจื่อเสนอไม่ใช้ให้เราละทิ้งกรอบความคิดเดิม แล้วหันไปยึดกรอบความคิดใหม่ที่เป็นมุมมองแห่ง
สวรรค ์เราสามารถตัดสินเลือกวิถีชีวิตที่ สอดคล้องกับธรรมชาติของตนได้ และในขณะเดียวกันในสภาวะที่เราต้อง
สัมพันธ์กับสภาวะรอบข้างตามสถานการณ์ที่เราต้องเผชิญแทนที่เราจะยึดติดกับเกณฑ์ตัดสินตัวเอง เราควร
ท าลายขอบเขต ที่เราแบ่งแยกเอง แล้วหันไปยอมรับความเป็นไปได้ของเกณฑ์ตัดอ่ืน โดยใช้จินตนาการ
ท่องเที่ยวไปพร้อมกับกรอบความคิดอ่ืนๆ การที่จวงจื่อกล่าวถึง “แสงสว่างสรรค์” หรือ “รูร่องช่องโพรงแห่ง
สวรรค์” เป็นการใช้มุมมองแห่งสวรรค์เพ่ือเตือนเราว่าในขณะที่เราเกณฑ์ตัดสินวิถีชีวิตของเรา แต่เราก็เป็น
เพียงส่วนหนึ่งที่เล็กน้อยในกระแสความแปรเปลี่ยนของธรรมชาติและจักรวาลเท่านั้น  
 “อันถ้อยค ามิใช่เพียงลมปาก ค าพูดบ่งบอกอะไรบางอย่าง แต่ถ้าสิ่งที่ค าพูดบ่งบอกมิใช่สิ่งที่ตายตัว 
เช่นนั้นจะหมายความว่าค าพูดบ่งบอกอะไรจริงๆ หรือไม่? หรือค าพูดมิได้บ่งบอกอะไรเลย ? ผู้คนเข้าใจกันว่า
ค าพูดของมนุษย์แตกต่างจากเสียงร้องของลูกนก แต่จริงๆแล้วแตกต่างกันหรือไม่?  มรรควิธี (Way) นั้นเป็น



50  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

อย่างไรเราจึงมีความจริงกับเท็จ ? ค าพูดของมนุษย์เป็นอย่างไรเราจึงมีความถูกกับผิด? เป็นไปได้อย่างไรที่
มรรควิธีจะสูญหายไป? เป็นไปได้อย่างไรที่มีค าพูดของมนุษย์แต่ไม่เป็นที่ยอมรับ ?  เมื่อมรรควิธีตั้งอยู่บน
ความส าเร็จอันเล็กน้อย และค าพูดตั้งอยู่บนการแสดงตนอันไร้แก่นสาร เมื่อนั้นเราก็มีความถูกและผิดของ   
พวกขงจื่อและม่อจื่อ สิ่งที่กลุ่มหนึ่งบอกว่าถูกอีกกลุ่มหนึ่งบอกว่าผิด” (Burton Watson, p.34) 
 จวงจื่อมองว่าสรรพสิ่งเคลื่อนไหวแปรเปลี่ยนไปตามวิถีเป็นไป ความจริงจึงสามารถแปรเปลี่ยนได้และ
ไม่แน่นอนตายตัวความจริงของประโยคเดียวกัน สามารถแปรเปลี่ยนได้ตามการเอ่ยประโยคเดียวกันใน
ระยะเวลาหรือสถานที่ต่างกัน การที่มนุษย์ยึดติดกับความหมายและความจริงราวกับว่าเป็นสิ่งคงที่ แล้ววิวาทะ
โต้แย้งกับเกณฑ์การแยกแยะของกลุ่มอ่ืน จวงจื่อมองว่าในที่สุดแล้วไม่อาจหาข้อยุติ ได้ว่าของใครถูกของใครผิด 
ดังข้อโต้แย้งที่จวงจื่อแสดงความสูญเปล่าในการวิวาทะกันว่า  
 “สมมติว่าข้าพเจ้าท่านได้ประลองวาทะกัน ท่านชนะข้าพเจ้าโดยที่ข้าพเจ้าไม่ได้ชนะท่าน เช่นนี้แล้วมติ
ของท่านจะถือว่าถูกต้องแน่แท้แล้วหรือ ถ้าข้าพเจ้าโต้ชนะท่านโดยที่ท่านไม่ได้ชนะข้าพเจ้าเล่า มติของข้าพเจ้า
จะถือถูกต้องแน่แท้แล้วหรือ มติของท่านจะถือว่าผิดแน่แล้วหรือ แน่แล้วหรือเราทั้งสองต่างก็ผิดด้วยกันทั้งคู่       
นี่ย่อมเป็นเรื่องที่เราผู้เป็นคู่กรณีไม่สามารถจะรู้ชัดได้ เพราะคนเราย่อมล้วนกอปรด้วยอวิชชา ครั้นจะเชิญใครสัก
คนมาเป็นผู้ตัดสินเล่า หากเชิญผู้ที่มีความเห็นพ้องกับท่านมาตัดสิน ก็เป็นฝ่ายของท่านเสียแล้ว  หากเชิญผู้ที่มี
ความเห็นพ้องกับข้าพเจ้ามาตัดสิน ก็เป็นฝ่ายของข้าพเจ้าเสียแล้ว จะมาตัดสินได้ฉันใด และหากเชิญผู้ที่มี
ความเห็นพ้องกับท่านและข้าพเจ้าและบุคคลที่สามต่างก็ไม่รู้ชัดว่าอันใดผิดอันใดถูกเช่นนี้แล้ว ยังจะตั้งหน้า
คอยใครอยู่ได้อีกเล่า สรรพสิ่งที่ผันแปรมีสัมพันธภาวะซึ่งกันและกัน เฉกเช่นเดียวกับไม่มีสัมพันธภาวะต่อกัน
ประสานเข้ากับกลไกแห่งฟ้า ปล่อยให้เป็นไปตามธรรมดา จึงจักท าให้คืนวันเป็นอนันตกาลได้อย่างไรเล่าจึงจะ
เรียกว่าประสานเข้ากับกลไกของฟ้า วิสัชนาว่า “ใช่” ก็คือ “ไม่ใช่” “เป็นเช่นนั้น” ก็คือ “ไม่เป็นเช่นนั้น” 
เพราะถ้า “ใช่” ก็คือ “ใช่” แล้ว ความแตกต่างของ “ใช้” กับ “ไม่ใช่” ก็ย่อมต้องชัดเจนจนไม่จ าเป็นต้องมี     
วิวาทะโต้แย้งและถ้าหากว่า “เป็นเช่นนั้น” ก็คือ “เป็นเช่นนั้น” แล้ว ความแตกต่างระหว่าง “เป็นเช่นนั้น”    
กับ “ไม่เป็นเช่นนั้น” ก็ย่อมต้องแจ่มแจ้งจนไม่ต้องโต้เถียงแยกแยะ ลืมกาลลืมเหตุ เพ่ือเข้าสู่แดนอันไร้ขอบเขต 
ดังนี้จึงจักได้พ านักอยู่ ในแดนนั้น” (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์, 2548, หน้า 55-57) 
3. เกณฑ์กำรตรวจสอบควำมรู้ในปรัชญำจวงจื่อ  
 มนุษย์มักเชื่อมั่นว่าการโต้แย้งด้วยการแยกแยะเหตุทางตรรกะ ย่อมน าไปสู่การตัดสินถูกผิดได้         
แต่จวงจื่อตั้งค าถามว่าการโต้แย้งด้วยเหตุผลจริงๆ แล้วน าไปสู่การตัดสินแบ่งแยกที่แน่ชัดได้จริงๆหรือหากยังไม่
แน่ชัด เราย่อมอาจถามได้อีกว่า การน าคนที่สามมาตัดสิน คนที่มาตัดสินนั้นจะสินตัดโดยไม่เข้าข้างฝ่ายใดฝ่าย
หนึ่งหรือเปล่า แล้วเราจะรู้ได้อย่างไรว่าคนที่มาตัดสินนั้นรู้ว่าอะไรผิดอะไรถูกแน่แท้หรือไม่ จวงจื่อโต้แย้งด้วย
การแสดงให้เห็นข้อจ ากัดทางญาณวิทยาของมนุษย์ ที่ท าให้เราไม่อาจแน่ใจได้ว่าเรารู้อะไรผิดและอะไรถูกแน่
แท้หรือไม่ เพราะหากมีความแตกต่างอย่างแน่แท้อยู่จริง เราย่อมรู้ความแตกต่างนั้นและคงไม่ต้องมาโต้แย้งกัน 
จวงจื่อมองว่าในเมื่อเราไม่อาจแน่ใจได้ว่าในการวิวาทะกันใครถูกและใครผิด ดังนั้นสู้ยุติการโต้แย้ง              
ลืมการแยกแยะและรองรับความเป็นไปได้ที่ “ใช่” อาจจะ “ไม่ใช่” “เป็นเช่นนั้น” อาจจะ “ไม่เป็นเช่นนั้น” 
เพ่ือที่เราจะได้ไม่ถูกจ ากัดด้วยขอบเขตแห่งการแยกแยะและความหมายสมมติของตนเอง 
 การที่จวงจื่อเสนอให้เรารองรับภาวะตรงข้าม โดยมองภาวะตรงข้ามอย่างเท่าเทียมกันก็เพราะจวงจื่อ  
มองเห็นว่ามนุษย์มักไม่ตระหนักรู้ถึงความเป็นจริงที่เป็นกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ หรือ “เต๋า” ว่าสรรพสิ่งมีคู่
ภาวะตรงข้ามที่อิงอาศัยซึ่งกันและกัน หาใช่เป็นภาวะที่ตรงข้ามและขัดแย้งกันไม่ จวงจื่อแสดงข้อโต้แย้งเรื่อง
การอิงอาศัยของขั้วภาวะตรงข้ามเอาไว้ว่า 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  51 

 “ทุกสิ่งมีด้าน “นั้น” ทุกสิ่งมีด้าน “นี้” จากแง่มุมของด้าน “นั้น” ท่านไม่อาจมองเห็นมันได้แต่ท่าน
รู้จักเข้าใจมันได้ ดังนั้นเราจึงกล่าวว่าด้าน “นั้น” งอกเงยจากด้าน “นี้”และด้าน “นี้” งอกเงยจากด้าน “นั้น”       
ซึ่งเท่ากับกล่าวว่าด้าน “นี้” และด้าน “นั้น” ให้ก าเนิดซึ่งกันและกัน แต่ที่ใดมีการเกิดที่นั่นย่อมมีการดับ ที่ใด  
มีการดับที่นั้นย่อมมีการเกิด ที่ใดมีผู้เห็นว่าผิดที่นั่นย่อมมีเห็นว่าถูก ดังนั้นปราชญ์ย่อมไม่คิดจากด้านใดด้าน
เดียว แต่ท าให้ทุกสิ่งกระจ่างชัดด้วยแสงสว่างแห่งสวรรค์ (ธรรมชาติหรือมรรควิธี) เมื่อปราชญ์ตระหนักถึงด้าน 
“นี้” แต่ด้าน “นี้” ก็คือด้าน “นั้น” ส่วนด้าน “นั้น” ก็คือด้าน “นี้” การตระหนักถึงด้าน “นั้น” มีทั้งที่ถูกและ
ผิดในด้านนั้น การตระหนักถึงด้าน “นี้” ก็มีถูกและผิดในด้านนี้  
 ดังนั้น จะถือว่ามีการแยกระหว่าง “นี้”และ “นั้น” มิใช่สิ่งตรงข้ามอีกต่อไป เราอาจเรียกสภาวะนี้ว่า
เป็นแก่นแกนของมรรควิธี เมื่อแก่นแกนสถิตอยู่ในวง ก็อาจสนองต่อสรรพสิ่งได้โดยไร้ขอบเขต ความถูกต้อง     
ก็เป็นกระบวนการเดียวอันต่อเนื่อง ความผิดก็เป็นกระบวนเดียวกันต่อเนื่องไม่รู้จบ ด้วยเหตุนี้เราจึงกล่าวว่า 
การใช้ความกระจ่างเป็นวิธีที่ดีที่สุด” (Burton Watson, p.34-35) 
 อนึ่ง การที่จวงจื่อมองคู่ภาวะตรงข้ามเป็นภาวะที่เท่าเทียมกันนั้น เป็นการมองความสัมพันธ์ ระหว่างคู่ตรง
ข้ามที่แตกต่างจากเหลาจื่อ กล่าวคือเราได้ทราบแล้วว่านอกจากเหลาจื่อ จะมองว่าสรรพสิ่งมีภาวะตรงข้ามท่ีอิง
อาศัยซึ่งกันและกันแล้ว ภาวะตรงข้ามยังเคลื่อนไหวกลับไปสู่อีกภาวะหนึ่งด้วย (reverse to the opposites)    
“ผู้ที่ถูกลดทอน จะต้องมีมากมาก่อน ผู้ที่อ่อนแอ จะต้องเข้มแข็งมาก่อน ผู้ที่ตกต่ า จะต้องยิ่งใหญ่มาก่อน ผู้ที่ได้รับ 
จะต้องให้มาก่อน” (พจนา จันทรสันติ, 2539, หน้า 108) ในขณะที่เหลาจื่อมองการเคลื่อนไหวของสรรพสิ่ง
เป็นการเคลื่อนไหวจากภาวะหนึ่งไปสู่อีกภาวะหนึ่ง โดยยังคงมองว่าทั้งสองภาวะมีความแตกต่าง แต่จวงจื่อมอง
เพ่ิมเติมว่าสรรพสิ่งเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงโดยตลอด เป็นภาวะตรงข้ามที่เท่าเทียมกันและอิงอาศัยซึ่งกันและกัน
จนไม่สามารถจะแบ่งแยกได้ การแบ่งแยกเป็นเพียงข้อก าหนดของมนุษย์เท่านั้น อย่างไรก็ตามใช่ว่าสรรพสิ่งใน
ธรรมชาติจะเป็นหนึ่งโดยไม่มีความแตกต่างอยู่เลย การที่จวงจื่อกล่าวถึงความเป็นหนึ่งเดียวของธรรมชาตินั้น 
หมายความว่าสรรพสิ่งมีความสัมพันธ์กันจนเราไม่อาจจะแบ่งแยกได้แน่ชัดว่าสิ่งใดแตกต่างจากสิ่ง ใดอย่าง
ชัดเจนตายตัว ไม่ใช่ว่าสรรพสิ่งไม่มีความแตกต่างกันเลย 
4. เครื่องมือในกำรเข้ำถึงควำมรู้ 
 นอกจากความเป็นจริงจะแปรเปลี่ยนได้แล้ว ซึ่งการถ่ายทอดภาษาเองก็ไม่คงที่แน่นอนในบางครั้ง
ภาษาท าให้เราเข้าใจอย่างสับสนว่าสิ่งที่บ่งถึงมีอยู่จริง หรือมีความแตกต่างอย่างที่เราเข้าใจจากภาษา จวงจื่อ 
เสนอข้อโต้แย้งด้วยการแสดงให้เห็นความยอกย้อนของภาษา ที่สามารถเป็นกับดักให้เราคิดได้ว่า ภาษาอาจจะ
ไม่ได้สื่อ หรือขัดแย้งกันแต่อย่างใด 
 “บัดนี้จักบอกค าไว้ ณ ที่นี้ ซึ่งยังมิทราบว่าสามารถจัดเข้าประเภทได้ หรือมิอาจจัดเข้าประเภทได้    
แต่ไม่ว่าจะเข้าประเภทได้หรือไม่ ก็ย่อมสามารถจัดเข้า เป็นประเภทใดประเภทหนึ่งได้อย่างแน่นอน จึงย่อม   
ไม่มีความแตกต่างจากประเภทอ่ืนแต่อย่างใด อย่างไรก็ตามก็จักขอลองบอกกล่าวค าไว้ ดังนี้  
 ยังมีการเริ่มต้น มีการมิได้เริ่มการเริ่มต้น และยังมีการที่ยังมิได้เริ่มของการมิได้เริ่มการเริ่มต้น           
ยังมีความมีอยู่ มีความไม่มีอยู่ มีการยังมิได้เริ่มมีความไม่มีอยู่ และยังมีการที่ยังมิได้เริ่มการมิได้ เริ่มมีความมีอยู่  
 ความมีอยู่และความไม่มีอยู่เกิดข้ึนโดยฉับพลัน และก็ยังไม่รู้แจ้งว่า ผลของความมีอยู่และความไม่มีอยู่
ดังกล่าวนี้ ท าให้อะไรมีอยู่จริงและอะไรไม่มีอยู่จริง บัดนี้ข้าเพ่ิงได้มีวาจากล่าวออกไป แต่ก็ยังมิอาจรู้ได้ว่า       
ที่ได้กล่าวออกไปนั้นจะมีผลเท่ากับได้เอ่ยออกไป หรือเท่ากับมิได้เอ่ยออกไปไม่มีอะไรในใต้หล้าที่มีขนาดใหญ่
กว่าปลายขนในฤดูสารท จึงแม้มหาบรรพตไท่ซันก็ยังดูเล็กไม่มีอะไรที่มีอายุวัฒนากว่าทารกที่ตายแต่แรกเกิด 
จึงแม้เผิงจู่ก็ยังประหนึ่งถึงแก่กาลแต่ยังเยาว์ ฟ้า ดินนั้นก่อเกิดมาพร้อมกับตัวข้า สรรพสิ่งนานากับตัวข้าก็เป็น



52  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจยัธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวกิสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560) 

หนึ่งเดียวกัน ในเมื่อเป็นหนึ่งเดียวกันแล้ว การเอ่ยวาจาแก่กันจะมีได้ฉันใด ในเมื่อได้เอ่ยวาจากล่าวว่าเป็น   
หนึ่งเดียวกันไปแล้ว การมิได้เอ่ยวาจาจะเป็นได้ฉันใด 
 จ านวนหนึ่งกับการกล่าววาจารวมกันได้เป็นสอง สองรวมกับหนึ่งย่อมกลายเป็นสาม จากจุดนี้หากสืบ
สาวด าเนินไปเรื่อยๆ แม้แต่คณิตกรผู้ปรีชาก็ยังมิอาจค านวณถึงจุดจบได้ อย่าว่าแต่สามัญชนเช่นเราเลย        
ในเมื่อนับจากความไม่มีไปสู่ความมีอยู่ ก็ยังได้จ านวนเป็นถึงสามเช่นนี้ การนับจากความมีอยู่ไปสู่ความมีอยู่       
ก็ยิ่งมิต้องเอ่ยถึง จึงมิควรด าเนินการใดๆ ปล่อยให้เป็นไปตามครรลองธรรมเถิด” (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์, 2548, หน้า 
46-47) 
 ดังนั้น จวงจื่อเสนอว่า ภาษาไม่สามารถสะท้อนให้เห็นภาพหรือเข้าใจความเป็นจริงบางอย่างได้อย่างแท้จริง
ความสัมพันธ์ระหว่าง “เต๋าอันยิ่งใหญ่ย่อมไม่เรียกขานวิวาทะอันยิ่งใหญ่ย่อมไร้ถ้อยค าเต๋าเมื่อสาธยายย่อมไม่ใช่
เต๋าถ้อยค าเมื่อวิวาทะย่อมมิอาจบรรลุผล” (ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์, 2548, หน้า 42-44) ซึ่งผู้เขียนคิดว่าจวงจื่อมอง
ความสัมพันธ์ในแง่อภิปรัชญาระหว่าง “เต๋า” เพราะ ความจริงเป็นจริงหรือ “เต๋า” นั้นไร้นาม ไร้สภาวะและ   
ไร้ขอบเขตด้วยในเมื่อท าให้สิ่งที่บ่งสภาวะและขอบเขตชัดเจน แต่การใช้วิธีการทางวรรณคดีก็สามารถแสดง
แนวทางที่จะน าไปสู่ความรู้ความเข้าใจ “เต๋า” ในแง่อภิปรัชญาและมรรควิธี ในการด าเนินชีวิตได้เลย        
เพราะแม้ว่าจะไม่สามารถสื่อให้เข้าใจได้ด้วยนามโดยตรงและท าให้มนุษย์มีกรอบความคิดและจิตวิญญาณที่
เป็นอิสระโดยไม่ยึด 
5. บทสรุป 
 ทฤษฎีความรู้ที่ปรากฏในปรัชญาจวงจื่อมีลักษณะเป็นสัจนิยม (Realism) ที่ถือว่าความรู้ที่ได้เป็นทั้ง    
2 ระดับ คือ 1) ความรู้เชิงอัตนัย (Subjective knowledge) จวงจื่อ กล่าวถึงบ่อยเพราะเป็นความรู้ที่สามารถ
น าไปปฏิบัติฝึกจิตของผู้รู้ได้และ 2) ความรู้เชิงปรนัย (Objective knowledge) คือการวางหลักการเกี่ยว
แนวคิดของจวงจื่อ ไม่ได้ด ารงอยู่อย่างไร้เหตุผล แต่ยังได้วิเคราะห์ถึงเรื่องความรู้ไปถึงแก่นแท้ของธรรมชาติ
ด้วยเช่นกัน ท าให้สิ่งหนึ่งสิ่งใดกลายเป็นเรื่องความรู้ตามกระบวนการแปรเปลี่ยนอันเป็นการกระท าที่พึง
ประสงค์นี้จะท าให้ “ความรู้”และประสบการณ์ที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ การแปรผันทางปัญญาที่น าไปสู่มรรคา     
จึงกลายเป็นความรู้อันยิ่งใหญ่ได้ จวงจื่อถอดถอนความเป็นมนุษย์ออกจากการเป็นศูนย์กลางใน ซึ่งเกณฑ์การ
ตัดสินทฤษฎีความรู้ในปรัชญาจวงจื่อมี 2ระดับคือ 1) ความรู้ที่เป็นความจริงของโลก (Realism knowledge 
of world) จวงจื่อไม่ได้ปฏิเสธความเป็นไปได้ของความรู้ จวงจื่อเชื่อว่ามนุษย์มีความรู้ ได้คือ “การรู้” 
(Knowing) หรือ  จื้ อ  (Zhi) ที่ ต่ างจาก “ความรู้ ” (Knowledge) เพราะความรู้ เป็ น เรื่ องของการได้
ประสบการณ์บางสิ่งบางอย่าง เพราะจวงจื่อเชื่อว่าเป็นเพียงความรู้ที่มาจากภาษาเท่านั้น และ 2) ความรู้ที่เป็น
ความจริ งของภ าษา (Realism knowledge of Language) การตี ค วามของจวงจื่ อมองว่ าความรู้               
คือความสามารถในการแยกแยะทางภาษาการที่จวงจื่อไม่ได้ไว้ใจความสามารถของภาษาในการน าไปสู่ความรู้
ใดๆได้นั้น เกิดจากความสัมพัทธ์เกี่ยวกับขนบของภาษา โดยให้เหตุผลว่าความรู้เรื่องถูกหรือผิด เป็นไปไม่ได้ 
เพราะการตัดสินประเมินค่าทั้งมวลมาจากกรอบความคิดทางจริยธรรม ซึ่งเป็นสิ่งที่ไร้เหตุผลสนับสนุนและเป็นไป
ตามขนบของภาษา  
บรรณำนุกรม 
ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวิวัฒน์ . (2545). ศาสนาและปรัชญาในจีน ทิเบต และญี่ปุ่น . พิมพ์ครั้งที่ 1, กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์สุขภาพใจ จ ากัด. 
ปกรณ์ ลิมปนุสรณ์ (แปลและเรียบรียง) . (2548). คัมภีร์เต๋าของจวงจื่อ. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์

สร้างสรรค์บุ๊คส์ จ ากัด. 
พจนา จันทรสันติ (แปลและเรียบเรียง) . (2539). วิถีแห่งเต๋า. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์เคล็ดไทย. 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม-ธันวาคม 2560)  53 

ฟ้ืน ดอกบัว. (2555). ปวงปรัชญาจีน. พิมพ์ครัง้ที่ 2. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์สยามปริทัศน์ จ ากัด. 
Burton Watson. (1968). The complete works of Chuang Tzu.New York: Columbia University Press. 
Robert E. Allinson. (1989). Chuang –Tzu for spiritual transformation: An analysis of the inner 

chapters. New York: State University of New York Press. 


