
บทวิจารณ์หนังสือเร่ืองแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย)์ 
เขียนโดย ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา 

Book Reviews : The Original Essence of Buddhist Philosophy (Volume One: Human) 
Written by Professor Dr.Sompan Pomta 

 
 

สถิระ ราชรินทร์ 
Sathira Racharin 

อาจารย์พิเศษ 
Independent Lecturer 

วิทยาลัยชุมชนน่าน 
Nan Community College 

E-mail : daw_0897045256@hotmail.com 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความเรื่องนี้ เป็นการวิจารณ์หนังสือเรื่องแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) เขียนโดย
ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา เป็นหนังสือประเภทแนวคิดปรัชญาดั้งเดิมของพระพุทธเจ้าก่อนที่จะมีเถร
วาทและมหายาน ผู้วิจารณ์ได้แสดงความคิดเห็นต่อประเด็นเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ ดังนี้ ด้านความคิด ผู้แต่งได้
วางความคิดหลักๆ ว่าด้วยเรื่องแนวคิดพ้ืนฐานทางปรัชญาที่ส าคัญๆ ของพระพุทธเจ้าในช่วงที่ยังทรงมีชีวิตอยู่ 
ด้านเหตุผล หนังสือเล่มนี้ผู้แต่งจะอธิบายเรื่องใด จะยกค าถามขึ้นมาก่อน การตั้งค าถามจะช่วยให้ผู้อ่านคิด
ค าตอบเองก่อน แล้วค่อยมาดูค าตอบของผู้เขียน ด้านภาษา หนังสือเล่มนี้เป็นงานวิชาการเชิงปรัชญาเนื่องจาก
ตลอดทั้งเล่มนี้ผู้แต่งได้น าเสนอเนื้อหาที่ค่อนข้างจะเข้าใจได้ยาก  
ค าส าคัญ : เถรวาทและมหายาน, พระพุทธเจ้า, วิชาการเชิงปรัชญา 
ABSTRACT 
  This article is a book review of the original theme of Buddhist philosophy. (Volume 
One: Human) written by Prof. Dr. Sompan Pomta. The content of the book concerned       
the original Buddha's philosophical concept before Theravada and Mahayana. The author 
commented on the fundamental philosophical concepts at the Buddha's lifetime. Before 
going to explain content he constructed questions for helping readers to find out answers by 
themselves. This book is a philosophical work which is understandable. 
Keywords: Theravada and Mahayana, Buddha, philosophical work 
 
1. บทน า 
 หนังสือเรื่องแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) เขียนโดยศาสตราจารย์ ดร.สมภาร      
พรมทา เป็นหนังสือประเภทแนวคิดปรัชญาดั้งเดิมของพระพุทธเจ้าก่อนที่จะมีเถรวาทและมหายาน           
เป็นปรัชญาของพระพุทธเจ้าดั้งเดิมที่มีลักษณะแนวคิดแตกต่างจากแนวคิดปรัชญาที่ปรากฏในพุทธศาสนาที่
พัฒนาขึ้นหลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว โดยมีเนื้อหา 2 เล่มผู้ วิจารณ์จะวิจารณ์เฉพาะเล่มที่หนึ่ง      



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  59 

(แก่นเดิมของพุทธปรัชญา เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) นี้เท่านั้นหนังสือเล่มนี้พิมพ์เผยแพร่ครั้งแรก เดือน มกราคม 
2560 มีจ านวน 256 หน้า เพ่ือเสนอมุมมองให้เห็นว่าแนวคิดพ้ืนฐานทางปรัชญาที่ส าคัญของพระพุทธเจ้า
ในช่วงที่พระองค์ยังทรงพระชนม์อยู่และช่วงเวลาดังกล่าวไม่มีพุทธศาสนาสองนิกายคือเถรวาทและมหายาน 
แนวคิดของพระพุทธเจ้าก่อนจะมีเถรวาทและมหายานมีลักษณะเป็นอย่างไร  
 เนื้อหาของการเขียนหนังสือเรื่องแก่นเดิมของพุทธปรัชญา ได้มีการแบ่งเนื้อหาออกเป็น 4 ตอน ได้แก่ 
ตอนที่ 1 จุดตั้งต้นของความคิดทางปรัชญาของพระพุทธเจ้า ตอนที่ 2 พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือไม่ ตอนที่ 3 
ธรรมชาติของมนุษย์ ตอนที่ 4 พัฒนาการของชีวิต  
2. สรุปสาระส าคัญของเนื้อหา 
 ส าหรับเนื้อหาส าคัญทั้ง 4 ตอนของหนังสือเรื่องแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) ได้แบ่ง
เนื้อหาส าคัญได้ดังนี้  
 สรุปสาระตอนที่ 1 จุดตั้งต้นของความคิดทางปรัชญาของพระพุทธเจ้า  
 สาระส าคัญของตอนนี้เล่าถึงที่มาของความรู้ในพระไตรปิฎกโดยอธิบายพัฒนาการตั้งแต่แรกเริ่มโดย
แบ่งการอธิบายออกเป็นข้อๆ ในตอนที่ 1 มี 24 ข้อดังนี้  
 ผู้แต่งได้อธิบายเกี่ยวกับหนังสือพระไตรปิฎกว่า พระพุทธเจ้าไม่ได้ทรงบันทึกค าสอนของพระองค์เป็น
ตัวหนังสือ พระไตรปิฎกภาษาบาลีของนิกายเถรวาทไม่ใช่งานเขียนของพระพุทธเจ้า พระไตรปิฎกเป็นหนังสือ
บันทึกค าสอนของพระพุทธเจ้าโดยผู้รับผิดชอบท าให้พระไตรปิฎกเกิดขึ้น หนังสือพระไตรปิฎกเริ่มเกิดจากการ
จารึกในใบลานด้วยอักษรภาษาบาลีต่อมาจัดพิมพ์เป็นหนังสือขึ้นในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาโดยใช้
ภาษาของประเทศนั้นๆบันทึก และอธิบายสาเหตุของการแต่งหนังสืออรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา หลังจาก
พระพุทธเจ้าจะปรินิพพานไปแล้ว แม้ว่าความคิดของพระองค์ก็ยังอยู่และมีอิทธิพลต่อมนุษย์ในโลกโดยผ่านการ
บันทึกไว้เป็นตัวหนังสือ ในข้อที่ 5 อธิบายว่าคนรุ่นหลังเมื่อจะศึกษาแนวคิดของพระพุทธเจ้าจึงควรใช้
ประโยชน์จากวิชาปรัชญาภาษามาวิ เคราะห์ความคิดของพระพุทธเจ้าที่ ทรงถ่ายทอดเป็นภาษา                  
ข้อนี้ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา เห็นว่าภาษามีความจ าเป็นต่อคันถธุระ และวิปัสสนาธุระ เพราะภาษา
คิดลอยๆไม่ได้ และในข้อที่ 9 ผู้แต่งกล่าวว่าชาวพุทธส่วนใหญ่มีความเชื่อว่าชีวิตที่หมดจดงดงามต้องผ่านการ
ปฏิบัติวิปัสสนาเท่านั้น การอ่านจากคัมภีร์ยังไม่เพียงพอนั่นหมายความว่า การศึกษาอย่างเดียวไม่สามารถ
บรรลุธรรมได้ ต้องผ่านวิปัสสนาธุระเท่านั้นและผู้แต่งยืนยันว่า “ทั้งคันถธุระและวิปัสสนาธุระถูกแต่งขึ้นใน
ภายหลังสมัยพุทธกาลโดยมีข้อสังเกตคือพบพิรุธหรือแนวคิดเรื่องคันถธุระและวิปัสสนาธุระเกิดในยุคอรรถ
กถา” คันถธุระและวิปัสสนาธุระนั้นแยกสังคมพระสงฆ์ออกเป็นสองพวก พระที่ศึกษาคันถธุระเรียกว่า         
พระนักปริยัติ พระที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเรียกว่า พระนักปฏิบัติโดยยกตัวอย่างพระนักปริยัติและ       
พระนักปฏิบัติขึ้นมาอธิบาย ผู้แต่งอธิบายในข้อที่ 12 ว่าพระพุทธศาสนาแบบของพระพุทธเจ้า เล็ก กะทัดรัด 
งดงาม ออกแบบพอดีส าหรับใช้ดับทุกข์ในชีวิต แต่พระพุทธศาสนาในปัจจุบันซับซ้อน รุงรัง เนื้อหาจ านวนมาก
ไม่สามารถหาเหตุผลมาสนับสนุนได้อย่างหนักแน่น พระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมของพระพุทธเจ้า              
ง่าย ตรงไปตรงมา อาศัยภาษาธรรมชาติของมนุษย์เป็นอุปกรณ์ในการที่ถ่ายทอดความคิดของพระองค์ไปยัง
ผู้ฟัง พระพุทธเจ้าไม่มีปาฏิหาริย์ ไม่มีทางลัด ไม่มีเรื่องเหนือธรรมชาติทุกอย่างอธิบายด้วยกฎธรรมชาติและ    
กฎแห่งความเป็นสาเหตุและผลเสมอ และในข้อนี้ผู้แต่งหนังสือยอมรับว่าตั้งแต่หนังสือพระไตรปิฎกลงไปไม่ได้
บรรจุเฉพาะค าสอนของพระพุทธเจ้าเท่านั้น แต่บรรจุความคิดของคนอ่ืนลงไปด้วย และเพ่ือเป็นการตอบข้อ 
14 ว่าเราสามารถแสวงหาค าสอนพระพุทธเจ้าด้วยมั่นใจว่าทรงสอนอย่างนั้นจริงๆโดยใช้ปัญญาพิจารณา
สอดส่องจากเอกสารทางพระพุทธศาสนาการพิจารณาคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาโดยอาศัยพิรุธหรือร่องรอยที่
แสดงว่าพระไตรปิฎกไม่ได้สมบูรณ์เป็นเนื้อเดียวกัน พระไตรปิฎกต้นฉบับเป็นทวิปิฎกคือพระวินัยและพระสูตร 



60  วารสารพุทธมคัค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

ยุคหลังพุทธกาลเพ่ิมอภิธรรมปิฎกเข้ามาเป็นไตรปิฎกและผู้แต่งอธิบายถึงเกณฑ์การพิจารณาว่าถ้าผู้แต่งเป็นผู้
รวบรวมพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตปิฎกจะมีเกณฑ์ในการรวบรวมโดยแบ่งเป็น 3 ขั้นตอน ขั้นตอนที่หนึ่ง
ต้องมั่นใจว่าเป็นพุทธะพจน์ไม่ใช่ของพระสาวกผู้ใหญ่ ขั้นตอนที่สองทบทวนความรู้ในหมู่ผู้รู้ทางวินัยโดยไม่
เสนอแนวคิดใดๆของตนลงในบันทึก ขั้นตอนที่สามหากเห็นว่าตอนใดไม่ชัดเจนไม่ควรเขียนหรือพิจารณาลงไป
ปนกับพุทธพจน์ แต่ท าได้ด้วยการแยกตัวบทต้นคือพุทธพจน์ 
 การรวบรวมพระวินัยปิฎกของนิกายเถรวาท ไม่ได้มาตรฐานโดยให้เหตุผลว่า นอกเรื่องพูดเรื่องที่ไม่
เกี่ยวข้อง มีพิรุธและขัดแย้งโดยยกตัวอย่างจากพระวินัยปิฎกเล่มที่ 1 ข้อ 538 และวินัยปิฎกเล่มที่ 1 ข้อ 127 
พระวินัยและพระสูตรมีข้อมูลที่ขัดแย้งกันโดยยกตั วอย่างจากพระวินัยปิฎกเล่มที่  4 ข้อที่  103 และ
พระไตรปิฎกเล่มที่ 13 ข้อที่ 521 ผู้แต่งเชื่อว่าคณะที่รวบรวมพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตปิฎกเป็นคนละชุด 
เนื่องจากพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตปิฎกมีเนื้อหาขัดแย้งกันโดยพบพิรุธในเรื่องของพระองคุลีมาล พระวินัย
ปิฎกเองก็มีพิรุธโดยยกตัวอย่างเรื่องพระทัพพมัลลบุตร เนื่องจากมีการเพ่ิมข้อมูลลงไปในพระไตรปิฎกมากเกิน
กว่าจะเป็นจริงได้ผู้แต่งได้ยกตัวอย่างเรื่ององคุลีมาล และแสดงเหตุผลว่าพระพุทธเจ้าพบองคุลีมาลในป่าเพียง
ล าพังไม่มีผู้อ่ืนอยู่ด้วยแต่เรื่องที่เขียนไว้ในพระสูตรเขียนไว้อย่างละเอียดพิจารณาจากภาษาค้นพบว่าภาษา
ตอนนี้ใหม่กว่าภาษาบาลีในช่วงอ่ืนๆผู้แต่งไม่เห็นด้วยกับคณะที่รวบรวมพระวินัยปิฎกที่อธิบายขยายความใน
แต่ละข้อโดยเฉพาะหมวดที่ส าคัญเช่นปาราชิกและสังฆาทิเสส โดยยกตัวอย่างการพิจารณาเรื่องการจ้างวานฆ่า
ของพระภิกษุท่ีผู้เขียนเรียกว่าแปลกประหลาด ผู้เขียนอธิบายว่าภิกษุที่ศึกษาพระไตรปิฎกและพบข้อพิรุธแต่ไม่
กล้าแย้งเพราะมีความเชื่อว่าถ้าแย้งความคิดเหล่านี้เท่ากับแย้งพระไตรปิฎก พระวินัยส่วนที่พระพุทธเจ้าแสดง
ไว้ง่ายตรงไปตรงมาแต่ถูกปิดบังเอาไว้ด้วยค าอธิบายที่ซับซ้อนอิงกับจินตนาการ สรุปให้เห็นว่าพระวินัยพบพิรุธ
และมีรายละเอียดที่สลับซับซ้อนผู้แต่งได้พิจารณาว่าในปัจจุบันมีคนที่สนใจสามารถศึกษาพระไตรปิฎกผ่าน
อินเตอร์เน็ต จึงอยากน าเอาความคิดที่ไม่ใช่ของพระพุทธเจ้าออกจาก พระไตรปิฎก  
 ผู้แต่งสนับสนุนความคิดของท่านพุทธทาสเกี่ยวกับการพิจารณา และใช้เกณฑ์เดียวกับท่านพุทธทาสใน
การพิจารณาและได้เสนอหลักในการพิจารณาดังนี้  
 - แนวคิดเรื่องการศึกษาหัวข้อธรรมไม่ควรศึกษาแบบเดี่ยวเช่นเรื่องทานของพระเวสสันดรเป็นต้น     
แต่ควรศึกษาเป็นชุดหรือเป็นครอบครัวในทางความคิดโดยยกตัวอย่างกรณีวัดพระธรรมกาย  
 - ปัญหาของนิกายเถรวาทอีกประการหนึ่งคือการน าค าสอนของพระพุทธเจ้ามาชูเดี่ยว  
 - เพ่ิมเติมข้อสังเกตเก่ียวกับแนวคิดเรื่องทางสายกลาง  
 - สนับสนุนแนวคิดท่านพุทธทาสที่ศึกษาค าสอนของพระพุทธเจ้าด้วยกันทั้งชุดโดยมีหลักเกณฑ์ว่าต้อง 
เป็นไปเพ่ือความดับทุกข์และสรุปว่าพระวินัยกับพระสูตรมีปัญหาคนละแบบพระวินัยมีพิรุธให้จับได้โจ่งแจ้งส่วน
พระสูตรแนบเนียนกว่า 
 สรุปสาระตอนที่ 2 พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือไม่ 
 สาระส าคัญของตอนนี้ มี 23 ข้อดังนี้ 
 ในข้อที่ 1- 7 ผู้แต่งได้อธิบายถึงปรัชญากรีกว่าดินน้ าลมไฟเป็นปฐมทัศน์ของโลกยกเรื่องอิฐเป็น
ตัวอย่างและกล่าวถึงพัฒนาการของปรัชญากรีกจากเดิมศึกษาเรื่องโลกภายนอกที่อ่ิมตัวแล้วหันมาศึกษาเรื่อง
คนโดยยกตัวอย่าง ล็อค ฮูม เบิร์กเลย์และพระพุทธเจ้า อธิบายถึงยุคที่มนุษย์ไม่ได้พูดถึงเรื่องตนเองแต่พูดถึง
เรื่องส าคัญคือเรื่องศาสนาเรื่องแนวคิดอภิปรัชญาศาสนา และแนวคิดประจักษ์นิยมซึ่งเสนอโดยล็อคและฮูมว่ า 
มนุษย์มีการรับรู้ผ่านอายตนะ 5 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ผู้แต่งสนับสนุนแนวคิดนี้โดยอธิบายว่าความคิดของ
มนุษย์จะวนอยู่ในกรอบอายตนะทั้ง 5 นี้  โดยเชื่อว่าแนวคิดประจักษ์นิยมมีผลต่อวงการปรัชญาและ
วิทยาศาสตร์ แม้ว่านักปรัชญาบางส่วนมีความเห็นขัดแย้งกับล็อคและฮูมในเรื่องการรับรู้อายตนะทั้ง 5 โดยให้



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  61 

เหตุผลว่าไม่เพียงแต่ความรู้เท่านั้น แต่ต้องสงสัยไม่ได้ ในข้อที่ 8-14 อธิบายว่าแนวคิดประจักษ์นิยมนี้เสนอว่า
เมื่อเราสัมผัสสิ่งต่างๆที่ปรากฏแก่อายตนะอย่าได้คิดเกินเลยกว่านั้นเพราะเราจะไม่รู้อะไรเลย แต่นักปรัชญาเช่น 
โสกราตีส เพลโต อาริสโตเติลแสวงหาความรู้ที่เกินไปกว่าข้อเท็จจริงที่ปรากฏแค่อายตนะ ความรู้ในระดับนี้ต้อง
ใช้อย่างอ่ืนในตัวคนที่ไม่ใช่ประสาทสัมผัสเพ่ือเข้าถึงความรู้ ผู้แต่งอธิบายต่อว่านอกจากอายตนะแล้วมนุษย์ถูก
สร้างให้มีปัญญาความรู้หาได้จากปัญญาอายตนะเป็นฐานของปัญญา ปัญญาของฮูมถูกใช้ให้เป็นลูกน้องของ
อายตนะแต่ปัญญาของพวกกรีกใช้เป็นนายของอายตนะ นักปรัชญากรีกเชื่อว่าความรู้ต้องมาอิงอยู่กับความเชื่อ
หรือความหวังอะไรและไม่มีทางสงสัยได้ ความรู้นี้เกิดจากการขบคิดด้วยปัญญาและค้นพบความรู้ในเรื่องนั้น
เช่น คณิตศาสตร์ ในข้อที่ 15- 23 ผู้แต่งเสนอว่าการพิจารณาพุทธปรัชญาต้องเริ่มจากการพิจารณาตัวของ
พระพุทธเจ้าก่อน เพราะถ้าพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์การรับรู้ของพระพุทธเจ้าก็เหมือนมนุษย์โดยทั่วไปจะง่ายต่อ
การให้เหตุผลต่อค าสอนของพระพุทธเจ้า และให้เหตุผลว่าศาสนาที่อิงอยู่กับความเชื่ออาจอยู่ได้ไม่นานในโลก
ปัจจุบันแต่นักปรัชญานักวิทยาศาสตร์จะได้รับความนิยม และได้อธิบายค าถามที่ว่าพระพุทธเจ้าเป็นคน
ธรรมดาหรือพระเจ้า เทพเจ้า เทวดา มนุษย์พิเศษโดยยกตัวอย่างพระแก้วมรกตและพระพุทธรูปที่ฝรั่งน ามา
ถวาย และเล่าเรื่องการน าพระพุทธรูปที่ฝรั่งสร้างถวายไปประดิษฐานรวมกับพระพุทธรูปอ่ืนเจ้านาย          
บางพระองค์ก็คัดค้านเพราะเห็นว่าเหมือนไม่ใช่พระพุทธรูป และกล่าวถึงความเชื่อที่มีต่อการปั้นพระพุทธรูปใน
ประเทศไทย รวมถึงแสดงลักษณะของพระพุทธเจ้าในพระทัยของรัชกาลที่ห้ามีลักษณะเป็นคนฉลาด อดทน     
มีความคิดมาก ไม่ใช่ท าหน้ายิ้มกริมไม่นั่งหลับและอยู่ด้วยสติสัมปชัญญะ โดยยกตัวอย่างพระลิขิตของสมเด็จ
พระมหาสมณเจ้าที่ส่งตอบรัชกาลที่ห้าถึงลักษณะของพระพุทธเจ้าที่ถูกสร้างขึ้นในปัจจุบันว่า “เห็นแล้วร าคาญใจ 
และไม่ทรงเชื่อเรื่องมหาปุริสลักษณะ” และแสดงลักษณะของพระพุทธเจ้าตามแนวคิดของรัชกาลที่ห้าและ
สมเด็จพระมหาสมณเจ้าตรงกันว่ามีรูปร่างลักษณะคล้ายมนุษย์ต่างจากรูปร่างที่เป็นมหาปุริสลักษณะและผู้แต่งได้
ยืนยันว่าพระพุทธเจ้าทรงเป็นมนุษย์เหมือนเราในแง่เผ่าพันธุ์มนุษย์ การที่พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์เป็นผลดีต่อ
ค าสอนในพระไตรปิฎกและการตีความว่าทรงเป็นมนุษย์ธรรมดาช่วยให้ค าสอนมีน้ าหนักและสมเหตุสมผล 
 สรุปสาระส าคัญตอนที่ 3 ธรรมชาติของมนุษย์ 
 สาระส าคัญของตอนนี้ มี 58 ข้อดังนี้ 
 ในข้อนี้ผู้แต่งได้อธิบายว่าค าสอนในพระไตรปิฎกบางส่วนว่าไม่ได้เป็นของพระพุทธเจ้า การศึกษาเพ่ือ
พิจารณาว่าอะไรเป็นค าสอน อะไรไม่ได้เป็นค าสอน ไม่ได้เป็นการล่วงละเมิดความเชื่อที่ว่าพระไตรปิฎกทั้งหมดเป็น
ของพระพุทธเจ้าต้องให้ความศรัทธาเท่านั้น แต่ด้วยอาศัยหลักการในกาลามสูตร ข้อที่ 10 อย่าเพ่ิงปลงใจเชื่อ
เพราะคนที่สอนนั้นเป็นครูของเรา ผู้แต่งกล่าวถึงความรู้ของพระพุทธเจ้าว่าความรู้ไม่มีทางเป็นอิสระจากผู้เป็น
ต้นก าเนิดได้ ผู้แต่งจึงเริ่มศึกษาจากพระพุทธเจ้าและในบางกรณีเรื่องบางเรื่องของผู้ให้ต้นก าเนิด อธิบายเพ่ิมว่า
ความรู้อาจจะไม่จ าเป็นหรือจ าเป็นเฉพาะบางเรื่องต่อความรู้ยกตัวอย่างมาร์ก เป็นการตั้งค าถามว่าแล้วเรื่อง
อะไรที่เกี่ยวกับความคิดของเราซึ่งค าตอบก็คือความจริงในทางชีววิทยามีผลต่อการที่คนเราเสนอความคิดอย่าง
นี้อย่างนั้นออกมาและได้กล่าวถึงประโยชน์ของวิชาญาณวิทยาธรรมชาติ ว่าเป็นการปรับคนเข้าหาความรู้หรือ
การปรับความรู้ให้เข้าหาคนโดยยกตัวอย่างแนวคิดของจีนเรื่องการตัดเกือกให้พอดีกับตีนหรือตัดตีนให้พอดีกับ
เกือก ในข้อที่ 7 ผู้แต่งกล่าวว่าการศึกษาพระไตรปิฎกอย่างจริงจังท าให้ทราบว่าทัศนะทางญาณวิทยาของ
พระพุทธเจ้าว่าเป็นแนวญาณวิทยาตามธรรมชาติ ลักษณะส าคัญของญาณวิทยาแบบธรรมชาติคือเป็นความรู้ที่
สะสมประสบการณ์ทั้งในการสังเกตธรรมชาติสังเคราะห์ผล และการสังเกตธรรมชาตินั้นเป็นความรู้อย่างใด
อย่างหนึ่งขึ้นอยู่กับปัญญาของนักคิดด้วยแต่นักคิดก็ตระหนักรู้ดีว่าความคิดของตนอาจจะบกพร่องได้โดย
ยกตัวอย่างพระพุทธเจ้าเป็นนักคิดนักสังเกต มุมมองของนักคิดสายญาณวิทยาธรรมชาติบอกพระพุทธเจ้าว่าเป็นคน
ธรรมดามีพ่อ มีแม่ แต่งงานมีลูกทรงเจ็บป่วย และท่ีสุดทรงตายตามหลักสัจธรรมสากล 



62  วารสารพุทธมคัค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 เมื่อพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์และคิดอย่างมนุษย์พระธรรมของพระพุทธเจ้ายังมีความบกพร่องซึ่งเป็น
ธรรมดาของความคิดมนุษย์ในโลกโดยยกตัวอย่างอริยสัจสี่เป็นข้ออธิบายและยืนยันว่าแนวคิดของพระพุทธเจ้า
ในฐานะเป็นแนวคิดของมนุษย์คนหนึ่งย่อมมีความบกพร่องโดยพิจารณาจากข้อบกพร่องภายนอก ในข้อ 12        
ผู้แต่งได้ตั้งค าถามว่าพระพุทธเจ้ามนุษย์มองว่ามนุษย์มีธรรมชาติเป็นอย่างไร เพ่ือที่จะอธิบายค าถามนี้จึงก าหนด
ประเด็นอภิปรายเรื่องธรรมชาติของมนุษย์ในทัศนะของ พระพุทธเจ้ามีสี่หัวข้อ คือ มนุษย์ประกอบขึ้นจากอะไร 
มนุษย์แสดงพฤติกรรมหลักเพราะอะไรผลักดัน มนุษย์หลุดพ้นจากพันธนาการของชีวิตได้หรือไม่เพียงใด      
หากมนุษย์จะหลุดพ้นจะหลุดพ้นได้ด้วยอะไรและอย่างไร ในสี่ประเด็นที่ผู้แต่งเห็นว่าประเด็นที่มีความส าคัญ
น้อยที่สุดคือประเด็นที่หนึ่ง ขันธ์ 5 และธาตุ 6 ในพระสูตรแตกต่างจากพระอภิธรรมโดยผู้แต่งยกตัวอย่างเรื่อง
ช่างปั้นหม้อ มนุษย์เกิดจากธาตุ 6 ประกอบกันขึ้นเป็นเราและอธิบายกระบวนการรับรู้ของมนุษย์โดย
ยกตัวอย่างในพระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 14 ข้อ 690 มาอธิบายเสนอความคิดว่าตัวตนที่คงที่ ที่แท้ของเราไม่มี 
และยืนยันว่าชีวิต พืช คน สัตว์ไม่มีตัวตนที่แท้อย่างใดอย่างหนึ่ง ธรรมชาติของมนุษย์ตามทัศนะของ
พระพุทธเจ้าทรงมองว่าประกอบด้วยกายและใจ อธิบายขันธ์ 5 รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ข้อ 21 
ถึงข้อ 24 อธิบายสังขารขันธ์คือองค์ประกอบมนุษย์ตามทัศนะของพระพุทธเจ้า ว่ามีความสามารถที่จะเลือก
และรับผิดชอบในสิ่งที่ตนเลือกดังนั้น เรื่องสังขารขันธ์คือสิ่งที่พร้อมจะดีหรือเลวก็ได้ ในข้อ 25 เป็นการตอบ
ค าถามที่ตั้งไว้ว่ามนุษย์แสดงพฤติกรรมหลักๆออกมาอย่างที่เราเห็นเพราะอะไรผลักดัน และข้อ 26 ถึงข้อ 58   
ผู้แต่งได้อธิบายถึงตัณหาสามคือกามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหาเป็นตัวผลักดันให้มนุษย์แสดงพฤติกรรมต่างๆ
และอธิบายถึงลักษณะของกามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหาแสดงลักษณะออกมามากหรือน้อยขึ้นอยู่กับ
เหตุปัจจัยและตัวของมนุษย์ 
 สรุปสาระส าคัญตอนที่ 4 พันธนาการของชีวิต 
 สาระส าคัญของตอนนี้ มี 70 ข้อดังนี้ 
 ข้อที่ 1 - 70 นี้ ผู้แต่งได้พิจารณาอภิปรายสองหัวข้อที่เหลือคือ 1) มนุษย์ สามารถหลุดพ้นจาก
พัฒนาการของชีวิตได้หรือไม่เพียงใด 2) หากมนุษย์สามารถหลุดพ้นได้จะหลุดพ้นได้ด้วยอะไรและอย่างไร    
โดยหัวข้อที่ 1 ถึงข้อ 16 เป็นการอธิบายถึงวิธีการคิดของพระพุทธเจ้า ข้อ 17 ถึงข้อ 21 ผู้แต่งสรุปว่า
พระพุทธเจ้าเป็นนักคิดที่ยอมรับว่ามนุษย์มีเสรีภาพพร้อมเหตุผลสนับสนุน ข้อ 22 ถึง ข้อ 31 อธิบายถึงการ
พยายามค้นหาสิ่งใดสิ่งหนึ่งของพุทธเจ้าทุกวิถีทางเพ่ือให้ค้นพบสิ่งที่ค้นหาด้วยวิธีการต่างๆ เช่นการทรมาน
ร่างกายเป็นต้นแต่แล้วก็ยังไม่พบสิ่งที่ต้องการจนในที่สุดพระพุทธเจ้าได้ ใช้พระปัญญาทบทวนสิ่งที่ผ่านมาและ
หาทางออกส าหรับปัญหา ข้อ 32 ถึง 41 ได้อธิบายว่าใจของมนุษย์ถูกออกแบบมาให้ตกอยู่ในข่ายของตัณหา
สามและอธิบายลักษณะของการแสดงออกของตันหาและเป็นการตอบค าถามที่ว่ามนุษย์มีความสามารถที่จะ
หลุดพ้นจากตาข่ายของธรรมชาติได้หรือไม่เพียงใด ข้อ 42 ถึงข้อ 70 เป็นการอธิบายค าตอบจากค าถามที่ว่า
หากมนุษย์มีความสามารถที่จะเป็นอิสระจากการถูกก าหนดโดยธรรมชาติจะมีอะไรเป็นเครื่องมือส าหรับ
ปลดปล่อยตนเองผู้เขียนได้ตอบว่าไตรสิกขาศีลสมาธิปัญญาเป็นเครื่องมือปลดปล่อยมนุษย์พร้อมกับค าอธิบาย 
3. ข้อวิจารณ์ 
 ผู้วิจารณ์มีข้อวิจารณ์ 2 ข้อ คือ 1) รูปแบบการน าเสนอเนื้อหา 2) การน าเสนอประเด็นในเนื้อหาใน
หนังสือแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์)  
 1) รูปแบบการน าเสนอเนื้อหา หนังสือเล่มนี้มีจุดเด่นคือการน าเสนอมีลักษณะเป็นข้อๆ แม้ว่าจะแบ่ง
หัวข้อออกเป็นสี่ตอนใหญ่แล้วก็ตาม และในแต่ละตอนจะมีหัวข้อย่อยๆเรียงล าดับตัวเลขจากน้อยไปหามากเช่น
ตอนที่ 1 เรื่องจุดตั้งต้นความคิดทางปรัชญาของพระพุทธเจ้ามีทั้งหมด 24 หัวข้อ อธิบายเรียงตามหัวข้อมี
ลักษณะเช่นเดียวกับการเรียงล าดับหัวข้อในหนังสือพระไตรปิฎกและคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาอ่ืนๆ เช่น 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  63 

สมันตปาสาธิกา เป็นต้น ในตอนที่ 2 ถึง 4 ก็มีการเรียงล าดับตัวเลขเช่นเดียวกัน การเรียงล าดับตัวเลขช่วยให้
การอธิบายเป็นไปตามหัวข้อท าให้ผู้อ่านไม่สับสนในเนื้อหาและแยกประเด็นชัดเจน 
 การน าเสนอเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ผู้แต่งมีความตั้งใจจะน าเสนอแนวคิดพ้ืนฐานทางปรัชญาที่ส าคัญ
ของพระพุทธเจ้าในช่วงเวลาที่พระองค์ยังมีชีวิตอยู่ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน
ยังไม่เกิดขึ้นและมีความเชื่อว่าแนวคิดทางปรัชญาของพระเจ้าดั้งเดิมมีลักษณะแตกต่างจากแนวคิดทางปรัชญา
ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาที่พัฒนาขึ้นหลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานแล้ว การที่จะระบุว่าสิ่งนี้เป็นแนวคิด
ทางปรัชญาของพระพุทธเจ้า สิ่งนี้ไม่ใช่แนวคิดทางปรัชญาของพุทธเจ้าเป็นเรื่องที่ยาก แต่ใช่ว่าจะเป็นไปไม่ได้ผู้
แต่งได้ยืนยันว่าพระพุทธศาสนาที่สอนในบ้านเราเป็นพุทธศาสนาที่ได้รับการพัฒนาหลังพระพุทธเจ้าปรินิพพาน
แล้วมีค าสอนหลายอย่างที่งอกขึ้นมาใหม่โดยนักคิดทางพระพุทธศาสนามากมายตามกาลเวลา โดยผู้แต่งยืนยัน
ว่าการย้อนกลับไปหาแก่นเดิมของพุทธธรรมมีประโยชน์ทั้งในแง่การปฏิบัติและในแง่วิชาการ ในแง่การปฏิบัติ
พุทธะศาสนาดั้งเดิมเสนอหลักการใช้ชีวิตตรงไปตรงมา มีเหตุผล ส่วนในแง่วิชาการ เล็ก กะทัดรัด แรง       
ตามความคิดของผู้แต่งแม้ว่าหนังสือเล่มนี้จะมีเนื้อหาเชิงวิชาการแต่ผู้แต่งได้เขียนอธิบายและยกตัวอย่างเข้าใจ
ได้ง่าย 
 ประโยชน์จากหนังสือเล่มนี้คือผู้ศึกษา ได้คิดวิเคราะห์และหาค าตอบจากค าถามที่ผู้แต่งได้ตั้งไว้ในแต่
ละตอนอีกท้ังกระตุ้นให้ผู้อ่านกล้าที่จะศึกษาพระไตรปิฎกด้วยหลักของเหตุผลหลุดพ้นจากความเชื่อโดยผู้แต่งให้
เหตุผลตามกาลามสูตรว่าอย่าพ่ึงปลงใจเชื่อว่าผู้นั้นเป็นครูของเราและสนับสนุนให้ผู้ศึกษาศึกษาพระไตรปิฎกด้วยการ
คิดวิเคราะห์หาเหตุผล อาจเรียกได้ว่าเป็นการศึกษาพระไตรปิฎกในมิติใหม่ 
 ผู้วิจารณ์เห็นว่า 1) การน าเสนอเนื้อหาที่เป็นข้อๆ นั้นมีมากเกิน เช่นในหน้า ข้อ 19 หน้า 41 แยกเป็น ข้อ ก 
ข ค ง จ ช ฌ ญ และในแต่ละข้อ(ทั้งเล่ม)ไม่ตั้งชื่อหัวข้อ บรรยาย จากข้อ ก จนถึง ข้อ ญ ยืดยาวยากต่อการจับ
ประเด็น ซึ่งมีทั้งหมด 176 2) เมื่อผู้อ่านสงสัยในประเด็นประจักษ์นิยม และเหตุผลนิยมของ ล็อก ฮูม และเบอร์
กเลย์ หน้า 103 – 104 แต่ไม่มีอ้างอิงเพ่ือที่จะอ่านเพ่ิมเติม 3) หนังสื่อเล่มนี้ไม่มีบรรณานุกรมเพ่ือจะค้นคว้า
เพ่ิมเติม ข้อ 10 หน้า 25 ผู้แต่งยกตัวอย่างเรื่องจักขุบาลและภิกษุสองสหายมาประกอบแต่ไม่ได้อธิบายเนื้อ
เรื่องทั้ง 2 อีกทั้งไม่มีการอ้างอิงแหล่งที่มาเพ่ือที่จะศึกษาค้นคว้าเพ่ิมเติมถึงเรื่องทั้ง 2 และข้อ 10 หน้า 25      
ผู้แต่งยกตัวอย่างเรื่องจักขุบาลและภิกษุสองสหายมาประกอบแต่ไม่ได้อธิบายเนื้อเรื่องทั้ง 2 อีกทั้งไม่มีการ
อ้างอิงแหล่งที่มาเพ่ือที่จะศึกษาค้นคว้าเพ่ิมเติมถึงเรื่องทั้ง 2 
 2) การน าเสนอประเด็นปัญหา ในหนังสือแก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) ผู้วิจารณ์มี
ทัศนะว่า การน าเสนอประเด็นปัญหาทางปรัชญาของหนังสือแก่นเดิมของพุทธปรัชญา  (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์) นี้
มีอยู่ 3 ด้านคือ  
 ด้านความคิด  
 ผู้แต่งได้วางความคิดในหนังสือเล่มนี้อย่างเป็นระบบเพ่ือประโยชน์ต่อการน าเสนอเนื้อหาในหนังสือเล่ม
นี้สังเกตได้จากการแบ่งบทหรือตอนซึ่งมีทั้งหมด 4 ตอน ในแต่ละตอนได้แบ่งไว้ออกเป็นข้อๆ นอกจากนี้ยัง
เสนอเนื้อหาที่เป็นล าดับตามความส าคัญของเรื่อง เช่น ตอนที่หนึ่ง จุดตั้งต้นของความคิดทางปรัชญาของ
พระพุทธเจ้า ตอนนี้ผู้แต่งได้เริ่มพูดถึงเรื่องการบันทึกค าสอนในหนังสือพระไตรปิฎก แล้วตั้งค าถามว่าส่วนใดใน
พระไตรปิฎกเป็นพุทธพจน์จริง ส่วนใดไม่ใช่พุทธพจน์เพ่ือน าไปสู่การพิจารณาว่าที่เป็นพุทธพจน์เพราะอะไร 
และที่ไม่ใช่พุทธพจน์เพราะอะไร โดยให้เหตุผลสนับสนุน ดังนั้นหนังสือเล่มนี้ผู้แต่งจึงน าเสนอวิธีคิดที่เรียบง่าย
แต่สื่อความหมายลึกซึ้งสามารถท าให้ผู้อ่านเข้าใจและคล้อยตามความคิดของผู้แต่งไปด้วย ตัวอย่างเช่นจุดตั้ง
ต้นความคิดทางปรัชญาของพุทธเจ้าประเด็นนี้ผู้แต่งตั้งค าถามเพ่ือที่จะอธิบายแนวคิดของพระพุทธเจ้าว่า
พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือไม่ เมื่อได้ค าตอบที่ชัดเจนแล้วว่าทรงเป็นมนุษย์แนวคิดของพระพุทธเจ้ามีลักษณะ



64  วารสารพุทธมคัค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

เป็นระบบความคิดของมนุษย์ และได้อธิบายเป็นข้อๆไปพร้อมกับการให้เหตุผลเพ่ือยืนยันระบบความคิดของ
พระพุทธเจ้าในฐานะทรงเป็นมนุษย์ และยืนยันว่าพระพุทธศาสนาแบบพระพุทธเจ้าดั้งเดิมนี้เล็ก กะทัดรั ด
งดงาม ออกแบบมาพอเหมาะพอดีส าหรับดับทุกข์ในชีวิต มีเหตุผลหนักแน่นในตัวเอง เราสามารถคิดขยายให้
ออกมาเป็นปรัชญาในลักษณะต่างๆเช่นปรัชญาสังคมปรัชญาการเมือง ผลที่ได้จะหนักแน่นและงดงามไปด้วย 
ตัวอย่าง ผู้แต่งได้เสนอแนวคิดของตนว่า พระพุทธเจ้าทรงเป็นมนุษย์มีการรับรู้ ที่ไม่ต่างจากมนุษย์ทั่วไป          
ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับการศึกษาแนวคิดของพระพุทธเจ้าผ่านค าถามที่ว่าพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือไม่ หากมอง
ว่าพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์ไม่ใช่พระเจ้า เทพเจ้าหรือเทวดา ก็จะง่ายต่อการศึกษาต่อไปว่าในพระไตรปิฎกที่มี
เนื้อหา 84,000 ข้อนั้นได้ว่า หากข้อใดกล่าวถึงเรื่องราวที่เกินอายตนะของมนุษย์จะรับรู้ได้ข้อนั้นอาจเพ่ิมเติม
ขึ้นในภายหลังและไม่ใช่แนวคิดของพระพุทธเจ้าตามที่ผู้แต่งเสนอแนวคิดที่ว่าพระไตรปิฎกท้ังหมดบางส่วนอาจ
ไม่ใช่ของพระพุทธเจ้า โดยตั้งข้อสังเกตไว้ว่าในยุคแรกพระพุทธศาสนามีค าสอนของพระพุทธเจ้าเพียงสองปิฎก
คือพระวินัยและพระสูตรที่เรียกว่าทวิปิฎกและการที่พระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์เป็นผลดีต่อค าสอนในพระไตรปิฎก
และการตีความว่าทรงเป็นมนุษย์ธรรมดาช่วยให้ค าสอนมีน้ าหนักและสมเหตุสมผล ในอนาคตพระพุทธศาสนา
จะเป็นศาสนาเดียวที่มีหลักค าสอนที่เป็นเหตุเป็นผล 
 ด้านเหตุผล  
 หนังสือเล่มนี้ท าให้ผู้อ่านแบบจารีตหรืออ่านแบบศรัทธา คือผู้ที่อ่านหนังสือทางศาสนาเพราะศรัทธาไม่
กล้าที่จะแสดงความคิดขัดแย้งหรือโต้แย้งกับคัมภีร์ทางศาสนาให้เปลี่ยนหรือให้หันมาอ่านด้วยใช้ปัญญาคือกล้า
วิเคราะห์ วิจารณ์หนังสือทางศาสนาที่เขียนหรืออธิบายด้วยหลักเหตุผลไม่ได้เช่นเรื่องที่ผู้แต่งยกเป็นตัวอย่าง 
เรื่องพระองคุลีมาลที่ปรากฏในพระวินัยและพระสูตร มีเนื้อหาที่ไม่สอดคล้องกันผู้แต่งยกขึ้นมาเป็นเหตุผลว่า    
ผู้รวบรวมพระวินัยและพระสูตรเป็นคนละชุดกันเป็นต้น หรือแม้แต่เรื่องพระทัพพมัลลบุตรที่ผู้แต่งยกมาเป็ น
ตัวอย่างว่า พระทัพพมัลลบุตร เมื่อจะจัดที่อยู่อาศัยให้แก่พระอาคันตุกะท่านก็จัดให้พระที่ทรงพระสูตรอยู่ร่วมกัน 
ส่วนพระที่ทรงพระวินัยก็ให้อยู่ร่วมกัน ส าหรับพระภิกษุที่ทรงพระอภิธรรมก็ให้อยู่รวมกันเพ่ือประโยชน์ต่อการ
สาธยาย ผู้แต่งกล่าวว่าพบพิรุธคือพระที่ทรงพระอภิธรรมในสมัยพุทธกาลยังไม่มี แม้แต่การสังคายนาครั้งแรก  
ก็ยังไม่มีพระอภิธรรมปิฎกก็แปลว่าเนื้อหาพระวินัยปิฎก(พระวินัยถูกแก้ใข)ตอนนี้ถูกใส่เข้ามาโดยผู้รวบรวมใน
ยุคที่มีพระอภิธรรมปิฎกแล้ว ผู้วิจารณ์ก็คล้อยตามเหตุผลที่ผู้แต่งยกขึ้นมาอธิบายประกอบและตลอดทั้งเล่มนี้ ก็
มีการให้เหตุผลลักษณะเดียวกันทั้งเล่ม 
 แม้ว่าผู้แต่งจะมีเหตุผลในการอธิบายบางเรื่องที่เป็นค าสอนของพระพุทธเจ้าว่า ใช่ หรือไม่ใช่ผู้วิจารณ์เองก็
มีความเห็นขัดแย้งกับผู้แต่งเป็นบางประเด็นเช่นในข้อ 13 หน้า 31 ผู้แต่งอธิบายว่า “สมถะกรรมฐานไม่ใช่ของ
พระพุทธศาสนา สมถะกรรมฐานไม่เกี่ยวกับการพ้นทุกข์แต่สมถะกรรมฐานที่ว่ามานี้เข้ามาปนในคัมภีร์ทาง
พระพุทธศาสนาจนแยกไม่ออก” หากแนวคิดนี้ถูกต้อง นั่นแสดงว่าการสอนสมถะกรรมฐานในประเทศไทยเป็น
การสอนกรรมฐานที่ไม่ใช่ของพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะที่มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยได้ให้
นิสิตปฏิบัติกรรมฐานเป็นประจ าทุกปี และการให้เหตุผลเช่นนี้จะขัดแย้งกับผลของสมถกัมมัฏฐานที่ปรากฏใน
หนังสือธรรมภาคปฏิบัติ 7 ว่า “เมื่อฝึกปฏิบัติโดยการใช้อารมณ์อย่างใดอย่างหนึ่งข้างต้นจากสมาธิในระดับต้น
ที่เป็นขณิกสมาธิ เมื่อได้หมั่นฝึกจิตบ่อยๆ จิตก็จะตั้งมั่นมากขึ้นจนกระทั่งเป็นอุปจารสมาธิแล้ว ถ้าหากไม่เลิกล้ม
กลางคันหมั่นประคองรักษาสมาธิที่ได้นั้นไว้ ในที่สุดจิตก็ย่อมถึงความสงบตั้งมั่นปักดิ่งในอารมณ์ใดอารมณ์หนึ่ง
แนบแน่นเต็มที่จนเป็นอัปปนาสมาธิ สมาธิในระดับนี้ถือเป็นผลที่พึงหวังของการเจริญสมถกัมมัฏฐานและเมื่อ
อัปปนาสมาธิเกิดขึ้นย่อมท าให้จิตสงบจากกิเลส” คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2559) 
 การให้เหตุผลของผู้แต่งในเรื่องการท าสังคายนาครั้งที่ 1 ในข้อ 17 หน้า 37 ผู้แต่งยืนยันว่าในการท า
สังขยานาครั้งแรกมีเพียงสองปิฎกคือพระวินัยปิฎกและพระสุตตันตะปิฎกส่วนพระอภิธรรมปิฎกไม่มีในการ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  65 

สังคายนาครั้งแรกโดยให้เหตุผลว่าเดิมเรียกว่า ทวิปิฎก การท าสังคายนาครั้งแรกไม่มี การท าสังคายนาพระ
อภิธรรม การเพ่ิมพระอภิธรรมผิดหลักการที่คณะพระมหากัสสปะได้ตั้งไว้ว่าจะไม่ตัด และไม่เพ่ิมค าสอนของ
พระพุทธเจ้า ส่วนในหนังสือประวัติพระพุทธศาสนากล่าวว่า การสังคายนาครั้งที่ 1 ได้จัดท าขึ้นเมื่อพระพุทธเจ้า
เสด็จปรินิพพานแล้วได้ 3 เดือนโดยมีพระมหากัสสปะเป็นประธาน พระอุบาลี เป็นผู้รับผิดชอบพระวินัยปิฎก      
พระอานนท์เป็นผู้รับผิดชอบพระสุตตันตปิฎกและพระอภิธรรมปิฎกพร้อมด้วยพระภิกษุสงฆ์ 500 รูป ซึ่งล้วน
เป็นพระอรหันต์ทั้งสิ้น ร่วมจัดท าสังคายนาโดยปรารภเหตุที่สุภัททะวุฑฒบรรพชิตจ้วงจาบพระธรรมวินัย     
การสังคายนาครั้งนี้ท าที่ถ้ าสัตตบรรณคูหาภูเขาเวภภารบรรพตนครราชคฤห์แคว้นมคธ (คณาจารย์ มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2550) 
 ผู้วิจารณ์เห็นว่ามีหนังสือหลายเล่มที่เขียนเรื่องการท าสังคายนาครั้งที่ 1 ไว้ว่า ได้ท าการสังคายนาทั้ง 3 
ปิฎกจึงเชื่อว่าพระอภิธรรมปิฎกได้ถูกเพ่ิมขึ้นตั้งแต่การท าสังคายนาครั้งแรก แต่ก็อดไม่ได้ที่จะคล้อยตามเหตุผล    
ที่ผู้แต่งได้ยกมาอธิบาย 
 การให้เหตุผลในเรื่องของการวินิจฉัยเมื่อพระภิกษุต้องอาบัติแล้วต้องโทษอย่างไร ผู้แต่งกล่าวว่าการ
วินิจฉัยความผิดในพระวินัยของพระภิกษุไม่ได้มาตรฐานตัวอย่างในข้อ 19 (ฌ) หน้า 56 ผู้แต่งยืนยันว่าพระวินัยมี
ข้อบกพร่องอย่างมากโดยยกตัวอย่างเรื่องการวินิจฉัยการวานฆ่าของพระภิกษุ เช่น  
 ภิกษุ ก วานนาย ข ให้ฆ่านาย ค นาย ข รับงานแล้วให้นาย ง เป็นผู้ฆ่านาย ค  
 ภิกษุ ก วานนาย ข ให้ฆ่านาย ค นาย ข รับงานฆ่าผิดคน คือฆ่านาย ง  
 ภิกษุ ก วานนาย ข ให้ฆ่านาย ค โดยก าชับให้ลงมือฆ่าเวลากลางคืน แต่นาย ข ฆ่าในเวลากลางวัน 
 ภิกษุ ก วานนาย ข ให้ฆ่านาย ค โดยใช้ดาบฆ่าแต่นายขอใช้ท่อนไม้ทุบตาย 
 ภิกษุ ก วานนาย ข ให้ฆ่านาย ค โดยก าชับให้ค่าในป่าแต่นาย ข ฆ่าท่ีทุ่งนา  
 ในกรณีนี้พระวินัยตัดสินว่าไม่ต้องปาราชิกเพราะไม่เป็นไปตามเงื่อนไข แต่ผู้แต่งกล่าวว่าการวินิจฉัย
เช่นนี้ไม่ถูกต้องและเสนอว่าการฆ่าผิดคนหรือผิดเงื่อนไขไม่ใช่ประเด็น ประเด็นมันอยู่ที่ว่าใจคนที่ สั่งฆ่านั้น
โหดร้าย ชั่วร้ายไม่ควรเป็นภิกษุอีกต่อไป  
 แม้ว่าการให้เหตุผลของผู้แต่งจะละเอียดและมุ่งประเด็นไปที่เจตนาก็ตามแต่ก็ยังไม่มีเครื่องมือวัด
เจตนานั้นได้สมบูรณ์ ผู้วิจารณ์เห็นว่าหากวินิจฉัยแบบผู้แต่งเสนอ การวินิจฉัยเช่นนี้จะมีค าถามต่อไปว่า      
แล้วจะมีอะไรเป็นเครื่องวัดได้ว่าชั่วร้าย เช่น  
 ภิกษุ ก ฆ่านาย ข  
 ภิกษุ ก พลั้งมือฆ่านาย ข  
 ภิกษุ ก เห็นนาย ข เจ็บป่วยทุกข์ทรมานจึงช่วยฆ่าเพ่ือให้นาย ข พ้นทุกข์ทรมานตัวอย่างทั้งสาม
ประเด็นนี้จะมีอะไรเป็นเครื่องวัดว่า มีจิตใจชั่วร้ายไม่สมควรเป็นพระภิกษุอีกต่อไป ดั งนั้นผู้วิจารณ์จึงไม่เห็น
ด้วยกับผู้แต่งในประเด็นนี้ 
 ในเรื่องของการให้เหตุผลเรื่องการรับรู้ของมนุษย์นี้ผู้แต่งได้พยามตั้งค าถามเพ่ือให้ผู้อ่านได้ คิดตามซึ่ง
เป็นเรื่องที่ดีตัวอย่างเช่น ผู้แต่งกล่าวถึงแนวคิดประจักษ์นิยมที่เสนอโดย ล็อก ฮูม และเบอร์กเลย์ ว่ามนุษย์คิดอะไร
ก็ตาม ความคิดจะวนอยู่ในกรอบของอายตนะคือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย แนวคิดแบบประจักษ์นิยมเริ่มต้นด้วย
การบอกให้มนุษย์พิจารณาตัวเองว่า มนุษย์มีเครื่องมืออะไรในการแสวงหาความรู้ค าตอบที่ได้คืออายตนะ       
5 ประการและกล่าวถึงนักปรัชญาที่เชื่อในอ านาจของปัญญาหรือกลุ่มเหตุผลนิยม โดยเชื่อว่าอยู่ตรงข้ามกันกับ
กลุ่มประจักษ์นิยมและใช้สองแนวคิดนี้มาพิจารณาระบบปรัชญาของพระพุทธเจ้า 
 พระพุทธศาสนานิกายเถรวาทสอนว่าพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์ ดังนั้นการรับรู้สิ่งต่างๆ ของพระพุทธเจ้า
ต้องผ่านอายตนะและเห็นด้วยกับผู้แต่งที่ว่าพระพุทธเจ้าทรงเข้าใจที่มาของความรู้ทั้งประจักษ์นิยมและเหตุผล



66  วารสารพุทธมคัค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

นิยมอย่างดีและทรงเลือกประจักษนิยมมากกว่าเหตุผลนิยมเพราะความรู้มาจากอายตนะ และปัญญาไม่เหมาะ
ที่จะใช้โดดๆ โดยไม่อิงอาศัยผัสสะ แต่ผู้วิจารณ์เห็นว่าผู้แต่งยังอธิบายแบบพระพุทธศาสนาไม่ครบ ยังขาด
อายตนะที่ 6 ทั้งภายนอกและภายใน อายตนะภายนอกที่ 6 คือ ธรรมารมณ์และอายตนะภายในที่  6 คือ ใจ 
มโน ใจเป็นแดนรับรู้ธรรมารมณ์ เกิดความรู้ คือ มโนวิญญาณ รู้เรื่องในใจ (สมภาร สมภาโร, 2547) 
 การให้เหตุผลเรื่องธรรมชาติของมนุษย์และพันธนาการของชีวิต ผู้แต่งได้ก าหนดประเด็นอภิปรายไว้   
4 ด้าน คือ 1) มนุษย์ประกอบขึ้นจากอะไร 2) มนุษย์แสดงพฤติกรรมหลักที่เราเห็นเพราะอะไร ผลักดัน        
3) มนุษย์สามารถหลุดพ้นจากพันธนาการของชีวิตได้หรือไม่เพียงใด 4) หากมนุษย์สามารถหลุดพ้นได้จะหลุด
พ้นได้ด้วยอะไร 
 ค าถามสองข้อแรกถามเพ่ือจะน าไปสู่การอธิบายธรรมชาติของมนุษย์แนวคิดเรื่องธรรมชาติของมนุษย์
เมื่อมองผ่านหลักธรรมเรื่องธาตุ 6 แล้วจะพบว่าพระพุทธเจ้าทรงมองว่ามนุษย์ประกอบขึ้นจากกายและใจส่วน
พฤติกรรมต่างๆ ที่แสดงออกเพราะมีตัณหา 3 เป็นตัวผลักดัน และข้อที่ 3-ข้อที่ 4 จะน าไปสู่การอธิบายเรื่อง
ของพันธนาการของชีวิต พันธนาการของชีวิตคือการยึดถือตัวตนหรือ อหังการและมมังการและสิ่งที่พ่วงมาคือ
ทุกข์หากเอาทุกข์เป็นฐานคิดจริยธรรมระบบนี้ เมื่อใครเข้าถึงแล้วจะพ้นจากความทุกข์และมนุษย์สามารถหลุด
พ้นได้ด้วยหลักของไตรสิกขาคือศีลสมาธิและปัญญา 
 ผู้วิจารณ์เห็นด้วยกับเหตุผลที่ว่าเรื่องธรรมชาติของมนุษย์และพันธนาการของชีวิตเป็นเรื่องที่ละเอียด
เข้าใจได้ยากแต่ผู้แต่งได้พยายามอธิบายโดยเริ่มจากการตั้งค าถามและตอบค าถามพร้อมยกตัวอย่างเพ่ือให้
ผู้อ่านได้มีความรู้สึกว่าไม่ยาก สามารถท าความเข้าใจได้โดยเฉพาะเรื่องตัณหา 3 และ หลักไตรสิกขา           
แต่การอธิบายเรื่องตัณหา 3 มีเนื้อหาและการอธิบายตัวอย่างน้อย อาจท าให้เข้าใจได้ยากและไม่เป็นที่สนใจ
ของผู้อ่าน 
 ด้านภาษา 
 แม้ว่าผู้เขียนจะบอกว่าหนังสือเล่มนี้เป็นงานวิชาการเชิงปรัชญาเนื่องจากตลอดทั้งเล่มและเสนอเนื้อหา
ที่ค่อนข้างจะเข้าใจได้ยากโดยเฉพาะเนื้อหาเรื่องหลักธรรม เช่น สิ่งที่ผลักดันมนุษย์ให้แสดงพฤติกรรมต่างๆ คือ
ตัณหา 3 ได้แก่ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา ซึ่งอาจจะเป็นเรื่องยากส าหรับผู้ที่เริ่มอ่านหรือเพ่ิงเห็นศัพท์
เหล่านี้ แต่ในความเป็นจริงหนังสือเล่มนี้ผู้แต่งได้อธิบายด้วยภาษาท่ีง่ายยกตัวอย่างความรู้สึกและอาการต่างๆที่
เกิดขึ้นกับเราเป็นประจ ามาอธิบาย อาจจะเรียกว่าเป็นภาษาเฉพาะตัวของผู้แต่ง เช่นอธิบายว่า “แนวคิดเรื่อง
กามตัณหาที่พระพุทธเจ้าเสนอนั้นอธิบายว่า คนเรา สัตว์ ตลอดจนพืชเมื่อเกิดมาแล้วก็มีสัญชาตญาณตาม
ธรรมชาติที่จะแสวงหาสิ่งที่ตนพึงพอใจ คนนั้นไม่ต้องพูดถึงก็ได้เพราะชัดเจน สัตว์นั้นก็เลือกนะครับหมาที่ผมเลี้ยง
ไว้เปลี่ยนอาหารไม่ถูกปากก็ไม่กิน ต้นไม้ก็เลือกเช่นกันอยู่ในร่มไม่พอใจมันก็เอนไปหาแสง หากมันพูดได้เราจะได้
ยินมันบ่นว่าปลูกกูไว้ในที่อับแสงท าไม แม้ไม่ได้ยินมันพูดเราก็สังเกตพฤติกรรมได้ว่ามันรู้จักเลือกชอบไม่ชอบเหมือน
คนและสัตว์” จะพบว่าผู้แต่งได้ใช้ค าง่ายๆ ที่ใช้ในชีวิตประจ าวันมาอธิบายเรื่องที่ยากให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายขึ้น หรือ
การอธิบายเรื่อง ขันธ์ 5 และธาตุ 6 เป็นเรื่องที่ยาก ผู้แต่งได้อธิบายผู้อ่านเข้าใจพร้อมยกตัวอย่างเช่น ธาตุ 6    
ในทัศนะของพระพุทธเจ้าคือ ดิน น้ า ลม ไฟ ช่องว่าง ใจ ธาตุดินก็คือส่วนประกอบของเราที่เป็นสสารในรูป
ของแข็ง เช่น ฟัน กระดูก เนื้อหนัง น้ าก็คือส่วนที่เป็นของเหลวเช่นน้ าตา เลือด ไฟก็คือส่วนที่เป็นความร้อนที่แสดง
ออกมาเป็นความอุ่นของกายเป็นต้น ลมก็คือสิ่งที่เราสัมผัสได้เช่นลมหายใจ ลมในกระเพาะเป็นต้น ช่องว่างก็คือ
บริเวณที่ว่างที่เป็นช่องให้ของเหลวลมเคลื่อนที่ไปมาในร่างกาย  ใจคือ ความรู้สึกนึกคิดเห็นไหมครับว่า ถูกของ
พระเจ้า นั้นคือสิ่งที่เรารับรู้ได้ความหมายของค าเหล่านี้จึงชัดพอเราทราบว่าชี้ไปหาอะไร สรุป ท้ายว่าชีวิตของ
เราก็เท่านั้น เมื่อชีวิตประกอบขึ้นจากของทุกอย่างที่เป็นของธรรมชาติเช่นนี้เราก็คอยเตือนตัวเองว่า ฉัน หรือ
ความรู้สึกว่า ฉัน เอาเข้าจริงก็ไม่รู้ชี้ไปหาอะไร 



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561)  67 

 การใช้ภาษาในการเขียนงาน ผู้แต่งเขียนด้วยภาษาที่เข้าใจง่ายสื่อสารให้ผู้อ่านสนใจและติดตามเนื้อหา
ที่เขียนแม้ว่าจะเป็นเรื่องที่เข้าใจได้ยากก็ตาม 
4. สรุปและค าแนะน า 
 ผู้วิจารณ์ได้แสดงความคิดเห็นต่อประเด็นเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้ ดังนี้  
 ด้านความคิด ผู้แต่งได้วางความคิดหลักๆ ในหนังสือเล่มนี้ว่าด้วยเรื่อง แนวคิดพ้ืนฐานทางปรัชญาที่
ส าคัญๆ ของพระพุทธเจ้าในช่วงที่ยังทรงมีชีวิตอยู่ ดังนั้น แนวคิดการศึกษาของผู้แต่งจึงแตกต่างไปจากแนวคิด
ที่เกิดขึ้นหลังจากพระพุทธเจ้าปรินิพพานไปแล้วที่มีพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน การจะสืบค้น
ไปถึงความคิดของพระพุทธเจ้าที่ยังทรงมีชีวิตอยู่เป็นเรื่องที่ยากจะกระท าได้ แต่ผู้แต่งได้เสนอความคิดที่จะ
ศึกษาโดยเชื่อว่าพระพุทธศาสนาที่สอนในบ้านเรานั้นเป็นพุทธศาสนาที่พัฒนาขึ้นแล้วหลังจากที่พระพุทธเจ้า
ปรินิพพานแล้ว ค าสอนหลายอย่างที่งอกขึ้นมาใหม่โดยนักคิดในพระพุทธศาสนาหลายต่อหลายคนตาม
กาลเวลา จึงเป็นธรรมดาที่สิ่งที่ผู้เขียนเสนอจะขัดแย้งกับความรู้บางอย่างในพุทธศาสนาที่เรียนกันอยู่อย่างเป็น
ทางการในระบบการศึกษาของพระสงฆ์ผู้เขียนเชื่ออย่างจริงจังว่าการย้อนกลับไปหากันเดิมของพุทธธรรมมี
ประโยชน์ทั้งในแง่การปฏิบัติและในแง่วิชาการ ในแง่การปฏิบัติพระพุทธศาสนาดั้งเดิมเสนอหลักการใช้ชีวิตที่
ตรงไปตรงมา มีเหตุผลและไม่เรียกร้องมาก ส่วนในแง่วิชาการพุทธปรัชญาดั้งเดิมนั้นเล็กกะทัดรัด แต่แรงใน
ความคิดของผู้แต่ง เพ่ือให้ทราบถึงวิธีคิดของผู้แต่ง ผู้แต่งจึงวางวิธีคิดอย่างเป็นระบบเพ่ือประโยชน์ต่อการ
น าเสนอเนื้อหาในหนังสือเล่มนี้สังเกตได้จากการแบ่งบทหรือตอนซึ่งมีทั้งหมด 4 ตอน ในแต่ละตอนได้แบ่ง
ออกเป็นข้อๆ ไว้นอกจากนี้ยังเสนอเนื้อหาที่เป็นล าดับตามความส าคัญของเรื่อง เช่น ตอนที่ 1 จุดตั้งต้นของ
ความคิดทางปรัชญาของพระพุทธเจ้า ตอนนี้ผู้แต่งได้เริ่มพูดถึงเรื่องการบันทึกค าสอนในหนังสือพระไตรปิฎก 
แล้วตั้งค าถามว่าส่วนใดในพระไตรปิฎกเป็นพุทธพจน์จริง ส่วนใดไม่ใช่พุทธพจน์ เพ่ือน าไปสู่การพิจารณาว่า      
ที่เป็นพุทธพจน์เพราะอะไร และที่ไม่ใช่พุทธะพจน์เพราะอะไร โดยให้เหตุผลสนับสนุน ดังนั้น หนังสือเล่มนี้ผู้
แต่งจึงน าเสนอวิธีคิดที่เรียบง่ายแต่สื่อความหมายลึกซ้ึงสามารถท าให้ผู้อ่านเข้าใจและคล้อยตามความคิดของผู้
แต่งไปด้วย 
 ด้านเหตุผล ตลอดทั้งเล่มของหนังสือเล่มนี้ผู้แต่งจะอธิบายเรื่องใด จะยกค าถามขึ้นมาก่อน การตั้ง
ค าถามจะช่วยให้ผู้อ่านคิดค าตอบเองก่อน แล้วค่อยมาดูค าตอบของผู้เขียน ในบางครั้งผู้เขียนอาจจะไม่ตอบเลย
ทีเดียวแต่จะยกแนวคิดอ่ืนๆ ขึ้นมาอธิบายประกอบก่อน เช่น “ตอนพระพุทธเจ้าเป็นมนุษย์หรือไม่” ผู้แต่งไม่
ตอบว่าเป็นมนุษย์หรือไม่ แต่ยกแนวคิดของคนที่พูดถึงเรื่องนี้มาเป็นตัวอย่างก่อน เช่นยกตัวอย่าง รัชกาลที่ 5 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส ท่านพุทธทาส เป็นต้นมาอธิบาย หนังสือเล่มนี้ท าให้ผู้อ่านแบบ
จารีตหรืออ่านแบบศรัทธา คือผู้ที่อ่านหนังสือทางศาสนาเพราะศรัทธาไม่กล้าที่จะแสดงความคิดขัดแย้งหรือ
โต้แย้งกับคัมภีร์ทางศาสนาให้เปลี่ยนมาอ่านด้วยใช้ปัญญาคือกล้าวิเคราะห์ วิจารณ์หนังสือทางศาสนาที่เขียน
หรืออธิบายด้วยหลักเหตุผลไม่ได้ เช่นเรื่องที่ผู้แต่งยกเป็นตัวอย่าง เรื่องพระองคุลีมาลที่ปรากฏในพระวินัยและ
พระสูตรมีเนื้อหาที่ไม่สอดคล้องกัน ผู้แต่งยกขึ้นมาเป็นข้ออ้างว่าผู้รวบรวมพระวินัยและพระสูตรเป็นคนละชุด
กันเป็นต้นหรือแม้แต่เรื่องพระทัพพมัลลบุตรที่ผู้แต่งยกมาเป็นตัวอย่างว่าพระทัพพมัลลบุตร เมื่อจะจัดที่อยู่
อาศัยให้แก่พระอาคันตุกะท่านก็จัดให้พระที่ทรงพระสูตรอยู่รวมกัน ส่วนพระที่ทรงพระวินัยก็ให้อยู่รวมกัน 
ส าหรับพระภิกษุที่ทรงพระอภิธรรมก็ให้อยู่รวมกันเพ่ือประโยชน์ต่อการสาธยาย ผู้แต่งกล่าวว่าพบพิรุธ          
คือ พระที่ทรงพระอภิธรรมในสมัยพุทธกาลยังไม่มี แม้แต่การสังคายนาครั้งแรกก็ยังไม่มีพระอภิธรรมปิฎ ก      
ก็แสดงว่าเนื้อหาพระวินัยปิฎกตอนนี้ถูกใส่เข้ามาโดยผู้รวบรวมในยุคท่ีมีพระอภิธรรมปิฎกแล้ว ผู้วิจารณ์ก็คล้อย
ตามเหตุผลที่ผู้แต่งยกข้ึนมาอธิบายประกอบและตลอดทั้งเล่มนี้ก็มีลักษณะเดียวกัน 



68  วารสารพุทธมคัค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรยีนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2561) 

 ด้านภาษา แม้ว่าผู้เขียนจะบอกว่าหนังสือเล่มนี้เป็นงานวิชาการเชิงปรัชญาเนื่องจากตลอดทั้งเล่มนี้ผู้
แต่งได้น าเสนอเนื้อหาที่ค่อนข้างจะเข้าใจได้ยาก โดยเฉพาะเนื้อหาเรื่องหลักธรรม เช่น สิ่งที่ผลักดันมนุษย์ให้
แสดงพฤติกรรมต่างๆ คือ ตัณหาสาม ได้แก่ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา ซึ่งอาจจะเป็นเรื่องยากส าหรับผู้
ที่เริ่มอ่านหรือเพ่ิงเห็นศัพท์เหล่านี้ แต่ในความเป็นจริงหนังสือเล่มนี้ผู้แต่งได้อธิบายด้วยภาษาที่ง่ายยกตัวอย่าง
ความรู้สึกและอาการต่างๆ ที่เกิดขึ้นกับเราเป็นประจ ามาอธิบาย อาจจะเรียกว่าเป็นภาษาเฉพาะตัวของผู้แต่ง 
เช่น “ แนวคิดเรื่องกามตัณหาที่พระพุทธเจ้าเสนอนั้นอธิบายว่า คนเรา สัตว์ ตลอดจนพืช เมื่อเกิดมาแล้วก็มี
สัญชาตญาณตามธรรมชาติที่จะแสวงหาสิ่งที่ตนพึงพอใจ คนนั้นไม่ต้องพูดถึงก็ได้เพราะชัดเจน สัตว์นั้นก็เลือก
นะครับ หมาที่ผมเลี้ยงไว้เปลี่ยนอาหารไม่ถูกปากก็ไม่กิน ต้นไม้มันก็เลือกเช่นกัน อยู่ในร่มไม่พอใจมันก็เอนไป
หาแสง หากพูดได้เราจะได้ยินมันบ่นว่าปลูกกูไว้ในที่อับแสงท าไม แม้ไม่ได้ยินมันพูดเราก็สังเกตพฤติกรรมได้ว่า
มันรู้จักเลือกชอบ ไม่ชอบเหมือนคนและสัตว์” จะพบว่าผู้แต่งได้ใช้ค าง่ายๆที่ใช้ในชีวิตประจ าวันมาอธิบายเรื่อง
ที่ยากให้ผู้อ่านเข้าใจได้ง่ายข้ึน 
 อย่างไรก็ตามหนังสือเล่มนี้จะช่วยพัฒนาผู้อ่านจากที่เคยอ่านพระไตรปิฎกด้วยศรัทธาเป็นการอ่านด้วย
ปัญญาช่วยให้ผู้อ่านกล้าที่จะวิจารณ์พระไตรปิฎกหรือคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาได้โดยอาศัยหลักการวิเคราะห์
จากกลุ่มประจักษ์นิยมและเหตุผลนิยมสามารถเข้าถึงและเข้าใจแนวคิดของพระพุทธเจ้าแบบดั้งเดิมได้          
ซึ่งมีความเหมาะสมกับนิสิตและบุคคลทั่วไปที่จะศึกษาพระพุทธศาสนาแบบหลังเดิมเพ่ือเข้าถึงแนวคิดตั้งเดิม
ของพระพุทธเจ้า 
บรรณานุกรม 
พระสมภาร สมภาโร. (2547). ธรรมะภาคปฏิบัติ. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลั ย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊ค. 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). . พิมพ์ครั้งที่ 2. ธรรมะภาคปฏิบัติ 7

พระนครศรีอยุธยา: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________. (2550). ประวัติพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2560). แก่นเดิมของพุทธปรัชญา (เล่มที่หนึ่ง : มนุษย์). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์บีพีเค พริ้นติ้ง.


