
 ศึกษาวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิในพุทธปรชัญาเถรวาท  
AN ANALYTICAL STUDY OF WRONG VIEW AND RIGHT VIEW  

IN THARAVADA BUDDHIST PHILOSOPHY 
 
 

พระมหาเอกชัย สุชโย 
Phramaha Aekkachai suchayo 
สาขาวิชาพุทธศาสนาและปรัชญา 

Department of Buddhism and Philosophy 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Graduate School Mahamakut Buddhist University  
E-mail : Walcott1234@hotmail.com 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ดังนี้  1) เพ่ือศึกษามิจฉาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 2) เพ่ือศึกษา
สัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท และ 3) เพ่ือศึกษาวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 
เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพแบบเอกสาร  
 ผลการศึกษา พบว่า มิจฉาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท ได้แก่ การถือผิด ความงมงายด้วยการยึดถือผิด
ว่านั่นของเรา นั่นเป็นเรา นั่นเป็นตัวตนของเรา ส่วนสัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท  ได้แก่ ความเห็นถูก 
ความเห็นชอบ ความเข้าใจถูกต้อง ความศรัทธาถูกต้อง ความเห็นที่ถูกต้องตามท านองคลองธรรม และ
สัมมาทิฏฐินี้มีอยู่ 2 อย่าง คือ 1. สัมมาทิฏฐิที่ยังมีอาสวะ จัดเป็นฝ่ายบุญ อ านวยวิบากแก่ขันธ์ 2. สัมมาทิฏฐิ    
ที่เป็นอริยะ ไม่มีอาสวะ เป็นโลกุตตระ เป็นองค์มรรค เป็นความเห็นในอริยสัจ 4 และวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและ
สัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท สรุปได้ว่าทุกคนควรฝึกฝนอบรมและพัฒนาปัญญาจากมิจฉาทิฏฐิกับพัฒนา
สัมมาทิฏฐิระดับกัมมัสกตาญาณเพ่ือก้าวไปสู่สัจจานุโลมิกญาณ เพราะจะช่วยบรรเทาความโลภ โกรธ หลง    
ท าให้จิตผ่องใส และรู้จักวางท่าทีต่อโลก ความเห็นถูกต้องมีความส าคัญมาก เปรียบเหมือนประทีปส่องน าทาง
ให้บุคคลเดินทางได้สะดวก ไม่เกิดอันตรายในเวลาเดินทาง 
ค าส าคัญ : มิจฉาทิฏฐิ, สัมมาทิฏฐิ, พุทธปรัชญาเถรวาท 

ABSTRACT  
 The purposes of this research article were: 1 )  to study Micchaditthi in Theravada 
Buddhist Philosophy, 2 )  to study Sammaditthi in Theravada Buddhist Philosophy and,          
3 )  to analyze Micchaditthi and Sammaditthi in Theravada Buddhist Philosophy. It was           
a documentary research. 
 The findings indicated that the Micchaditthi in Theravada Buddhist Philosophy means 
to cling to a false view of reality such as that is me, mine, and myself.                             
The Sammaditthi in Theravada Buddhist Philosophy means the right view, right 
understanding, right faith, and the right view as ethics; moral. Sammadhitti or right 
understanding consists of 2  kinds, namely Sammaditthi with Asava which is attached to 



2  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

goodness and contributing to aggregates, and Ariya Sammaditthi or Ditthi without Asava 
which is one of the paths to the Four Noble Truths. The Conclusion of Micchaditthi and 
Sammaditthi in Theravada Buddhist Philosophy was that the Buddhist Peoples should try to 
cultivate and develop intelligence gained from both Ditthi to the knowledge level that 
action is one's own possession. This helps relieve greed, anger, and lust, and at the same 
time, purify the mind, and know how to react to the world properly. The right view was    
very important as if a guiding light to people to travel easily and lead our lives on           
bbthe righteous path with wisdom so far. 
Keywords: Micchaditthi, Sammaditthi, Theravada Buddhist Philosophy 
 
1. บทน า 

พระพุทธศาสนาเข้ามาสู่ดินแดนที่เป็นประเทศไทยเมื่อประมาณ พ.ศ. 236 สมัยเดียวกันกับประเทศ    
ศรีลังกา ด้วยการส่งพระสมณทูตไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศต่าง ๆ 9 สาย โดยการอุปถัมภ์ของ    
พระเจ้าอโศกมหาราช ในขณะนั้นประเทศไทยรวมอยู่ในดินแดนที่เรียกว่า สุวรรณภูมิ  ซึ่งมีขอบเขตกว้างขวาง       
มีประเทศรวมกันอยู่ ในดินแดนส่ วนนี้ หลายประเทศ ในปัจจุบั น  ได้แก่  ไทย พม่ า กัม พูชา ลาว                    
น าโดย พระโสณะและพระอุตตระ เดินทางมาเผยแผ่พุทธศาสนาในแถบนี้ จนเจริญรุ่งเรืองมาตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน (พระธรรมปิฎก (ปยุทธ์ ปยุตฺโต), 2540) ด้วยค าสอนในพระพุทธศาสนามีมากมาย นับเป็นประเภทได้ 
9 อย่าง เรียกว่า นวังคสัตถุศาสน์ คือ สุตตะ เคยยะ เวยยากรณะ คาถา เถรคาถา อิติวุตตกะ ชาตกะ          
อัพภูตธรรม เวทัลละ และแบ่งเป็นขันธ์ ได้ 84,000 พระธรรมขันธ์ 

เนื้อหาทั้งหมดนี้จัดเข้าในพระไตรปิฎก คือ พระสุตตันตปิฎก พระวินัยปิฎก และพระอภิธรรมปิฎก    
และในบรรดาค าสอนทั้งหลายของ สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าเหล่านี้ ยังมีหัวข้อธรรม ที่เป็นบ่อเกิดหรือเป็น
มูลหตุแห่งการเกิดอกุศลและกุศล อันได้แก่ มิจฉาทิฏฐิ ความเห็นผิด และสัมมาทิฏฐิ ความเห็นถูกต้อง       
เพราะเมื่อผู้ใดมีความเห็นที่ผิด คือ เห็นว่า ท าดีไม่ได้ดี ท าชั่วไม่ได้ชั่ว บาปไม่มี บุญไม่มี บิดามารดาไม่มีคุณ 
เป็นต้น ย่อมท าให้ผู้นั้นคลาดเคลื่อนจากธรรมอันดีงาม และเมื่อคลาดเคลื่อนจากธรรมอันดีงาม ก็ย่อมก่อ 
อกุศลกรรมต่างๆ อันเป็นบ่อเกิดแห่งวิบากอันเผ็ดร้อน อันเป็นไปเพ่ือบังเกิดในอบายภูมิ 4 คือ นิรยภูมิ เปตภูมิ 
อสุรกายภูมิ และเดรัจฉานภูมิ (อภิ.ธา. 37/870/298)  

ดังนั้น ถ้าผู้ใดมีความคิด คือ มีความเห็นเป็นสัมมาทิฏฐิ ผู้นั้นก็ย่อมไม่คลาดเคลื่อนจากธรรมอันงาม และ
ย่อมสร้างกุศลกรรมได้เป็นอันมาก อันกรรมดีก็ย่อมน าวิบากอันเป็นสุขมาให้ อันได้แก่ มนุษย์สมบัติ สวรรค์
สมบัติ เป็นต้น เพราะความคิดความเห็นนั้น เป็นบ่อเกิดแห่งการกระท าต่าง ๆ ทั้งทางกายทวาร และวจีทวาร 
ซึ่งทั้งสองนี้ย่อมออกมาจากจิต คือความคิดความเห็นทั้งนั้น  ดังส านวนไทยว่า “ใจเป็นนาย กายเป็นบ่าว”   
หรือดังส านวนบาลีที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาขุททกนิกาย ธรรมบท ว่า “มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา ธรรมทั้งหลาย
มีใจเป็นหัวหน้า” ดังนี้เป็นต้น ซึ่งดังที่กล่าวมาท้ังสองส านวนนี้จะเห็นได้ว่า ใจ คือ ความด าริความคิดความเห็น
นี้ จัดเป็นมูลเหตุแห่งกรรมชั่วและกรรมดี คือเมื่อเห็นผิดย่อมก่อกรรมชั่ว เมื่ อเห็นชอบย่อมก่อกรรมดี          
การที่บุคคลจะท าดีได้อย่างแท้จริงก็ต้องไม่ท าความชั่วก่อนด้วย ดังในโอวาทปาฏิโมกข์ที่ว่า “สพฺพปาปสฺส  
อรกณ  กุสลสูปสมฺปทา แปลว่า การละความชั่วทั้งปวงและการท ากุศลให้ถึงพร้อม” (ส .ม. 10/54/40) และ    
อีกอย่างนั้น มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งเป็นธรรมฝ่ายด า ตรงกันข้ามกับสัมมาทิฏฐิ อันเป็นธรรมฝ่ายขาวบริสุทธิ์ สัมมาทิฏฐิ
นี้ จัดเป็นหัวข้อธรรมบทแรกของอริยมรรค 8 อันเป็นทางสายกลาง ที่สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ตรัสว่า       
เป็นทางด าเนินไปสู่พระอมตนิพพาน เพราะความเห็นที่ถูกต้องย่อมน าไปสู่การบ าเพ็ญอริยม รรคอีก              



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  3 

7 ข้อที่เหลือ คือ สัมมาสังกัปปะ ด าริชอบ สัมมาวาจา วาจาชอบ สัมมากัมมันตะ การงานชอบ สัมมาอาชีวะ         
อาชีพชอบ สัมมาวายามะ พยายามชอบ สัมมาสติ ระลึกชอบ สัมมาสมาธิ ตั้งใจชอบ (ส .ม.19/3/1) และ 
เพราะเหตุที่คนทั้งหลาย ในโลกสันนิวาสนี้ อาศัยมิจฉาทิฏฐิอันสามารถก่อให้เกิดอกุศลกรรมอันมีวิบากเป็น
ทุกข์ เป็นไปเพ่ือน าผู้ที่เป็นมิจฉาทิฏฐิลุคคลไปสู่ทุคติ  และอาศัยสัมมาทิฏฐิอันสามารถก่อให้เกิดกุศลกรรมอันมี
วิบากเป็นสุข เป็นไปเพ่ือน าผู้เป็นสัมมาทิฏฐิไปสู่สุคติ ซึ่งทิฏฐิทั้งสองอย่างนี้ บุคคลผู้เป็นบัณฑิตรู้ ว่าสิ่งไหนดี
และไม่ดี เมื่อรู้แล้วก็ละสิ่งไม่ดีและท าสิ่งที่ดี แต่บุคคลผู้เป็นคนพาลหารู้อย่างนั้นไม่ คือย่อมไม่รู้และท าสิ่งที่
ตรงกันข้ามกับผู้เป็นบัณฑิต หรือบางคน แม้รู้แล้ว ก็ยังท าอกุศลต่างๆ ได้ ด้วยไม่สามารถหักห้ามใจของตนเอง 
คนบางคน เชื่อในบาปและผลของบาป เชื่อในบุญและผลบุญ เมื่อเขาเชื่อดังนี้แล้ว ย่อมตั้งจิตด ารงตนให้อยู่ใน
ขอบเขตแห่งคุณธรรมและศีลธรรมอันดีงาม แต่เหล่าคนที่ไม่เชื่อ ก็มีทั้งท าดีบ้างท าชั่วบ้างปะปนกันไป           
ก็ด้วยอ านาจแห่งมิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิแล จึงปรุงแต่งให้เหล่าชนแตกต่างกันไป ทั้งในด้านความคิด ค าพูด 
และการกระท า จะดีหรือร้าย ก็ด้วยเหตุสองประการนี้แล 

 ด้วยปัญหาดังที่กล่าวมานี้ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวิจัยเรื่อง“ศึกษาวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิ
ในพุทธปรัชญาเถรวาท” เพ่ือให้ทราบถึงมิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิ  เหตุเกิดของทั้งสองอย่าง และผลที่จะได้รับ 
เพ่ือจะให้เกิดความรอบรู้และเข้าใจอย่างลึกซึ้ง ถึงขอบเขตเนื้อหาของมิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิ เข้าใจ          
ถึงเหตุและผล การเกิดขึ้นของทั้งสองอย่างนี้ เพ่ือจะได้มีความเห็นที่ถูกต้องอย่างแท้จริง และเพ่ือที่จะได้               
มีความเห็นที่ไม่คลาดเคลื่อนจากพระธรรมค าสั่งสอนขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และเพ่ือน าไปใช้ใน
การด าเนินชีวิตให้ส าเร็จประโยชน์สู งสุด ด้วยความไม่ประมาท ไม่ผิดหลักศีลธรรม รู้จักบาปบุญ              
เพราะเม่ือเข้าใจถูกต้อง คือมีความเห็นถูกแล้ว ย่อมจะเป็นบ่อเกิดแห่งกุศลกรรมต่างๆ นั่นเอง 
2. วัตถุประสงค์การวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษามิจฉาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 2. เพ่ือศึกษาสัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิในพุทธปรัชญาเถรวาท 
3. สรุปผล 

มิจฉาทิฏฐิ คือ การยึดถือผิด ความงมงายด้วยการยึดถือผิดว่า นั่นของเรา นั่นเป็นเรา นั่นเป็นตัวตน
ของเรา ในทิฐิกถา ได้กล่าวถึงสิ่งที่เข้าไปยึดถือผิดว่า นั่นของเรา นั่นเป็นเรา นั่นเป็นตัวตนของเรา ไว้หลาย
ประการ ใน ทิฏฐิวิบัติ มีค าอธิบายว่า “ความเห็นว่า ทานที่ให้แล้วไม่มีผล การบูชาไม่มีผล การบวงสรวงไม่มีผล 
ผลวิบากแห่งกรรมที่ท าดีท าชั่วไม่มี โลกนี้ไม่มี โลกอ่ืนไม่มี บิดาไม่มี มารดาไม่มี สัตว์ที่จุติและอุปบัติไม่มี     
สมณพราหมณ์ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบไม่มีในโลก สมณพราหมณ์ที่ท าให้แจ้งซึ่งโลกนี้และโลกอ่ืน ด้วยปัญญา    
อันยิ่งเองแล้วประกาศให้ผู้ อ่ืนรู้ได้ไม่มีในโลก ดังนี้  ทิฏฐิ ความเห็ นไปข้างทิฏฐิฯลฯ การถือโดยวิปลาส           
มีลักษณะเช่นว่านี้ อันใดนี้เรียกว่า ทิฏฐิวิบัติ มิจฉาทิฏฐิแม้ทั้งหมด จัดเป็น ทิฏฐิวิบัติ” 
 สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ความเห็นถูก ความเห็นโดยชอบคือ โดยไม่วิปริต ความเข้าใจถูกต้อง ความศรัทธา
ถูกต้อง ความเห็นที่ถูกต้อง ตามท านองคลองธรรม เช่น เห็นว่าท าดีได้ความดีท าชั่วได้ความชั่ว ความแม่นตรง 
ความพอเหมาะ ความจริง ในทางถูกต้อง ควรจะเป็น ดีที่สุด สมบูรณ์ที่สุด ปัญญาอันห็นชอบ สัมมาทิฏฐิมี       
2 อย่าง คือ สัมมาทิฏฐิที่ยังมีอาสวะ ซึ่งจัดเป็นฝ่ายบุญ อ านวยวิบากแก่ขันธ์ สัมมาทิฏฐิที่เป็นอริยะ ไม่มีอาสวะ 
เป็นโลกุตระ และเป็นองค์มรรคอย่างหนึ่ง ความเห็นอริยสัจ 4 
 ด้วยเหตุนี้  ความหมายของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ คือ สัมมาทิฏฐิ เป็นความเห็นถูก เห็นชอบ         
สัมมา ไม่ได้มีความหมายผิวเผินเพียงแค่ ชอบ หรือ ถูก อย่างที่เข้าใจ หากแต่หมายถึง ความสมบูรณ์และ   
ความสมดุลในทุกแง่ทุกมุมของการพัฒนาชีวิต และค าว่าสมบูรณ์ ในที่นี้  มีความหมายสองลักษณะ คือ



4  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ความหมาย ในแง่ที่เป็นความสมบูรณ์สูงสุด ได้แก่ความสมบูรณ์ของท่านผู้บรรลุอรหันต์แล้ว และความหมาย    
ในแง่ความสมบูรณ์ในเชิงขับเคลื่อนได้แก่ความสมบูรณ์ ที่ก าลังเพ่ิมพูนขึ้นโดยล าดับตลอดเวลา แห่งการพัฒนา
ตนตามอริยมรรคนอกจากนั้น ค าว่า สัมมา ยังเป็นตัวก ากับให้องค์ประกอบของมรรคแต่ละองค์ มีความเป็น
สายกลางในตัวเอง ไม่เอียงสุดโต่งไปด้านใดด้านหนึ่ง เช่น ไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิจนกลายเป็นก าแพงปิดกั้น
ตัวเอง และไม่ปล่อยตัวเองจนกลายเป็นคนไร้จุดยืน เมื่อองค์มรรคทั้ง 8 ที่มีความเป็นกลางในตัวเอง 

เหตุปัจจัยที่ท าให้เกิดมิจฉาทิฏฐินั้น มี 2 ปัจจัย คือ (1) ปัจจัยภายใน ได้แก่ ความยึดมั่น ก าหนัดพอใจ
ในขันธ์ 5 ความยึดถือในอายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) อวิชชา (ความไม่รู้จริง) ผัสสะ         
(การสัมผัส) สัญญา (ความจ าได้หมายรู้) วิตก (ความตรึก) อโยนิโสมนสิการ (การไม่คิดไตร่ตรองโดยอุบายอัน
แยบคาย) และ(2) ปัจจัยภายนอก ได้แก่ อายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ์) 
มิตรชั่ว เสียงแต่ที่อ่ืนหรือความรู้ที่ได้ยินได้ฟังจากที่อ่ืนหรือผู้อ่ืน เรียกอีกอย่างว่า ปรโตโฆสะ ซึ่งเกิดจากความ
เชื่อ ความชอบใจ การฟังตามเขาว่า ความตรึกตามอาการ ความปักใจเชื่อโดยขาดการพิจารณาไตร่ตรองด้วย
หลักโยนิโสมนสิการ 
 ดังนั้น บุคคลที่มีความเห็นผิดก็คือผู้ที่ได้รับปัจจัยทั้งสองด้านเข้ามามีอิทธิพลต่อความคิดความเห็น      
โดยขาดการคิดไตร่ตรองอย่างลึกซึ้ง ประกอบกับมีความยึดมั่นถือมั่นและความก าหนัดยินดีในขันธ์ 5         
เป็นพื้นฐานนั่นเอง 
 สัมมาทิฏฐิ  คือ เห็นตามที่ สิ่ งทั้ งหลายเป็นจริง การที่สัมมาทิฏฐิจะเจริญขึ้น  ย่อมต้องอาศัย            
โยนิโสมนสิการเรื่อยไป เพราะโยนิโสมนสิการช่วยให้ไม่มองสิ่งต่างๆอย่างผิวเผิน หรือมองเห็นเฉพาะผลรวม     
ที่ปรากฏ แต่ช่วยให้มองและคิด แบบสืบค้น แยกแยะทั้งในแง่การวิเคราะห์ส่วนประกอบที่มารวมกัน และในแง่
การสืบทอดแห่งเหตุปัจจัย ท าให้ไม่ถูกลวง ถูกปลุกปั่น ยั่วยุ และเชิด ด้วย รูป รส กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ และ
คตินิยมต่าง ๆ จนเกิดปัญหาทั้งตนเองและผู้ อ่ืน แต่ท าให้มีสติสัมปชัญญะ เป็นอิสระ เป็นตัวของตัวเอง        
คือตัดสินและการกระท าต่าง ๆ ด้วยปัญญา เพ่ือประโยชน์แก่มหาชน บุคคลผู้มีสัมมาทิฏฐิ ย่อมเกิดขึ้น       
เพ่ือประโยชน์อย่างยิ่งในปัจจุบัน เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขแก่ชนหมู่มาก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูล แก่มนุษย์และ
เทพยดา ตั้งแต่ระดับต้นจนถึงระดับพระนิพพาน 
 สัมมาทิฏฐิ 2 ระดับ คือ โลกียสัมมาทิฏฐิ และโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ และ “ปัญญา” ความรู้ทั่ว คือรู้ทั่วถึง
เหตุถึงผล รู้อย่างชัดเจน รู้เรื่องบาปบุญคุณโทษ รู้สิ่ งที่ควรท าควรเว้น เป็นต้น เป็นธรรมที่คอยก ากับศรัทธา 
เพ่ือให้เชื่อ ประกอบด้วยเหตุผล ไม่ให้หลงเชื่ออย่างงมงาย แม้ว่าในขั้นแรกเริ่มสัมมาทิฏฐินั้น จะยังเป็นเพียง
ความเห็นหรือความเชื่ออยู่ ทั้งนี้เพราะความเห็นหรือความเชื่อนั้นสอดคล้องกับความเป็นจริง มีความเข้าใ จ
ตามสภาวะ หรือตามเหตุปัจจัยเป็นที่อ้างอิง เริ่มออกจากความครอบง าของอวิชชาและตัณหา ต่อจากนั้น      
แม้ความเห็นหรือความเชื่อนั้นจะกลายเป็น ความรู้ความเข้าใจอย่างชัดเจนแจ่มแจ้ง ที่เรียกว่าญาณแล้ว         
ก็จะยังคงเรียกชื่อเดิมว่าสัมมาทิฏฐิได้เรื่อยไป  เพ่ือสะดวกในการมองเห็นความเจริญเติบโตหรืองอกงามที่
ต่อเนื่องกัน โดยนัยนี้สัมมาทิฏฐิจึงมีความหมายกว้างขวาง ครอบคลุมตั้งแต่ความเห็นและความเชื่อที่ถูกต้องไป
จนถึงความรู้ความเข้าใจตามสภาวะที่เป็นจริง คือ พระนิพพาน วิมุติ สันติ ปัสสัทธิ สัจจะ ภาวะที่ไม่มี        
ปัจจัยปรุงแต่ง อมตะ อนาสวะ ตัณหักขยะ อนันตะ เป็นผลที่เกิดจากการมีสัมมาทิฏฐิเป็นเบื้องต้นประกอบกับ
องค์มรรคอีก 7 องค์ ด าเนินไปพร้อมกัน จนพัฒนาไปอย่างต่อเนื่อง กระทั่งเข้าสู่ความสงบ ไม่มีอาสวะ       
ภาวะสิ้นตัณหา สิ้นทุกข์โดยสิ้นเชิง 

สัมมาทิฏฐิ มีความส าคัญที่ต้องมีความเข้าใจอย่างถูกต้องเป็นประการแรก คือในเรื่องโลกและชีวิต 
เมื่อมีความเห็นที่ถูกต้องแล้ว การด าเนินชีวิตก็จะเป็นไปอย่างถูกทาง ความคิด ค าพูด และการกระท า           



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  5 

ก็จะปรากฏออกมาในทางที่ดีงาม การเข้าใจในวิชาการทางโลกยังไม่จัดว่าเป็นสัมมาทิฏฐิ ต่อเมื่อใดมีความ
เขา้ใจในเรื่องโลก เรื่องชีวิตอย่างถูกต้องเมื่อนั้นจึงจะเป็นสัมมาทิฏฐิ 
 ในทางปฏิบัติ ความส าคัญของสัมมาทิฏฐินั้น เห็นได้ไม่ยาก เช่น เมื่อคนชอบความร่ ารวย เห็นแก่      
ความสะดวกสบายพรั่งพร้อมทางวัตถุส่วนตัว เป็นจุดมุ่งหมายของชีวิต เป็นเครื่องวัดความส าเร็จของบุคคล 
และเป็นเครื่องหมายแห่งความภาคภูมิใจ เขาย่อมพยายามดิ้นรนขวนขวายเพ่ือแสวงหาความพรั่งพร้อมทาง
วัตถุนั้น ไม่ว่าจะศึกษาเล่าเรียน หรือประกอบกิจการงาน ก็ท าเพ่ือจุดหมายนี้ และเมื่อมามองดูคนอ่ืน เขาก็จะ
วัดค่า จะให้เกียรติคนๆนั้นหรือไม่ โดยถือเอาความร่ ารวยมั่งคั่งพรั่ งพร้อมเป็นเกณฑ์ และถ้าเขาขาดความใฝ่
สุจริตด้วยแล้ว เขาก็จะแสวงหาความร่ ารวยโดยไม่เลือกวิธีว่า จะเป็นความสุจริต ชอบธรรมหรือไม่ และ        
จะมองเห็นคนประพฤติสุจริตที่ยากไร้ว่า เป็นคนเขลา คร่ าครึ หรือ ไม่มีเกียรติ 
 ในขณะเดียวกันถ้าเด็กเห็นว่าการมีอ านาจเป็นความเก่ง เป็นแบบอย่างของความดี เขาก็จะมีแนวโน้มไป
ในทางแสดงอ านาจ วางตนยิ่งใหญ่ ข่มเหงรังแกผู้อ่ืน ถ้าคนเห็นว่าบุญบาปไม่มีจริง เป็นเพียงค าขู่หลอกไว้    
เขาย่อมไม่เอาใจใส่สิ่งที่สอนว่าเป็นบุญ และไม่ระวังรั้งตัว ในสิ่งที่ผิดบาป เมื่อไม่เข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงสภาวะของ
โลกและชีวิต ที่เป็นสิ่งไม่เที่ยงแท้ถาวรอยู่โดยธรรมดา เขาย่อมมีความยึดมั่นต่อชีวิต ร่างกาย ทรัพย์สิน และ
บุคคลแวดล้อมมาก แล้วจะท าให้เกิดความหวั่นไหว หวั่นกลัว ท าการ และมีพฤติกรรมสะท้อนความทุกข์       
ซึ่งเป็นไปตามความยึดมั่น หวั่นไหว หวาดกลัวนั้น เป็นต้น 
 ในทางตรงกันข้าม ความเห็นผิดที่เรียกว่ามิจฉาทิฏฐิ ปัจจัยที่ท าให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ ได้แก่ ปรโตโฆสะที่ไม่ดี
ไม่งาม สภาพแวดล้อมในสังคมที่มีแต่ทางชั่ว โดยเฉพาะอย่างมิตรที่ไม่ดี ชักชวนไปในทางที่ชั่ว และ             
อโยนิโสมนสิการ คือการท าในใจโดยไม่แยบคาย ไม่รู้จักคิด คิดไม่เป็น คิดไม่ถูกวิธี (ในที่นี้จะกล่าวถึงสัมมาทิฏฐิ
เป็นหลัก มิจฉาทิฏฐิเป็นเรื่องแทรก) ส าหรับปัจจัยของสัมมาทิฏฐิได้แก่ ปรโตโฆสะที่ดีงาม การหล่อหลอม
กล่อมเกลาในทางที่ถูกต้องจากสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ดี เฉพาะอย่างยิ่งกัลยาณมิตร หรือการเสวนากับคนดี
มีคุณธรรม และการคิดพิจารณาในใจอย่างแยบคาย รู้จักคิด คิดเป็น หรือคิดถูกวิธี 
 ฉะนั้น สัมมาทิฏฐิมีส่วนในการสร้างสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ดีให้เกิดขึ้นได้ เมื่อมีการด าเนินชีวิตและ   
มีความเข้าใจในเรื่องโลก เรื่องชีวิตอย่างถูกต้องเมื่อนั้นจึงจะ ก่อให้เกิดความร่มเย็น เป็นสุข  เกื้อกูลแก่ผู้อ่ืนที
เกี่ยวข้อง เป็นการพัฒนาจิตไปสู่ความอิสระแห่งการรู้แจ้งอริยสัจ เป็นเหตุปัจจัยให้กุศลธรรมอ่ืน ๆ ได้เกิดขึ้น 
เพราะความเห็นเป็นจุดเปลี่ยนแปลงที่อาจน าวิถีชีวิตและสังคมมนุษย์ไปสู่ความดี ความเจริญได้ต่อไป 

สถาบันต่างๆ ในสังคมเป็นตัวขับเคลื่อนกลไกทางสังคมให้เป็นไปในแนวทางเดียวกัน โดยเน้นถึง
พฤติกรรมที่กระท าร่วมกันเป็นหลัก สถาบันเหล่านี้ได้แก่ ครอบครัว เศรษฐกิจ การเมือง การศึกษา ศาสนา 
สันทนาการ สถาบันต่าง ๆ เหล่านี้ที่มีอยู่ในสังคม มีหน้าที่ที่จัดระเบียบ และขัดเกลาเพ่ือความอยู่รอด และ   
เพ่ือตอบสนองความจ าเป็นของสังคมเป็นส าคัญ ดังที่ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างเช่น สมัยก่อนที่ประเทศจะก้าวเข้า     
สู่ระบบโลกาภิวัฒน์ โดยที่จากการศึกษาหลักสัมมาทิฏฐิ ผู้วิจัยก็ได้น าเสนอการประยุกต์เพ่ือน ามาใช้ให้เกิด
ประโยชน์จริง โดยเฉพาะ ถ้าได้เริ่มวางรากฐานการศึกษาตามหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา       
ตั้งแต่หลักสูตรในระบบการศึกษา ก็จะเป็นการปูพ้ืนฐานให้แก่ เยาวชนไทย เพ่ือให้ได้มีแนวทางที่จะน าพาชีวิต
ให้ก้าวไปอย่างพอดีและถูกต้อง 

หลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิสามารถมีบทบาทในการพัฒนาพ้ืนฐานของชีวิต เป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิต
ไทยเป็นหลักเพ่ือ การด าเนินชีวิตอย่างมีมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ  เพ่ือสันติสุข  ของคนในสั งคม                   
จึงเป็นหลักธรรมที่เหมาะสมอย่างยิ่งในการประยุกต์ใช้ในโรงเรียน เพราะโรงเรียนเป็นแหล่งส าคัญในการหล่อ
หลอม ความเป็นมนุษย์ให้แก่นักเรียนทุกคน และหากผู้บริหารประเทศ นักธุรกิจและนักการเมือง มีและ       
ใช้คุณธรรมและจริยธรรมย่อมจะน าให้บ้านเมืองรุ่งเรืองและประชาชนสุข หลักพุทธธรรม ของพุทธองค์มีไว้



6  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

เพ่ือให้ผู้บริหารโรงเรียนได้เลือกสรรค์มาใช้ตามความเหมาะสมในทุกเรื่อง ไม่ว่าในเรื่องการครองตน การครอง
คน และการ ครองงาน หากมนุษย์มีแต่ความรู้ทางวิชาการอย่างสูง แต่ไม่รู้บาป บุญ คุณ โทษ ก็ยังไม่เป็น
มิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ เป็นได้เพียงปัญญาเท่านั้น 
 มิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ความเห็นถูกต้องมีความส าคัญมาก เปรียบเหมือนประทีปส่องน าทางให้บุคคล
เดินทางได้สะดวก ไม่เกิดอันตรายต่างๆในเวลาเดินทาง ฉะนั้นเมื่อคนเรามีความรู้ความเข้าใจในหลักการ
ส าหรับด าเนินชีวิตไปตามแนวของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ โดยอาศัยปัญญาเป็นตัวน าคอยประคับประคองมิให้
การด าเนินชีวิตเป็นไปในทางที่ผิดคือ มิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ความเห็นผิดจากท านองคลองธรรม ย่อมจะน า
ความประโยชน์เกื้อกูลมาให้แก่ตนเอง และสังคมส่วนรวมประเทศชาติศาสนาพระมหากษัตริย์ ตลอดถึงสังคม
ชาวโลกจะได้มีความสงบสุขไม่เกิดปัญหาอาชญากรรมต่าง ๆ ขึ้นในสังคมไทย และสังคม ทั่วไป มิจฉาทิฏฐิกับ
สัมมาทิฏฐิความเห็นถูกต้องจึงเป็นแนวทางส าหรับด าเนินชีวิตของชาวโลกทุกเพศทุกวัยเมื่อมนุษย์ได้ปฏิบัติตาม
อริยมรรคมีองค์ 8 มีความเห็นชอบเป็นต้นหรือเรียกว่า หลักไตรสิกขา คือศีล สมาธิ และปัญญา ให้เหมาะสม
กับภาวะของตน ๆ ไม่มีการเบียดเบียนกันและกัน 
 ด้วยเหตุนั้น จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า สังคมไทยได้ปฏิรูปไปในทิศทางมุ่งสู่วัตถุมากกว่าคุณธรรม 
จริยธรรม อันเป็นเหตุให้สังคมไทยมีปัญหาสังคมที่ซับซ้อนกว่าในอดีตมาก หลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ        
โดยมีขอบเขตโลกียมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ เป็นหลักการสร้างชีวิต ความคิดความเข้าใจที่ถูกต้องตามความ
เป็นจริง ตั้งตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม รู้จักละความชั่ว กลัวผลของบาปกรรม อันมีผลโดยตรงต่อการสร้าง
ความเห็นถูกในระดับบุคคล ระดับสังคม และท าให้สังคมร่มเย็นเป็นสุข ให้คนมีการศึกษาที่ถูกต้อง มีแนวคิด
เชิงบวก เน้นข้อที่ธรรมที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนา รวมถึงหลักธรรมที่กล่าวมาข้างต้น เป็นหลักการที่เป็นจริง 
มีเหตุผล มีประโยชน์ ใช้การพิจารณาในการคิดอย่างแยบคายรอบคอบ เพ่ือให้เกิดความรัก ความเมตตา    
ความปรารถนาดี การให้อภัยต่อกัน โดยใช้หลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ในพระพุทธศาสนาเพ่ือให้เกิดความ
สงบสุข ในสังคม ไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านเศรษฐกิจ การเมือง สังคม สิ่งแวดล้อมและอ่ืนๆ ในขณะเดียวกัน        
ก็เจริญสมาธิ ภาวนา ตระหนักรู้ถึงเหตุการณ์ ที่ก าลังเกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ และผลของการปฏิบัติ คือการ
น ามาซึ่งความสงบสันติสุขในสังคมไทยสืบต่อไป 

วิเคราะห์ระหว่างมิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิ ใน 4 ประเด็น ดังนี้ 
 1) ความหมายของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ คือ สัมมาทิฏฐิ เป็นความเห็นถูก เห็นชอบ สัมมา ไม่ได้มี
ความหมายผิวเผินเพียงแค่ ชอบ หรือ ถูก อย่างที่เข้าใจ หากแต่หมายถึง ความสมบูรณ์และความสมดุล        
ในทุกแง่ทุกมุมของการพัฒนาชีวิต และค าว่าสมบูรณ์ ในที่นี้ มีความหมายสองลักษณะ คือความหมาย ในแง่ที่
เป็นความสมบูรณ์สูงสุด ได้แก่ความสมบูรณ์ของท่านผู้บรรลุอรหันต์แล้ว และความหมายในแง่ความสมบูรณ์ใน
เชิงขับเคลื่อน ได้แก่ความสมบูรณ์ที่ก าลังเพ่ิมพูนขึ้นโดยล าดับ ตลอดเวลาแห่งการพัฒนาตนตามอริยมรรค
นอกจากนั้น ค าว่า สัมมา ยังเป็นตัวก ากับให้องค์ประกอบของมรรคแต่ละองค์ มีความเป็นสายกลางในตัวเอง 
ไม่เอียงสุดโต่งไปด้านใดด้านหนึ่ง เช่น ไม่ยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐิจนกลายเป็นก าแพงปิดกั้นตัวเอง และไม่ปล่อย
ตัวเองจนกลายเป็นคนไร้จุดยืน เมื่อองค์มรรคทั้ง 8 ที่มีความเป็นกลางในตัวเอง  
 2) ปัจจัยที่ท าให้เกิดของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ มี 2 ปัจจัย คือ (1.) ปัจจัยภายใน ได้ แก่ ความยึดมั่น 
ก าหนัดพอใจในขันธ์ 5 ความยึดถือในอายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) อวิชชา (ความไม่รู้จริง) 
ผัสสะ (การสัมผัส) สัญญา (ความจ าได้หมายรู้) วิตก (ความตรึก)  อโยนิโสมนสิการ (การไม่คิดไตร่ตรอง      
โดยอุบายอันแยบคาย) และ (2.) ปัจจัยภายนอก ได้แก่ อายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และ
ธรรมารมณ์) มิตรชั่ว เสียงแต่ที่อ่ืนหรือความรู้ที่ได้ยินได้ฟังจากที่อ่ืนหรือผู้อ่ืน เรียกอีกอย่างว่า ปรโตโฆสะ      
ซึ่งเกิดจากความเชื่อ ความชอบใจ การฟังตามเขาว่า ความตรึกตามอาการ ความปักใจเชื่อโดยขาดการ



วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศกึษา ส านักเรียนวดัอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562)  7 

พิจารณาไตร่ตรองด้วยหลักโยนิโสมนสิการ จะเห็นได้ว่า บุคคลที่มีความเห็นผิดก็คือ ผู้ที่ได้รับปัจจัยทั้งสองด้าน
เข้ามามีอิทธิพลต่อความคิดความเห็น โดยขาดการคิดไตร่ตรองอย่างลึกซึ้ง ประกอบกับมีความยึดมั่นถือมั่น
และความก าหนัดยินดีในขันธ์ 5 เป็นพื้นฐานนั่นเอง  
 3) ผลของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ความเห็นผิดที่เรียกว่ามิจฉาทิฏฐิ ปัจจัยที่ท าให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ ได้แก่ 
ปรโตโฆสะที่ไม่ดีไม่งาม สภาพแวดล้อมในสังคมที่มีแต่ทางชั่ว โดยเฉพาะอย่างมิตรที่ไม่ดี ชักชวนไปในทางที่ชั่ว 
และ อโยนิโสมนสิการ คือการท าในใจโดยไม่แยบคาย ไม่รู้จักคิด   คิดไม่เป็น คิดไม่ถูกวิธี (ในที่นี้จะกล่าวถึง
สัมมาทิฏฐิเป็นหลัก มิจฉาทิฏฐิเป็นเรื่องแทรก) ส าหรับปัจจัยของสัมมาทิฏฐิได้แก่ ปรโตโฆสะที่ดีงาม การหล่อ
หลอมกล่อมเกลาในทางที่ถูกต้องจากสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ดี เฉพาะอย่างยิ่งกัลยาณมิตร หรือการเสวนา
กับคนดีมีคุณธรรม และการคิดพิจารณาในใจอย่างแยบคาย รู้จักคิด คิดเป็น หรือคิดถูกวิธี จะเห็นได้ว่า 
สัมมาทิฏฐิมีส่วนในการสร้างสภาพแวดล้อมทางสังคมที่ดีให้เกิดขึ้นได้ เมื่อมีการด าเนินชีวิตและมีความเข้าใจใน
เรื่องโลก เรื่องชีวิตอย่างถูกต้องเมื่อนั้นจึงจะ ก่อให้เกิดความร่มเย็น เป็นสุข เกื้อกูลแก่ผู้อ่ืนทีเกี่ยวข้อง เป็นการ
พัฒนาจิตไปสู่ความอิสระแห่งการรู้แจ้งอริยสัจ เป็นเหตุปัจจัยให้กุศลธรรมอ่ืน ๆ ได้เกิดขึ้น เพราะความเห็น
เป็นจุดเปลี่ยนแปลงที่อาจน าวิถีชีวิตและสังคมมนุษย์ไปสู่ความดี ความเจริญได้ต่อไป  
 4) ประเภทของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ สามารถจัดแบ่งได้เป็น 2 กลุ่ม โดยแบ่งออกเป็นสองข้างแห่ง
ความสุดโต่ง คือ กลุ่มทิฏฐิที่มีความเชื่อในความมีอยู่เป็นอยู่ และกลุ่มทิฏฐิที่มีความเชื่อในความไม่มีอยู่ไม่
เป็นอยู่ ซึ่งในระหว่างทิฏฐิสุดโต่งทั้งสองข้างนั้น พระพุทธศาสนาได้ประกาศแนวคิดทางสายกลางเป็น
สัมมาทิฏฐิ มีตัวอย่างหนึ่งที่แสดงให้เห็นถึงความชัดเจนในการประกาศแนวคิดทางสายกลาง คือ เรื่องเล่าว่า 
ติมพรุกขะได้ทูลถามพระพุทธเจ้าในปัญหาว่าสุขและทุกข์เกิดขึ้นเพราะใครกระท าทีละข้อว่า 1. สุขและทุกข์ตน
กระท าเอง 2. สุขและทุกข์ผู้อ่ืนกระท าให้  3. สุขและทุกข์ตนกระท าเองด้ วย ผู้อ่ืนกระท าให้ด้วย 4. สุขและ
ทุกข์ตนเองกระท าก็มิใช่ผู้อ่ืนกระท าให้ก็มิใช่ โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบระดับโลกุตระเกิดจากโยนิโส
มนสิการ คือ เหนือโลก ไม่ขึ้นต่อโลก ได้แก่ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับโลกและชีวิตถูกต้องตามความเป็นจริง 
หรือรู้เข้าใจธรรมชาติ เป็นอิสระจากการหล่อหลอมของสังคม ไม่ขึ้นต่ออิทธิพลสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงไป 
เป็นการเกี่ยวข้องกับธรรมชาติแท้ ๆ สัมมาทิฏฐิประเภทโลกุตระนี้ ไม่ขึ้นต่อกาล ไม่จ ากัดสมัยเป็นธรรมที่มีผล
ลึกซึ้งกว่าโลกียสัมมาทิฏฐิมาก สามารถท าให้เปลี่ยนแปลงในบุคลิกภาพอย่างที่เรียกว่ า ถอนรากถอนโคน 
โลกุตตรสัมมาทิฏฐิประเภทนี้เท่านั้นจึงก าจัดกิเลสได้ อันเป็นผลให้โลกมีความสงบ มีความร่มเย็น ก่อให้เกิด
สันติสุขอย่างชัดเจน 
 พฤติกรรมที่กระท าร่วมกันเป็นหลักสถาบันเหล่านี้ ได้แก่ ครอบครัว เศรษฐกิจ การเมือง การศึกษา 
ศาสนา สันทนาการ สถาบันต่าง ๆ เหล่านี้ที่มีอยู่ในสังคม มีหน้าที่จัดระเบียบ และขัดเกลาเพ่ือความอยู่รอด 
และเพ่ือตอบสนองความจ าเป็นของสังคมเป็นส าคัญ ดังที่ผู้วิจัยขอยกตัวอย่างเช่น สมัยก่อนที่ประเทศจะก้าว
เข้าสู่ระบบโลกาภิวัฒน์ โดยที่จากการศึกษาหลักสัมมาทิฏฐิ ผู้วิจัยก็ได้น าเสนอการประยุกต์เพ่ือน ามาใช้ให้เกิด
ประโยชน์จริง โดยเฉพาะ ถ้าได้เริ่มวางรากฐานการศึกษาตามหลักไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา      
ตั้งแต่หลักสูตรในระบบการศึกษา ก็จะเป็นการปูพ้ืนฐานให้แก่ เยาวชนไทย เพ่ือให้ได้มีแนวทางที่จะน าพาชีวิต
ให้ก้าวไปอย่างพอดีเห็นถูกได้โดยจะน าแนวคิดของนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่ได้แสดงความคิดเห็นมา
เพ่ือประกอบการวิเคราะห์มิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิประยุกต์ในสังคมไทยนี้ เป็น 2 หัวข้อ คือ 1) ปัญหา
สังคมไทยที่เกิดขึ้นในด้านต่าง ๆ 2) ผลที่คาดว่าจะเกิดเมื่อใช้หลักมิจฉาทิฏฐิและสัมมาทิฏฐิในสังคมไทย 
 ในทางพระพุทธศาสนานั้น ท่านจัดวางระบบการศึกษาให้เป็นเรื่องของการใช้ชีวิตที่ถูกต้องดีงาม          
มีความสุข สามารถช่วยเหลือตนเองได้ มีจิตใจที่โอบอ้อมอารีรู้จักช่วยเหลือบุคคลอ่ืนๆ ในสังคมที่ตนอยู่     
ศึกษาเพ่ือที่จะท าความเข้าใจตนเอง และได้น าความรู้ที่ตนมีนั้นไปใช้ในการช่วยเหลือผู้อ่ืน และพัฒนาสังคม    



8  วารสารพุทธมัคค์ ศูนย์วิจัยธรรมศึกษา ส านักเรียนวัดอาวุธวิกสิตาราม ปีท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2562) 

ที่ตนอยู่ให้มีความเจริญก้าวหน้าไม่มีปัญหา ดังจะได้น าเสนอในหัวข้อต่อไป ซึ่งหลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ     
ที่น ามาประยุกต์ใช้ในสังคมไทยได้จริง 
 มิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ความเห็นถูกต้องมีความส าคัญมาก เปรียบเหมือนประทีปส่องน าทางให้บุคคล
เดินทางได้สะดวก ไม่เกิดอันตรายต่างๆ ในเวลาเดินทาง ฉะนั้นเมื่อคนเรามีความรู้ความเข้าใจในหลักการ
ส าหรับด าเนินชีวิตไปตามแนวของมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ โดยอาศัยปัญญาเป็นตัวน าคอยประคับประคองมิให้
การด าเนินชีวิตเป็นไปในทางที่ผิดคือ มิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ความเห็นผิดจากท านองคลองธรรมย่อมจะน า
ความประโยชน์เกื้อกูลมาให้แก่ตนเอง และสังคมส่วนรวมประเทศชาติ ศาสนา พระมหากษัตริย์ ตลอดถึงสังคม
ชาวโลกจะได้มีความสงบสุขไม่เกิดปัญหาอาชญากรรมต่างๆ ขึ้นในชุมชน และสังคมทั่วไป มิจฉาทิฏฐิกับ
สัมมาทิฏฐิความเห็นถูกต้องจึงเป็นแนวทางส าหรับด าเนินชีวิตของชาวโลกทุกเพศทุกวัยเมื่อมนุษย์ได้ปฏิบัติตาม
อริยมรรคมีองค์ 8 มีความเห็นชอบเป็นต้นหรือเรียกว่า หลักไตรสิกขา คือศีล สมาธิ ปัญญา ให้เหมาะสมกับ
ภาวะของตนๆไม่มีการเบียดเบียนกันและกัน 
 ด้วยเหตุนี้ จะเห็นได้อย่างชัดเจนว่า สังคมไทยในปัจจุบันได้ปฏิรูปไปในทางมุ่งสู่วัตถุมากกว่าคุณธรรม 
จริยธรรม อันเป็นเหตุให้สังคมไทยมีปัญหาสังคมที่ซับซ้อนกว่าในอดีตมาก หลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ       
โดยมีขอบเขตโลกียมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ เป็นหลักการสร้างชีวิต ความคิดความเข้าใจที่ถูกต้องตามความ
เป็นจริง ตั้งตนอยู่ในศีลธรรมอันดีงาม รู้จักละความชั่ว กลัวผลของบาปกรรม อันมีผลโดยตรงต่อการสร้าง
ความเห็นถูกในระดับบุคคล ระดับสังคม และท าให้สังคมร่มเย็นเป็นสุข ให้คนมีการศึกษาที่ถูกต้อง มีแนวคิด
เชิงบวก เน้นข้อธรรมที่ส าคัญทางพระพุทธศาสนา รวมถึงหลักธรรมที่กล่าวมาข้างต้น เป็นหลักการที่เป็นจริง    
มีเหตุผล มีประโยชน์ ใช้การพิจารณาในการคิดอย่างแยบคายรอบคอบ เพ่ือให้เกิดความรัก ความเมตตา    
ความปรารถนาดี การให้อภัยต่อกัน โดยใช้หลักมิจฉาทิฏฐิกับสัมมาทิฏฐิ ในพระพุทธศาสนาเพ่ือให้เกิดความ
สงบสุข ในสังคม ไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านเศรษฐกิจ การเมือง สังคม สิ่ งแวดล้อมและอ่ืนๆ ในขณะเดียวกันก็
เจริญสมาธิ ภาวนา ตระหนักรู้ถึงเหตุการณ์ ที่ก าลังเกิดขึ้นในปัจจุบันขณะ และผลของการปฏิบัติ คือการน ามา
ซึ่งความสงบสันติสุขในสังคมไทยสืบต่อไป 
บรรณานุกรม 
กรมการศาสนา. (2525). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ : กรมการศาสนา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2541). การศึกษาพัฒนาการหรือบูรณาการ. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์

ธรรมสภา. 
______. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (2551). กรุงเทพฯ : บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส 

โปรดักส์ จ ากัด.  
พุทธทาสภิกขุ. (2518). ความเป็นเจ้าโลก. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์คุรุสภาลาดพร้าว. 
พลตรีหลวงวิจิตรวาทการ. (2546). ศาสนาสากล เล่ม 3. กรุงเทพฯ : อุษาการพิมพ์. 
 

 


